

بدعة قراءة القرآن بالمقامات

محمد طالبي وادى سوف

إنَّ من جملة البدع الَّتي اشتدُّ نكيرُ السُّلف عليها بدعة قراءة القرآن بالألحان، والَّتي عُرفَت في زماننا باسم قراءة القرآن بالمقامات الموسيقيَّة، فتشبُّه القُرَّاءُ بها بأهل الفسق والعصيان، وصيار الفَرْقُ بين أصواتهم وأصوات المغنين والمُغنّيات هو عدم وجود صوت الآلات، وإلاَّ فاللَّحن سبواء، كيف لا والدِّراسة لهذه المقامات واحدةٌ؟ سواءٌ من المطربين أو من المُتسمِّينَ بالمُقرئين.

واتباعًا للسبلف الكرام والأئمَّة الأعلام في التَّحذير من هذه البدعة كتبتُ رسالةً ولم تُطبَعْ بعدُ سُمَّيتُها «تنزيه تلاوة القرآن عن مقامات أهل الموسيقي والألحان»، ونـزولاً عند رغبة بعض الأفاضل في اختصارها سطَّرتُ هذه الورقات، وحتَّى لا يتفرَّقَ عليَّ شعثُ الكلام جعلتُها في مباحث على النَّحو الآتي:



#### التعريف بالمقامات

هي قوانين للنَّغم الموسيقي، أو أوزانً للألحان، وضعَ بعضَها اليونان وبعضَها الهنود، وقد استنبطوا منها أصواتًا وأقسامًا واستخرجوا منها أنغامًا وألحانًا جعلوها فتًّا مبسوطًا مُفصًّلاً مُستَقلاً (أ).

وهذا قديمًا، وأمَّا الآن فقد زادوا قواعد وأوزانًا، وقسَّموها إلى أصليَّة وفرعيَّة ومُركَّبة، ولا توجد عندهم الآن نغمة مُرتَّلة إلاَّ أُدرِجَتْ تحتَ نوع من أنواع المقامات، وللأسف فقد صارت هذه البدعة علمًا يُدرَّسُ في بعض الجامعات، وتُعطى لضبطه الشَّهاداتُ، وزاد الطِّين بلَّة ظهورُ الآلات الموسيقيَّة (ألا الحديثة الَّتي تَشُدُّ من أزرها وتُحسِّنها أكثر في أذان مُحبِّبها.

\* \* \*

#### هل هناك علاقة بين المقامات وأحكام التَّجويد؟

ممًّا لا شكَّ فيه أنَّ علمَ المقامات لا يمتُ بصلة إلى أحكام التَّجويد، وأنَّ السَّلفَ الكرامُ والأئمَّة الأعلامَ لم يشتغلُوا به لا دراسة ولا تدريسًا، وها هي كُتبُهم في بيان أحكام التَّجويد شاهدة على ذلك على مرِّ العصور، ليس فيها شيءٌ اسمه المقامات، أو القراءة بالصَّبا أو البيّات، أو الرُّست، بل فيها ضوابطُ وقواعدُ بها تُحفَظُ قراءة القرآن كما أُنزِلَ، وبها يَتروَّضُ اللسانُ على صحَّة الأداء.

ومع عدم معرفتهم بهذه المقامات

(1) ينظر: «الفوز الكبير» لولي الله الدهلوي (ص91). (2) والموسيقى لفظ يوناني معناه تأليف الألحان.

كانت أصواتُهم بالقرآن عذبة بالغة في الحُسن والجمال شَهِد بها مَنْ سَمِعَهم، وكفي بشهادة رسول الله شي شهادة، فقد أخرج ابن ماجه في «سننه» (1338) فقد أخرج ابن ماجه في «سننه» (1338) عهد رسول الله شي ليلة بعد العشاء ثم جئت فقال: «أَيْنَ كُنْت؟»، قلت: لم أَسْمَعُ مَثل قراءة رجل من أصحابك لم أَسْمَعُ مثل قراءته وصوته من أحد، قالت: فقام وقمت معه حتَّى استَمْعُ له، ثم التفت إلي فقال: «هذا سالم مَوْلَى ثم أبي حُذَيفَة، الحَمْدُ لله الَّذي جَعَلَ في أَمَّتي مثل هَذَا»، والآثار عن الصّحابة أُمَّتي مثل هَذَا»، والآثار عن الطَّعة من بعدهم، واقرأ في تراجمهم تَر عجبًا.

\*\*\*

### متى ظهرت قراءةُ القرآن بالألحان و المقامات؟

يظهر والله أعلم من خلال تتبع الآثار أن بدعة الألحان ظهرت بعد عصر الصّحابة وسَعْهُم أو في آخره لذا لم يعرفها منهم إلاَّ مَنْ تأخّرت وفاتُه كأنس بن مالك وليُسُغه وسبب ظُهورها هو اختلاط المسلمين بالعَجَم، وخاصّة الفرس منهم، فتأثّر ضعفاء الإيمان بالغناء الفارسي، فأخذوا ألحانه وتغنّوا بها في القرآن، وأوّلُ مَنْ رأيتُه تكلّم عن نشأة الألحان هو الإمام ابنُ قُتيبَة عن نشأة الألحان هو الإمام ابنُ قُتيبَة القراءة بالألحان المبتدعة والقوانين القولُ إنَّ الموسيقيَّة المُخترعة بدعة نشأت في المئة الثَّانية، وترعرت في المئة الثَّانة، وترعرت في المئة الثَّانة، وترعرت عبر العصور وها هي وتطوّرت وازدانت عبر العصور وها هي

(3) وصحّحه الألباني في «السّلسلة الصّحيحة» (3342).

في هذا العصر تخرُّج ثمارُها السَّيِّئة في أقبح صُورها إلى جانب ألحان أهلِ الفسق والمجون والعصيان.

\* \* \*

خلاصةً ما وقفتُ عليه في كتب المذاهب الأربعة من بسيسانِ لحكم القراءة بالألحان

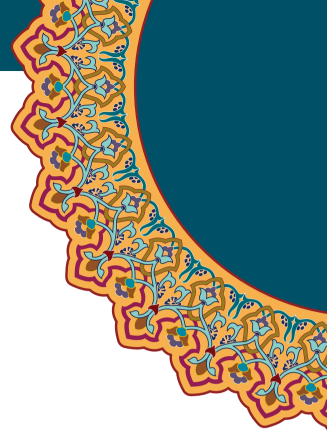
لقد اتَّفق الإمامان مالك بن أنس، وأحمد بن حنبل رحمهما الله على التَّحذير من قراءة القرانِ بالألحان وإعظام القول فيها، ووصفها بأنَّها مُحدَثُةٌ أو بدعةٌ وأنَّها لا تليق بعظمة المقرآن، بل اشتدَّ نكيرُهما حتَّى قال الإمامُ مالك كَنْتُهُ: «ولا أدري أيُّ شيطان ألقى على أفواه النَّاس هذا»(4)، وقال الإمام أحمد كَنْتُهُ: «التَّخذُوهُ أَغاني، اتَّخذوه أغاني، لا تُتخذوه أغاني، لا تُسْمَعٌ من هؤلاء»(5).

وأمَّا الإمامُ أبوحنيفة كَنَسَّهُ فلم أَقِفَ له على كلام في هذه المسألة، وأمَّا الإمامُ الشَّافعي كَنَسَّهُ فقد تباين النَّقل عنه، ففي مواضع قال: «أكرهها»، وفي مواضع أُخر قال: «لا أكرهها»، وقد أُخذ أصحابُهما بإباحة قراءة القرآن بالألحان إذا كان لا يَتغيَّرُ بها نَظمُ القرآن، ولا حروفُه، وأمَّا ما أدَّى للتَّغيير بزيادة حروف أو نُقصانها؛ فإنَّه مُحرَّمٌ بالإجماع.

\* \* \*

<sup>(4)</sup> ينظر: «مصاعد النّظر للإشراف على مقاصد السّور» البقاعي (312/1).

<sup>(5) «</sup>الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» أبو بكر الخلال (ص112).



#### تحرير محلً النِّزاع

لا بدَّ من تحرير محلِّ النِّزاع في هذه المسألة؛ لئلاَّ يقع القارئُ في فهم خاطئ للأحاديث والآثار الواردة فيهاً؛ ولئلاَّ تُحمَل النُّصوص على ما لا تَحتَمل، أو تُفهم على غير فهم السَّلف لها.

ومن خلال التَّتبُّع والاستقراء تبيَّن لي أنَّ محلَّ النَّزاع يَكمُنُ في صورة من ثلاث صُور:

الصُّورة الأولى: اتَّفق العلماء على أنَّ تحسين الصَّوت بالقرآن مطلوبً شيرعًا؛ لأنَّ الصَّوت الحسينَ يزيد شيرعًا؛ لأنَّ الصَّبوت الحسينَ يزيد القرآن حُسنًا، وقد ورَدَ في هذا المعنى أدلَّة كثيرة، وهي محمولة على ما إذا كان التَّحسين فطرة اقتضَته طبيعة القارئ وسليقته وسمحت به، من غير تكلُّف ولا تمرين ولا تعليم، وإن أعان القارئ طبيعته بفضل تزيين وتحسين فلا بأس بذلك كما قال أبو موسى الأشعري ويُلْنُكُ لمَّ الستمع النَّبيُّ الستمع النَّبيُّ اللهُ لقراءته وهو لا يعلم، فلمًا علمَ قال: «لُو

عُلمَّتُ أَنَّكَ تسمعُ لحبَّرَتُه لك تحبيرًا "6"، فأقرَّه النَّبيُّ في فيكون القارئُ بهذا بعيدًا عن المقامات الموسيقيَّة وتَعلَّمها، بعيدًا عن تطريب أهل الباطل والمُجون، محافظًا على أحكام القرآن الأدائيَّة، يقرأ القرآن كما قرأه السَّلفُ بشجى ("5 وبطَرب (8) تارةً، وبشَوق (9) تارةً، وبشَوق (بالله عنه الشَّارعُ مع شدَّة تقاضيه، ولم يُنَهُ عنه الشَّارعُ مع شدَّة تقاضي الطِّباع له بل أرشد إليه وندب إليه (10)، فمن كان هذا وصفه فهو خارجٌ عن محلِّ النِّزاع، ولا يُصحُّ حملُ أقوالِ السَّلفِ في الكراهة عليه.

الصُّورة الثَّانية: اتَّفق العلماءُ على أنَّ تحسينَ الصَّوتِ بالقرآن بما يَخرُجُ به القارئُ عن الأحكام الأدائيَّة المُتعارَف عليها ـ فيَتَولَّدُ عن ذلك جعلُ الحركات حروفًا، أو مدُّ مقصور، أو قَصْرُ ممدود، أو نحوه من اللَّحن ـ مُحرَّمٌ لا شكَّ يُّ حُرمَته وإن لم يكن على سَنن المقامات، أمَّا لُو انضافت إليه المقاماتُ فصار كالغناء، فقد قرَّرَ العلماءُ أنَّ القارئَ بذلك يَفسُق، والمستمِعُ له يَأثَمُ، وكما بذلك يَفسُق، والمستمِعُ له يَأثَمُ، وكما

(6) رواه ابن حبان (7197)، وأصله في «الصحيحين».
(7) الشّجو، الحرزن وقد شجي يشجى فهو شج، والنشيج: الصّوت الذي يتردّد في الحلق. ويقال فلان شجي النشيج، إذا كان يحزن من يسمعه يقرأ. ينظر: «النّهاية في غريب الحديث» ابن الأثير (447/2).

(8) يقال طرب الرّجل إذا خفّ لشدّة ضرح لحقه أو حُرن، والعامّة تظنّ أنَّ الطَّرب لا يكون إلاَّ مع الفرح وهو خطاً منهم، وقيل: هو ذهاب الحُرن وحُلول الفَرح، أو هو ترجيع الصَّوت وتزيينه. ينظر: «تهذيب اللّغة» الأزهري (227/13)، ووالزّ اهر في معاني كلام النّاس» (264/1).

(9) الشَّوق نزاع النَّفس، يقال: شوقت فلانًا إذا ذكَّرته الجنَّة والنَّار فاشتاق، أو هـو الحنين وتوقان النَّفس للشَّيء تقول: حنَّ إليه يحنُّ حنينًا فهو حانّ.

ينظر: «العين» الخليل بن أحمد (366/2)، و«الصِّحاح تاج اللَّفة» الجوهري (3104/5). (10) ينظر: «زاد المعاد» ابن القيم (493/1) بتصرُّف.

قيل: «يجب على السَّامع النَّكيرُ وعلى التَّالى أي القارئ التَّعزير».

وهذه الصُّورة تُحمَلُ عليها بعضُ نصوص السَّلف في كراهة القراءة بالألحان وإن كانت تشملها جميع النُّصوص بطريق الأُولى .، ومن ذلك ما جاء عن أحمد بن حنبل كَنَّلَهُ أنَّ رُجلاً سأله ما تقولُ في القراءة بالألحان؟ فقال له أبوعبد الله: ما اسمُك؟ قال: مُحمَّد، قال: أيسنرُّك أن يُقال: يا مو حامد . ممدودا [[1]].

فبان لكلِّ مَنْ يَنشُدُ الحقَّ أنَّ هذا التَّحسين خارجٌ عن محلِّ النِّزاع أيضًا.

الصُّورةُ الثَّالثة: وهي التَّحسين السَّورةُ الثَّالثة: وهي النَّغَم أو الَّدي تُراعَى فيه قوانينُ النَّغَم أو المقامات الموسيقيَّة مع المحافظة على الأحكام الأدائيَّة للقرآن، ولا يحصُل إلاَّ بالتَّكلُّف والتَّصنُّع والتَّمرُّن، كما تُتَعلَّمُ أصواتُ الغناء بألوان الألحان البسيطة والمُركَّبة، على إيقاعات مخصوصة وأوزان مُختَرَعَة، لا يستطيعها إلاَّ أفرادُ النَّاسُ. كما شهد بذلك مَنْ تَعلَّمُها. فهذا هو محلُّ النَّزاع.

قال أبو العبّاس القرطبي كَلَّشُهُ:
«ولا شكَّ أنَّ موضعَ الخلاف في هذه المسألة إنَّما هو إذا لم يُغيِّرُ لفَظَ القرآن بزيادة أو نقصان أو يُبهم معناه بترديد الأصوات فلا يُفهمُ معنى القرآن؛ فإنَّ هذا ممًا لا يُشكُ في تحريمه»(12) اهد.

وقال العدوي: «وحكم «المدوَّنة» بالكراهة محمولٌ على ما إذا لم تخرُجُ عن حدِّ القراءة»(13) اهـ، يعني الحدود

<sup>(11)</sup> ينظر: «الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر» الخلال (11) . (ص113) ، و«المغنى» ابن قدامة (163/10).

<sup>(12)</sup> ينظر: «طرح التَّثريب فِي شرح التَّقريب»، العراقي (96/3).

<sup>(13)</sup> ينظر: «حاشية العدوى على كفاية الطالب الربّاني» العدوي (434/2).

المعلومة في التَّجويد حسب تلقِّى القرَّاء . رحمهم الله .؛ لأنَّ ما زاد عنها فهو تلاعبُ، وما قلَّ عنها فهو تقصير ً في حقِّ التِّلاوة (14). والله أعلم ..

\*\*\*

# أقوال بعض الأعلام في التَّحذير من قراءة التَّحان بالألحان

ولننبدأ أوَّلاً بذكر شرط من أشراط السَّاعة، وعلامة من علامات النَّبوَّة، فيها التَّحذير من بدعة المقامات، قال الإمام أبو العبَّاس المُستَغفري في كتابه «فضائل القرآن»: «باب ما جاء في ذكر النَّبِيِّ ١ فَشَأْ يَتَّخذُون القرآنَ مزاميرَ والنُّهي عن قراءة القرآن بهذه الألحان المُبتَدعة»، ثمَّ أورد بسنده عن أنس ابن مالك ﴿ لِللَّهُ عَالَ: تَمَنَّى رَجِلُّ المُوتَ عند أبي هريرة ﴿ اللَّهُ فَعَالَ: لا تَتَمَنَّ الموتَ؛ فإنِّي سمعتُ رسولَ الله ﴿ يقولُ: «إذَا اسْتَحْقَقْتَ ستًّا فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَمُوتَ فَمُتْ، وإنْ كَانَتْ نَفْسُكَ بِيَدِكَ فَانْبِذْهَا: إِمْرَةَ السُّفَهَاء، واسْتَخْفَافًا بِٱلدَّم، وَالرِّشْوَةَ فِي الحُكْم، وكَثرَةَ الشُّرَطَ، ونَشْأً يَتَّخذُونَ القُرْآنَ مَزَاميرَ يُقَدِّمُونَ أَحْسَنَهُمْ صَوْتًا وأَقَلَّهُمْ فِقْهًا»(15)، وفي رواية: «وناس يَتَّخذُونَ الْقُرْآنَ مَزَامير يَتَغَنَّوْنُ به »(16)، وفي رواية

- (14) ينظر: «أضواء البيان» محمد الأمين الشّنقيطي (14).
- (15) أخرجه أحمد في «مسنده» (16040)، والمستغفري في «فضائل القرآن» (صر32) واللفظ له، وصحّعه الألباني في «السّلسلة الصّعيحة» (979).
- (16) ينظر: «فضائل القرآن» المستغفري (ص32).

لحديث آخر: «ونَشْأُ يَتَّخذُونَ القُرْآنَ مَزَامير يُقَدِّمُونَ الرَّجُلَ لَيْسَ بِأَفْقَهِهِمْ مَزَامير يُقَدِّمُونَ الرَّجُلَ لَيْسَ بِأَفْقَهِهِمْ ولا أَفْضَلِهِمْ إِلاَّ لَيُغَنِّيهُمْ غَنَاءً (ونَشْأُ وفي رواية لَهذا الحديث أيضًا: «ونَشْأُ يَتَّخذُونَ القُرْآنَ مَزَامير يُقَدِّمُونَ يَتَّخذُونَ القُرانَ مَزَامير يُقَدِّمُونَ أَحَدَهُمْ لَيْسَ بِأَفْضَلِهِمْ في الدَّينِ ولَكِنْ يُقَدِّمُونَ يُقَدِّمُونَ يُقَدِّمُونَ يُقَدِّمُونَ يُقَدِّمُونَ الْقَدْمُونَ الْقَدْمُونَا اللّهِمْ عَلَيْكُمْ بِهَ غَنَاءً اللّهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهِمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُمْ اللّهُمْ بِهَ غَنَاءً اللّهُمْ اللّهُ اللّهُمْ اللّهِمْ اللّهُمْ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهِمُ اللّهُمُ اللّهُمُمْ اللّهُمُ اللّهُمُمْ اللّهُمُونُ اللّهُمُمْ اللّهُمُونُ اللّهُمُ اللّهُمُمْ اللّهُمُمُونُ اللّهُمُ اللّهُمُمْ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُمْ اللّهُمُمُمْ اللّهُمُمْ اللّهُمُمْ اللّه

قال الإمامُ ابنُ كثير تَخَلَتْهُ بعد نقلِه لإحدى الرِّوايات السَّابقة:

«وهذا يدلُّ على أنَّه محذورٌ كبيرٌ وهو قراءةٌ القرآن بالأَلحان الَّتي يُسلَك بها مذاهبُ الغناء»(19).

وقال ابن الجوزي يَخْلَتْهُ:

«وقد كان السَّلفُ ينكرُونَ رفعَ الصَّوت . يعني بالقرآن . الزَّائدِ على العادةِ فكيف لو سمعوا الألحان؟» (20).

وقَالِ العلاُّمةُ ابنُ القيِّم كَلَسُّهُ:

«وكلُّ من له علمٌ بأحوال السَّلف يعلم قطعًا أنَّهم بُراء من القراءة بألحان الموسيقى المُتكلَّفة، التي هي إيقاعات وحركات موزونة معدودة محدودة وأنَّهم أتقى لله من أن يَقَرُؤُوا بها ويُسوِّغُوها»(21).

وقال صاحبُ الفضيلة المقرئ عبد الفتَّاح السَّيِّد عجمي المرصفي كَلَشْهُ:

«إنَّ قراءة القرآن بالألحان والأنغام الموسيقيَّة لا تجوز بحال من الأحوال، حتَّى ولو وافقت أحكام التَّجويد المنصوصَ عليها، ولم ولنَ تُوافق تلك الأحكام، وكلام أئمَّتنا في ذلك مشهورٌ ومعروف... وقد قرأتُ القرآن الكريم

- (17) ينظر: «فضائل القرآن» المستغفري (ص33)، وبنحوه أخرجه الدّاني في «السّنن الواردة في الفتن» (324).
- (18) ينظر: «فضائل القرآن» المستغفري (ص34).
- (19) ينظر: «فضائل القرآن» ابن كثير (ص100).
- (20) «القصاص والمذكرين» ابن الجوزي (ص331).
  - (21) «زاد المعاد» ابن القيم (493/1).

بالقراآت . سبعيَّة كانت أو عشريَّة . على أَكْتَر من ستَّة شيوخ ، ولم يَسْمَحُ واحدُ منهم بأن أُخَرُج عن قواعد التَّجويد؛ لأنَّ المسلمين أجمعوا على اتباع قواعده ، وحرَّمُوا تلك الأنغام، وأقول بحرمتها أيضًا» (22) اهد.

وقال فضيلة الشَّيخ العلاَّمة عبد العزيز بن عبدالله بن باز تَعَلَّشه:

«وأرى أنَّ التِّلاوةَ بالألحان والنَّغُم الموسيقيَّة أمرٌ لا يجوز بل هو ممَّا ابتدعه النَّاس في التِّلاوة، وإنَّما المشروعُ تحسينُ الصَّوتِ بالقراءة والتَّحزُّنُ فيها من دون تكلُّف ولا تصنع ولا زيادة في الحروف والمدُّات، وأسألُ الله أن يُوفِّقَ المسلمين جميعًا والقرَّاء خصوصًا لكلِّ ما فيه رضاه والموافقة لشرعه المطهَّر إنَّه سميعً قريبٌ (18) اهد.

\* \* \*

## هل هناك أدلَّةٌ يستند إليها مجوِّزُو قراءة القرآن بالألحان؟

وهكذا أصحابُ بدعةِ الألحان والمقامات. قديمًا وحديثًا. اعتقدوا أوَّلاً ثمَّ شرعوا في الاستدلال لباطلهم، كما

(22) ينظر: «البيان لحكم قراءة القرآن الكريم بالألحان» أيمن رشدي سويد (ص54).

(23) المرجع نفسه (ص65).

روى الخلاَّل «عن أبي بكر المرُّوذوي قال: قلتُ لأبي عبد الله ـ يعني الإمام أحمد ـ إنَّ رجلاً له جارية تقرأا بالألحان وقد خرَّجَ أحاديثَ يحتَجُّ بها، فأنكرَ أن يكون على معنى الألحان»<sup>(24)</sup>، لذا كان بعضٌ الأئمَّة كأيُّوب ومالك ـ رحمهما الله ـ يتحاشى أَن يُحَدِّثُ ببعض الآثار، لئلاَّ يَتأوَّلُها بعض النَّاس على الرُّخصَة من رسول الْمُبتَدَعة؛ لذا قمتُ بجمع هذه الأدلَّة الَّتِي زعموا أنَّ فيها دليلاً على جواز بدعتهم، وعرضتها على فهم السَّلف لها، فتبيَّنَ لي أنَّ وجه استدلالهم بتلك الأدلُّة هو عمومُ ألفاظها؛ كالتَّحسين(25) والتَّغنُّيُ (26) والتَّحبير (27) والتَّرجيع (28)، وهي ألفاظً حَمَّالةً لوجوه، وغايةٌ ما فيها الحثُّ على تحسبن الصَّوت بالقرآن وتزيينه والتَّغنِّي به، وأنَّه لا حرج على

من أعان طبيعتَه بفضل تحبير أو تزيين أو ترجيع، دون أن تصل تلك الإعانة بتحسين الصَّوت إلى التَّشبُّه بألحان أهلِ الفسقِ والمجون والعصيان «وإنَّما هو طريقُ الحزن والتَّخويف والتَّشويق، لا الألحان المُطربة المُلهية»(29)، وعلى هذا المعنى ينبغي أن تُحملُ تلك الأحاديث التي ذكرناها، ولا يحصُلُ تنزيهُ القرآن إلاَّ باتباع هذا الفهم لجميع الأحاديث الواردة في تحسين الصَّوت، قال الإمام الواردة في تحسين الصَّوت، قال الإمام

(29) ينظر: «فضائل القرآن» أبو عبيـد (333/1). بتصُّرف.

مالك كَلَنَّهُ: «ينبغي أن تُنزَّهُ أذكارُ الله وقراءةُ السّراءةُ السّرآنِ عن التَّشبُّه بأحوال المجون والباطل، فإنَّها حقُّ وجِدٌ وصدقٌ، والغناء هزلٌ ولهوٌ ولعبُّ»(30) اهد.

وآخر دعوانا أن الحمدُ لله ربِّ العالمين، وصلَّى اللهُ على نبيِّه وعبده الكريم وعلى آله وصحبه أجمعين.

\* \* \*

نظر: «طرح النَّثريب في شرح النَّقريب» العراقي (30) ينظر: (96/3)



<sup>(24)</sup> ينظر: «الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر»، الخلال (ص110).

<sup>(25)</sup>كقوله و «حسننُوا القرآن بأصواتكم، فإنّ الصّوت الحسن يزيدُ القرآن حسناً، أخرجه الدّارمي (3544)، وصححّه الألباني في السّلسلة الصحيحة» (771).

<sup>(26)</sup> كقوله الله الله الله القرآن»، (26) خرجه البخاري (7527).

<sup>(27)</sup> قال أبو موسى الأشعري كَلَلَهُ: «لو علمتُ أَنَّ نبيَّ الله الله الله يستمع لقراءتي لحبَّرتها تحبيرًا» أخرجه عبدالرَّزْاق في «مصنفه» (4178).

<sup>(28)</sup>قول عبدالله بن مغفّل المزني كَنَّلَهُ: «قـرأ النبيُّ عـام الفتح في مسـير له سـورة الفتح على راحلتـه فرجّع في قراءتـه»، أخرجـه مسـلم (794).