

وكيا ومخانها في الاساكم

تالبت فضيلة اشتىخ الدّلؤر الْحَيْعَ بِللْمَارِ هُمِ الْمِنْ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ مِنْفَادُ الْمَارِيِّ مِنْ الْمَارِيِّ مِنْ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ مِنْفَادُ الْمَارِيِّ مِنْ الْمَارِيِّ مِنْ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَارِيِّ الْمَا









جمهورية مصر العربية - القاهرة

ماتف: ۱۰۲۰۱۰۹۸۶۵۲۰۰ — ۲۰۱۲۳۸۶۸۶۵۱۰ — ۲۰۱۰۱۰۱۱۶۰ Email: adwaasalaf 2007@yahoo.com ashehata77@yahoo.com



وَبَيَانُ مُحْكَانِيَا فِي الْإِنْدِلَامِ

البت فينية التي الدَّنُور الْدَيْ اللَّالِ الْمُحْمَدِينِ الْكَنْ اللَّهِ الْمَالِيَّ الْمَالِيَّ الْمَالِيَّ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيَّ مِنْفَالْهُ لَهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْمَالِيِّ الْمُلْكِعِينِ الْمِنْفِيلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْفَالْهُ لَهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ







# بِينِهُ النَّهُ النَّالُّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالِحُلَّالَّالَةُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِحُلَّالِي اللَّهُ النَّالِّعُ النَّالَةُ النَّالُّ اللَّهُ النَّالُّ اللَّهُ اللّ

إِنَّ الحَمدَ لله، نحمدُه، ونستعينُه، ونستغفرُه، ونعوذُ باللهِ مِنْ شُرُورِ أَنفسنا ومِن سيئاتِ أعمالنا، مَنْ يهده اللهُ فَلَا مُضِلَّ له، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هَادِي لَهُ، وأشهدُ أنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وأشهدُ أنَّ مُحمَّدًا عبدُهُ ورسولُهُ.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثَقَالِهِۦ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلتُّم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا ذَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ ـ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمُّ أَعَمُ لَكُمُ أَعَمُ لَكُمُ وَيَعْفِرْ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١].

أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّ أَصدقَ الحديثِ كلامُ اللهِ، وخيرَ الهَدي هَديُ مُحمَّدٍ مُحمَّدٍ وَكُلَّ مُحْدَثَةٍ بدعةٌ، وكلَّ مُحمَّدٍ وَلَيَّاتُهُ، وكلَّ مُحْدَثَةٍ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ، وكلَّ ضلالةٍ فِي النَّارِ.

### أُمَّا بِعُدُ:

فَإِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ أَرْسَلَ رَسُولَهُ مُحَمَّدًا ﷺ بالهُدَىٰ وَدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ، وَقَد بَلَّغَ النبيُّ ﷺ الرِّسَالَةَ وأدَّىٰ الأَمَانَةَ، وَجَاهَدَ فِي اللهِ حَقَّ جهادِهِ حتَّىٰ أَتَاهُ اليَقِينُ.

وَقَد جَاءَ النَّبِيُّ ﷺ بالوَحْيينِ؛ بِالكِتَابِ والسُّنَّةِ، وَلَن يَتَفَّرَقَا حَتَّىٰ يَرِدَا عَلَيهِﷺ الحَوْضَ.

أُخْرَجَ الحَاكِمُ فِي «المُستَدرَك» عَن أَبِي هُرَيرَةَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «تَرَكْتُ فِيكُم شَيئين، لَن تَضِلُّوا بَعْدَهُمَا: كِتَابَ اللهِ، وَسُنتِي، وَلَن يَتَفَرَّقَا حَتَىٰ يَرِدَا عَلَيَّ الحَوضَ». وَالحَدِيثُ صَحَحه الألبانيُّ فِي «السلسلة الصحيحة» (١٧٦١)، وَفِي «صحيح الجامع» (٢٩٣٧)،

وَالسُّنَّةُ حَاكِمَةٌ عَلَىٰ كُلِّ أَحَدِ، لَا يَصِعُّ إِيمَانٌ إلَّا بِتَحْكِيمِ الرَّسُولِ عَلَيْ، والرِّضَا بِحُكِمِهِ، وَالتَّسلِيمِ لَهُ، مَع انشِرَاحِ الصَّدرِ بِهِ.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ شُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّمُواْ فَيَ

وَمُخَالَفَةُ السُّنَّةِ شُؤْمٌ حَاضِرٌ فِي الدُّنيَا، وَعَذَابٌ مُدَّخَرٌ فِي الآُنيَا، وَعَذَابٌ مُدَّخَرٌ فِي الآخِرَةِ.

أَخْرَجَ مُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ مِن رِوَايَةِ سَلَمَةَ بِنِ الأَكْوَعِ أَنَّ رَجُلًا أَكَلَ عِندَ رَسُولِ اللهِ ﷺ بِشِمَالِهِ، فَقَالَ: «كُلُ بِيمِينِكَ». قَالَ: لا أَسْتَطِيعُ. قَالَ: «لَا استَطَعْتَ»، مَا مَنَعَهُ إلَّا الكِبُرُ.

قَالَ: فما رَفَعَهَا إِلَىٰ فِيهِ ١٠٠٠.

يَبِسَتْ يَدُهُ، وَلَم يَسْتَطِعْ رَفْعَهَا إِلَىٰ فِيهِ بَعْدَ ذَلِكَ عُقُوبَةً لَهُ،

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۲۱).



فَهَذِهِ عُقُوبَةٌ عَاجِلَةٌ، وَالحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَىٰ أَنَّ مَنْ خَالَفَ سُنَّةَ الرَّسُولِ عَلَيْهُ تَكَبُّرًا مُعَرَّضُ للعُقُوبَةِ فِي الدُّنيَا.

وَقَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِيتَ اللهِ مَا اللهِ تَعَالَهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيرُ ﴾ [النور:٦٣].

وَهَذَا وَعِيدٌ شَدِيدٌ لِمَن خَالَفَ أَمْرَ الرَّسُولِ عَلَيْهِ بِأَحَدِ أَمْرَينِ:

الأُوَّلُ: أَن تُصِيبَهُ فِتِنَةٌ فِي قَلْبِهِ، فَيَزِيغَ عَنِ الْحَقِّ، وَيَكْفُرَ بَعْدَ الْإِيمَانِ، وَيَفْشُدَ قَلْبُهُ بِزَيغٍ وَضَلَالٍ، فَلَا يَهْتَدِي للْحَقِّ بَعْدَ ذَلِكَ؛
الْإِيمَانِ، وَيَفْشُدَ قَلْبُهُ بِزَيغٍ وَضَلَالٍ، فَلَا يَهْتَدِي للْحَقِّ بَعْدَ ذَلِكَ؛
لاَنَّهُ خَالَفَ أَمرَ الرَّسُولِ عَلَيْهِ، وَهَذِهِ عُقُوبَةٌ أَشَدُّ مِن الَّتِي بَعْدَهَا.

النَّانِي: فِي قَولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ ﴾؛ وَالعَذَابُ الْإِيمُ الْأَلِيمُ إِمَّا أَنْ يَكُونَ فِي الدُّنيَا بِالقَتْلِ أَو المَرَضِ أَو الهَلَاكِ الَّذِي يَحُلُّ بِالكُفَّارِ الَّذِينَ خَالَفُوا أَمْرَ الرَّسُولِ ﷺ.

وَالعَذَابُ الثَّانِي يَكُونُ فِي الآخِرَةِ.

وَلَا مَفَرَّ لِمَن خَالَفَ أَمْرَ الرَّسُولِ ﷺ مُتَعَمِّدًا مِن العُقُوبَتينِ، عُقُوبَةٍ فِي المَالِ؛ إِمَّا بِالمَوْتِ أَو عُقُوبَةٍ فِي البَدَنِ أَو فِي المَالِ؛ إِمَّا بِالمَوْتِ أَو

الهَلَاكِ، أَو بِتَلَفِ الأَمْوَالِ والأَنفُسِ، وَهَذَا وَعِيدٌ شِدِيدٌ لِمَنْ خَالَفَ أَمْرَ الرَّسُولِ ﷺ.

وَالدِّينُ لَم يُعرَف إِلَّا مِنْ قِبَلِ الرَّسُولِ ﷺ، فلابُدَّ مِن قَبُولِ مَا جَاءَ بِهِ مِن الهُدَىٰ وَدِينِ الحَقِّ، وَتَصْدِيقِهِ فِيمَا أَخْبَرَ، وامتِثَالِ مَا جَاءَ بِهِ مِن الهُدَىٰ وَدِينِ الحَقِّ، وَتَصْدِيقِهِ فِيمَا أَخْبَرَ، وَاجْتَنَابِ مَا نَهَىٰ عَنهُ وزَجَرَ، وَتَحكِيمِ شَرِيعَتِهِ، وَالرِّضَا بِحُكْمِهِ ﷺ.

وَقَد بَيَّنَت السُّنَّةُ مُجْمَلَ القُرآنِ، وَفَسَّرَت مُشْكِلَهُ، وَقَيَّدَت مُطْلَقَهُ، وخَصَّصَت عَامَّهُ، وَشَرَحَت مَقَاصِدَهُ.

وَلَا غِنَىٰ عَن السُّنَّةِ فِي مَعْرِفَةِ دِينِ اللهِ تَعَالَىٰ، وَطَاعتِهِ، وَمَعرِفَةِ الحَلَالِ والحَرَامِ، والعِبَادَةِ بِسَبَبِهَا وَجِنسِهَا، وكَمِّهَا وكيفِهَا، وَزَمَانِهَا وَمَكَانِهَا.

وَهَذَا بَحْثٌ مُسْتَلٌ مِن رِسَالَةِ كَاتِبِ هَذِهِ السُّطُور لِدَرَجَةِ التَّخَصُّصِ فِي عِلْمِ الحَدِيثِ، وَهِي بِعُنوَانِ:

«ضَوَابطُ الرِّوَايَة عندَ المُحَدِّثين»

رَأَيتُ إِفْرَادَهُ بِالنَّشْرِ لِبَيَانِ حَقِيقَةِ السُّنَّةِ، وَتَجلِيَةِ مَكَانَتِهَا فِي دِينِ اللهِ تَعَالَىٰ، وَمُشَارَكَةً فِي الدِّفَاعِ عَن السُّنَّةِ المُشَرَّفَةِ ضِدِّ هَجمَاتِ النَّائِغِينَ مِن الزَّنَادِقَةِ المُنحَرِفِينَ الَّذِينَ تَمُوجُ بِهِم الدُّنيَا فِي هَذَا النَّائِغِينَ مِن الزَّنَادِقَةِ المُنحَرِفِينَ الَّذِينَ تَمُوجُ بِهِم الدُّنيَا فِي هَذَا النَّائِغِينَ مِن الزَّنَادِقَةِ المُنحَرِفِينَ الَّذِينَ تَمُوجُ بِهِم الدُّنيَا فِي هَذَا العَصْرِ، وَقَد تَسَرَبُلُ أَكثرُهُم بِسِرْبَالِ الدِّين زُورًا، وَتَقَمَّصُوا العَصْرِ، وَقَد تَسَرَبُلُ أَكثرُهُم بِسِرْبَالِ الدِّينَ وَوَرًا، وَتَقَمَّصُوا قَمَصانَ البَحْثِ العِلمِيِّ مَيْنًا وَكَذِبًا، وَتَدلِيسًا وَتَزوِيرًا.

وَأَسْأَلُ اللهُ تَعَالَىٰ بأَسْمَائِهِ الحُسْنَىٰ وَصِفَاتِهِ المُثلَىٰ أَن يَنْفَعَ بِهَذَا البَحْثِ كَاتِبَهُ وَقَارِئَهُ وَنَاشِرَهُ وَالدَّالَّ عَلَيهِ.

وَصَلَّىٰ اللهُ عَلَىٰ نَبِيِّنا مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ أَبُوَيه إِبْرَاهِيم وَإِسْمَاعِيل وَعَلَىٰ أَبُوَيه إِبْرَاهِيم وَإِسْمَاعِيل وَعَلَىٰ سَائِرِ الأنبِياءِ والمُرسَلِينَ وَسَلَّم تَسلِيمًا كَثِيرًا.

و كتب أبو عبد الله محمد بن سعيد بن رسلان -عفا الله عنه وعن والديه-

سبك الأحد - الاثنين ١٠من ربيع الثاني ١٤٣٠هـ ٢من أبريل ٢٠٠٩م

# تَعرِيفُ السُّنَّةِ وَبَيانُ مَكَانَتِهَا فِي الْإسلامِ

مِنَ المُقرَّراتِ الثَّابِتةِ لَدَىٰ أَهلِ العِلمِ: أَنَّهُ لَا مُشَاحَّةَ فِي الاصطِلَاحِ، وَأَنَّ اتخَاذَ أَهلِ كُلِّ عِلمٍ مُصطلَحَاتٍ خَاصَّةً بِعلمِهِم أُمرٌ لَا نِزاعَ فِيهِ ولَا خِلَافَ حَولَهُ.

غَيرَ أَنَّ التَّدَاخُلَ بَينَ مُصطلَحَاتِ العُلُومِ المُختَلِفَةِ يَطرَأُ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَحَايينِ؛ بَلْ قَد يَحدثُ أَنْ تَختَلِفَ مَدلُولَاتُ اللَّفظِ الشَّرعيِّ الوَاحدِ بَينَ المُتَقدِّمِينَ والمُتَأخِّرِينَ.

فَأَمَّا التَّدَاخُلُ فَمِثَالُه لَفظُ: «الشَّيخَانِ»، يُطلقهُ المُؤَرِّخُونَ عَلَىٰ البُخارِي عَلَىٰ البُخارِي

 <sup>(</sup>١) أبو بكر الصديق ﷺ: هو عبد الله بن عثمان بن عامر القرشي التيمي، وعثمان

ومُسلِم (١) -رَحِمهُمَا اللهُ تَعَالَىٰ-.

وأمَّا اختِلَافُ مَدلُولَاتِ اللَّفظِ الشَّرعيِّ الوَاحِدِ بَينَ المُتَقدِّمِينَ

هو أبو قُحافة، وأبو بكر هو صدِّيقُ النبيِّ ﷺ الأكبرُ، وصديقُهُ الأشفقُ، ووزيرُهُ الأحزمُ، وخليفُتُه الأولُ، توفي ﷺ في جمادى الآخرة سنة ثلاث عشرة، وله ثلاثٌ وستون سنة. انظر: "الجرح والتعديل" للرازي (٥/ ١١١)، و"تذكرة الحفاظ" للذهبي (١/ ٢).

وعمرُ هُ العاروقُ الملهمُ المحدَّثُ، مات شهيدًا في ذي الحجة من سنة القرشيُّ الفاروقُ الملهمُ المحدَّثُ، مات شهيدًا في ذي الحجة من سنة ثلاث وعشرين وله ثلاثٌ وستون سنة عَلَىٰ الراجح. انظر: «تذكرة الحفاظ» للذهبي (١/٥)، و «الجرح والتعديل» للرازي (٦/٥).

(۱) البخاريُّ: هو الإمامُ الحافظُ أميرُ المؤمنين في الحديثِ محمدُ بن إسماعيل ابن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبه الجعفي مولاهم صاحبُ الصحيحِ والتصانيفِ، مات ليلةَ الفطرِ سنة ست وخمسين ومئتين. [«تذكرة الحفاظ» (۸۸/۲)].

ومسلمٌ: هو الإمامُ الحافظُ حجةُ الإسلامِ أبو الحسين مسلمُ بن الحجاج القشيريُّ النيسابوريُّ صاحبُ الصحيحِ والتصانيفِ، مات في رجب سنة إحدى وستين ومئتين. [«تذكرة الحفاظ» (٢/ ٥٨٨)].

والمُتَأخِّرِينَ فَمِثَالُهُ لَفظُ: الكَرَاهَةِ، وبِسَبِ هَذَا الاختِلَافِ حَولَ مَدلُولِ اللَّفظِ الشَّرعيِّ الوَاحدِ، غَلِطَ كَثِيرٌ مِنَ المُتَأخِرِينَ مِن أَتبَاعِ الأَئِمَّةِ عَلَىٰ أَئِمَّتِهِم؛ حَيثُ تَورَّعَ الأَئِمَّةُ عَن إطلاقِ لَفظِ التَّحرِيم، الأَئِمَّةِ عَلَىٰ أَئِمَّتِهِم؛ حَيثُ تَورَّعَ الأَئِمَّةُ عَن إطلاقِ لَفظِ التَّحرِيم، وأطلَقُوا لَفظَ الكَرَاهةِ، فَنَفَىٰ المُتَأخرُونَ التَّحرِيمَ عَمَّا أطلَقَ عَليهِ الأَئِمةُ الكَرَاهةِ وخَفَّت مُؤْنَتُهُ الأَئِمةُ الكَرَاهةِ وخَفَّت مُؤْنَتُهُ عَليهِم فَحَملَهُ بَعضُهُم عَلَىٰ التَّنزِيهِ، وتَجَاوز بِهِ الآخَرُونَ إلَىٰ عَليهِم فَحَملَهُ بَعضُهُم عَلَىٰ التَّنزِيهِ، وتَجَاوز بِهِ الآخَرُونَ إلَىٰ كَرَاهةِ تَرْكِ الأَوْلَىٰ، وَهَذَا كَثيرٌ جِدًّا فِي تَصَرُّفَاتِهِم، فَحَصَلَ بِسبِيه عَلَىٰ الأَئِمَّةِ عَلَىٰ الأَئِمَّةِ عَلَىٰ الأَئِمَةُ عَلَىٰ الأَئِمَةُ عَلَىٰ الْأَوْلَىٰ، وَهَذَا كَثيرٌ جِدًّا فِي تَصَرُّفَاتِهِم، فَحَصَلَ بِسبِيه عَلَىٰ الأَئِمَةُ عَلَىٰ الأَئِمَةُ عَلَىٰ الأَئِمَةُ عَلَىٰ الأَئْمَةُ عَلَىٰ الأَئْمَةُ عَلَىٰ الْأَعْمَةُ عَلَىٰ الْأَعْمَةُ عَلَىٰ الْأَوْلَىٰ عَلَىٰ الْأَوْلَىٰ عَلَىٰ الْعَرَاهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ الْعَرَاهِ عَلَىٰ عَلَىٰ الْعَرَاهُ عَلَىٰ الْعَلَمْ عَلَىٰ الْأَوْلَىٰ عَلَىٰ الْأَعْمَةُ عَلَىٰ الْعَلَمْ عَلَىٰ الْأَعْمَةُ عَلَىٰ الْعَلَمْ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَمْ عَلَىٰ الْعَلَقُ عَلَىٰ الْعَلَمْ عَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَقُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَيْ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَقُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَقُ عَلَىٰ الْعَلَمْ عَلَىٰ الْعَلَهُمُ عَلَىٰ الْعَلَيْ عَلَيْ الْعَلَالَةُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَيْ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَامُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَ

وقَد قَالَ الإَمَامُ أَحمَدُ (١) فِي الجَمعِ بَينَ الأُختَينِ بِملْكِ اليَمِينِ: أكرهُهُ، ولَا أَقُولُ هُوَ حَرامٌ، ومَذهبُهُ تَحرِيمُهُ.

<sup>(</sup>۱) الإمام العلم الراسخ أحمد بن محمد بن حنبل الشيبانيُّ المروزيُّ، ثم البغداديُّ، كان قبل المحنة إمامَ أهلِ العراق، وصار بعد المحنة إمامَ أهلِ الدنيا، إذ أجمعت الأمةُ عَلَىٰ إمامته وفضله، مات سنة إحدىٰ وأربعين ومئتين. [«سير أعلام النبلاء» للذهبي (۱۱/۷۷)، «تذكرة الحفاظ» (۲/ ٤٣١)].

وقَالَ فِي رِوايةِ ابنِهِ عَبدِ اللهِ: لَا يعجبُنِي أَكُلُ مَا ذُبِحَ للزُّهَرَة وَلَا الكَواكِ ولَا الكَنيسَةِ، وكُلُّ شَيءٍ ذُبحَ لِغيرِ اللهِ، قَالَ اللهُ وَجَلَّا : ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيَكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ الجِّنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ عَلَى اللهُ سُبحَانَهُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ اللهُ سُبحَانَهُ وَالمَائدة: ٣]، فَتَأَمَّلُ كَيفَ قَالَ: لَا يُعجِبُني، فِيمَا نَصَّ اللهُ سُبحَانَهُ عَلَىٰ تَحرِيمِه، واحتجَ هُو أيضًا بِتحريمِ اللهِ لَهُ فِي كِتَابِهِ، وَهَذَا فِي عَلَىٰ تَحرِيمِه، واحتجَ هُو أيضًا بِتحريمِ اللهِ لَهُ فِي كِتَابِهِ، وَهَذَا فِي أَجوبِيهِ أَكثرُ مِن أَنْ يُستقصَىٰ.

وقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ وصَاحبَاهُ (١): يُكرهُ أَنْ يُلْبَسَ الذُّكورُ مِنَ

(١) الإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي، يقال: أصلُهم من فارس، ويقال: مولى بني تميم، الفقيه المشهور، مات سنة خمسين ومئة عَلَىٰ الصحيح، وله سبعون سنة. [«تقريب التهذيب» لابن حجر (ص٦٣٥)].

والصاحبان هما: القاضي أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب بن سعد، أكبر أصحاب أبي حنيفة مات سنة ثنتين وثمانين ومئة عن سبع وستين سنة. [«البداية والنهاية» لابن كثير (١/١٨٨)]. ومحمد بن الحسن بن فرقد، فقيه العراق، أبو عبد الله الشيباني الكوفي، صاحب أبي حنيفة، توفي فرقد، فقيه تسع وثمانين ومئة. [«سير أعلام النبلاء» (٩/ ١٣٤)].

الصِّبيانِ الذَّهبَ والحَرِيرَ، وَقَد صَرَّحَ الأصحَابُ أَنَّه حَرَامٌ، وقَالوا: إنَّ التَّحرِيمَ قد ثَبتَ فِي حَقِّ الذُّكورِ، وتَحرِيمُ اللُّبسِ يُحرِّمُ النُّكسِ يُحرِّمُ اللَّبسِ يُحرِّمُ اللَّبسِ يُحرِّمُ الإلباسَ، كَالخَمرِ لَمَّا حَرُمَ شربُهَا حَرُمَ سقيها.

وَقَالُوا: يُكره بَيعُ السِّلَاحِ فِي أَيَّامِ الفِتنَةِ، ومُرَادُهُم التَّحرِيمُ. وقَالُوا: يُكرَهُ أَنْ يَجعَلَ الرَّجلُ فِي عُنقِ عَبدِهِ أَو غَيرِهِ طَوقَ الحَديدِ الذِي يَمنعُهُ مِنَ التَّحرُّكِ، وَهُوَ الغُلُّ، وهُوَ حَرامٌ، وَهَذَا كَثِيرٌ فِي كَلَامِهِم جِدًّا.

وقَد قَالَ مَالِكُ (۱) فِي كَثِيرٍ مِن أَجَوِبَتِهِ: أَكَرَهُ كَذَا؛ وَهُوَ حَرَامٌ؛ فِمنهَا أَنَّ مَالكًا نَصَّ عَلَىٰ كَرَاهةِ الشَّطْرَنْجِ، وَهَذَا عِندَ أَكثَرِ أَصحَابِهِ عَلَىٰ التَّحرِيمِ، وحَمَلَهُ بَعضُهُم عَلَىٰ الكرَاهَةِ التِي هِيَ دُونَ التَّحرِيم.

<sup>(</sup>۱) الإمام مالك بن أنس الأصبحي المدنيُّ صاحبُ «الموطأ»، مات سنة تسع وسبعين ومئة، وكان مولده سنة ثلاث وتسعين. [«تذكرة الحفاظ» (۱/ ٢٠٧)، و«الجرح والتعديل» (٨/ ٢٠٤)].

ونَصَّ الشَّافِعيُّ (١) عَلَىٰ كرَاهَةِ تَزقُّجِ الرَّجُلِ بِنتَهُ مِن مَاءِ الزِّنَا، وَلَم يَقُلْ قَطُّ إِنَّه مُباحٌ ولَا جَائِزٌ، والذِي يَليقُ بِجلَالَتِهِ وإِمَامَتِهِ ومَنصِبِهِ الذِي أَحَلَّهُ اللهُ بِهِ مِنَ الدِّينِ أَنَّ هَذِهِ الكَرَاهَةَ مِنهُ عَلَىٰ وَجِهِ التَّحرِيم، وأطلَقَ لَفظَ الكرَاهَةِ؛ لأنَّ الحرَامَ يَكرهُهُ اللهُ ورَسُولهُ، وَقَد قَالَ تَعالَىٰ عَقِيبَ ذِكِر مَا حَرَّمَهُ مِنَ المُحرَّمَاتِ مِن عِندِ قَولِهِ: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓا إِلَّآ إِيَّاهُ ﴾ إِلَىٰ قَولِهِ: ﴿ فَلَا تَقُل لَّمُمَا أُفِّ وَلَا نَنْهُرْهُمَا ﴾ إلَىٰ قُولِه: ﴿ وَلَا نَقْنُلُواْ أَوْلَادُّكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَةً ﴾ إِلَىٰ قَولِه: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى ﴾ إِلَىٰ قَولِه: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ إلَىٰ قَولِه:﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِيَتِيمِ ﴾ إلَىٰ قَولِه: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ ﴾ إِلَىٰ آخِرِ الآيَاتِ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ كُلُّ ذَٰلِكَ كَانَ سَيِّئُهُۥ عِندَ رَبِّكَ مَكَّرُوهًا ﴾ [الإسراء: ٢٣-٣٨].

<sup>(</sup>۱) الإمام محمد بن إدريس الشافعيُّ المطَّلبيُّ، صاحبُ المذهب، ولد سنة خمسين ومئة، ومات سنة أربع ومئتين بمصر. [«تذكرة الحفاظ» (١/ ٣٦١)، «الجرح والتعديل» (٧/ ٢٠١)].

فالسَّلَفُ كَانُوا يَستَعمِلُونَ الكرَاهَةَ فِي معنَاهَا الذِي استُعمِلَتْ فِي كَلَامِ اللهِ ورَسولِهِ، أمَّا المُتأخِّرونَ فَقَد اصطَلَحوا عَلَىٰ فِي كَلَامِ اللهِ ورَسولِهِ، أمَّا المُتأخِّرونَ فَقَد اصطَلَحوا عَلَىٰ تخصِيصِ الكرَاهةِ بِمَا لَيسَ بِمُحرَّمٍ، وتَركُهُ أرجَحُ مِن فِعلِهِ، ثُمَّ تَخصِيصِ الكرَاهةِ بِمَا لَيسَ بِمُحرَّمٍ، وتَركُهُ أرجَحُ مِن فِعلِهِ، ثُمَّ حَملَ مَن حَملَ مِنهُم كَلامَ الأئِمةِ عَلَىٰ الاصطلِلاحِ الحَادِثِ، فَغَلِطَ فِي ذَلِكَ (۱).

وهَذَا التَّدَاخُلُ فِي الاصطِلَاحِ، والاختِلَافُ حَولَ مَدلُولِ اللَّفظِ الوَاحدِ وَقَعَ لِلَفظِ: «السُّنَّةِ»، عَلَىٰ مَا يَظهرُ مِن تَعرِيفهَا -إنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَىٰ-.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) «إعلام الموقعين عن رب العالمين» لابن القيم (١/ ٣٩-٤٣ مختصرًا).

## تَعريفُ السُّنَّة لُغةً:

ذَكرَ صَاحِبُ «القَامُوسِ» (١) لِلسُّنَّةِ المعَانِيَ الآتِيةَ:

الوَجهُ، أو حُرُّهُ، أو دَائِرتُهُ، أو الصُّورةُ، أو الجَبهَةُ والجَبينَانِ، والسِّيرَةُ، والطَّريقةُ، وتَمْرٌ بالمَدينةِ (١).

وتَعرِيفُ السُّنَّةِ بِالسِّيرةِ والطَّرِيقةِ هُوَ مَا يَعنِينَا مِن هَذِهِ المعَانِي اللَّغَوِيةِ، وَذَلِكَ لِلمنَاسَبَةِ بَينَهُ وبَينَ مَعنَىٰ السُّنةِ الشُّرعيِّ، فَالسِّيرةُ كَمَا فِي «القَامُوس المُحيطِ»: «السُّنةُ والطَّريقَةُ» (٣).

وَسُنَّةُ النَّبِيِّ ﷺ كَمَا فِي «مُفردَاتِ الرَّاغبِ» هِيَ: طَريقتُهُ التِي كَانَ يتَحرَّاهَا (1).

<sup>(</sup>١) هو الإمام اللغوي الكبير أبو طاهر مجد الدين محمد بن يعقوب بن محمد الشيرازي الفيروزآبادي، ولد سنة تسع وعشرين وسبعمئة، ومات سنة سبع عشرة وثماني مئة. [«البدر الطالع» للشوكاني (١/ ٢٨٠)].

<sup>(</sup>٢) «القاموس المحيط» للفيروز آبادي، مادة: (سنن) (ص١٥٥٨).

<sup>(</sup>٣) «القاموس المحيط» للفيروزآبادي، مادة: (سير) (ص٥٢٨).

<sup>(</sup>٤) «المفردات في غريب القرآن» للراغب الأصفهاني (ص٢٤٥).

قَالَ ابنُ مَنْظُورِ ('): السُّنَّةُ: السِّيرةُ، حَسنةً كَانَت أو قَبِيحَةً، قَالَ خَالِدُ بنُ عُتبَةَ الهُذَليُّ (''):

فَلَا تَجْزَعَنْ مِنْ سِيرَةٍ أَنْتَ سِرْتَهَا

فَ أُوَّالُ رَاضِ سُنَّةً مَن يَسسِيرُهَا

وسَنَنتُهَا سَنًّا واستنَتتُهَا: سِرْتُهَا، وسَنَنتُ لَكُم سُنَّةً فَاتَّبعُوهَا.

وَفِي الحَدِيثِ: «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَهَا ليُقْتَدَىٰ بِهِ عَمِلَ بِهَا، وَمَنْ سَنَّ سُنَّةً سَيِّئَةً...»(٣)، يُريدُ مَنْ عَملَهَا ليُقْتَدَىٰ بِهِ

<sup>(</sup>۱) هو الإمام اللغوي الحجة جمال الدين، محمد بن مكرم بن علي الأنصاري من نسل رويفع بن ثابت الأنصاري، توفي بمصر في شعبان سنة إحدى عشرة وسبعمئة، عن اثنتين وثمانين سنة. «شذرات الذهب» لابن العماد الحنبلي (٦/ ٢٦).

<sup>(</sup>٢) قال الأستاذ عبد الله الكبير في حاشية طبعة دار المعارف للسان العرب: قوله: خالد بن عتبة الهذلي، خطأٌ صوابه: خالد بن زهير، وهو ابن عمِّ الشاعر أبي ذؤيبِ الهذليِّ أو ابن أخته. انظر «اللسان» حاشية (ص٢١٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في «صحيحه» بإسناده عن جرير بن عبد الله ﷺ مرفوعًا، في



فِيهَا، وَكُلُّ مَنِ ابتَداً أَمرًا عَمِلَ بِهِ قَومٌ بَعدَهُ قِيلَ: هُوَ الذِي سَنَّهُ، قَالَ: نُصَنْت:

# كَأُنِّسِي سَننتُ الحُسبَّ أُوَّلَ عاشِقِ

مِنَ النَّاسِ إِذ أَحْبَبْتُ مِنْ بَيْنِهِمْ وَحْدِي (١)

قَالَ ابنُ الأَثيرِ (٢): «قَد تَكرَّرَ فِي الحَدِيثِ ذِكْرُ: السُّنَّةِ، وَمَا تَصرَّفَ مِنهَا، والأصلُ فِيهَا: الطَّريقةُ والسِّيرةُ. وإذَا أُطلِقَتْ فِي الشَّرعِ فإنَّما يُرَادُ بِهَا مَا أَمَرَ بِهِ النَّبيُّ ﷺ ونَهَىٰ عَنهُ ونَدَبَ إلَيهِ قَولًا الشَّرعِ فإنَّما يُرادُ بِهَا مَا أَمَرَ بِهِ النَّبيُ ﷺ ونَهَىٰ عَنهُ ونَدَبَ إلَيهِ قَولًا وفِعلًا، مِمَّا لَم يَنطقُ بِهِ الكِتَابُ العَزِيزُ، وَلِهَذَا يُقَالُ فِي أُدِلَّةِ الشَّرعِ:

كتاب العلم، باب: من سن سنة حسنة أو سيئة. [«صحيح مسلم بشرح النووي» (٢٦٦/١٦)].

(١) (لسان العرب) لابن منظور، مادة: (سنن) (ص٢١٢٤).

(٢) المبارك بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري، ثم الموصلي الشافعي المعروف بابن الأثير، يكنى: أبا السعادات، ويلقّبُ مجد الدين، ولد سنة ٥٤٤هم، ومات سنة ٢٠٦هم. [«شذرات الذهب» (٢/ ٢٢)].

الكِتَابُ والسُّنَّةُ؛ أي: القُرآنُ والحَدِيثُ» (١).

وفِي تَتبُّعِ الفَخرِ الرَّازِيِّ (٢) لِوجُوهِ اشتِقَاقِ لَفظَةِ: السُّنَّةِ، استِجَلاءٌ لِوجهِ العَلَاقةِ بَينَ المَعنَىٰ اللَّغويِّ، والمَعنَىٰ الشَّرعيِّ، قَالَ -عَفَا اللهُ عَنهُ-: «السُّنةُ: هِيَ الطَّرِيقةُ المُستَقِيمَةُ والمِثَالُ المُتبَعُ، وَفِي اشتِقَاقِ هَذِهِ اللَّفظَةِ وُجُوهٌ:

أحدُها: أنَّهَا فُعْلَةٌ مِن سَنَّ المَاءَ يَسنُّهُ إِذَا وَالَىٰ صَبَّهُ، وَالسَّنُّ: الصَّبُّ للمَاءِ، والعَربُ شَبَّهَتِ الطَّريقة المُستَقِيمة بِالمَاءِ المَصبُوبِ، الطَّرية لَتُوالِي أجزَاءِ المَاءِ فِيهِ عَلَىٰ نَهْجٍ وَاحِدٍ يَكُونُ كَالشَّيءِ الوَاحِدِ، وَالسُّنةُ فُعْلَهُ بِمعنَىٰ: مَفعُولٍ.

<sup>(</sup>١) «النهاية في غريب الحديث والأثر» لابن الأثير (٢/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) الفخر الرازي هو محمد بن عمر بن الحسين بن علي القرشي التيمي البكري، المفسر المتكلم الأصولي، أحد فقهاء الشافعية المشاهير، صاحب «التفسير الكبير» أو «مفاتيح الغيب»، وقد حَشَاهُ بكثيرٍ ممَّا لا يَجْمُلُ، وكان الرازيُّ عفا الله عنه على مذهبِ المتكلمين، وورد عنه أنَّه تاب من ذلك عند موته، توفي سنة ست وستمئة، يوم عيد الفطر. [«البداية والنهاية» (١٣/ ٢٠)].



وثَانِيهَا: أَنْ تَكُونَ مِن: سَنَنْتُ النَّصْلَ والسِّنَانَ أَسُنَّهُ سَنَّا فَهُوَ مَسنُونٌ، إِذَا حَدَدْتُهُ عَلَىٰ المِسَنِّ، فَالفِعلُ المَنسُوبُ إِلَىٰ النَّبِيِّ فَهُوَ مَسنُونٌ، إِذَا حَدَدْتُهُ عَلَىٰ المِسَنِّ، فَالفِعلُ المَنسُوبُ إِلَىٰ النَّبِيِّ عَلَىٰ مَعنَىٰ أَنَّهُ مَسنُونٌ.

وثَالِثُهَا: أَنْ يَكُونَ مِن قَولِهِم: سَنَّ الإبِلَ إِذَا أَحسَنَ الرَّعْيَ، والفِعلُ الذِي دَاوَمَ عَلَيهِ النَّبِيُّ ﷺ شُمِّي سُنةً بِمعنَىٰ: أَنَّه ﷺ أَحسَنَ رِعَايتَهُ وإِدَامَتَهُ ('').

#### \* \* \*

 <sup>(</sup>١) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير» لفخر الدين الرازي -عفا الله عنه- (٤/
 ٤٦٢)، وفي هذا التفسير ما فيه ممَّا ينبغي أن يُحْذَرَ منه ويُنَفَّرَ عنه.

## مَعنَى السنَّةِ فِي لِسَانِ أَهْلِ الشَّرْعِ:

اختَلفَ العُلمَاءُ فِي بَيَانِ مَعنَىٰ السُّنةِ فِي الاصطِلَاحِ، ولَا ضَيْرَ مِن هَذَا الاختِلَافِ بِحَالٍ؛ لأنَّ مَرَدَّهُ إلَىٰ اختِلَافِ الأغرَاضِ التِي يُعنَىٰ بِهَا كُلُّ فِئةٍ مِن أهل العِلمِ.

فَعُلَمَاءُ الحَدِيثِ إِنَّمَا بَحثُوا عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ الإمَامِ اللهِ اللهِ ﷺ الإمَامِ اللهَ الذي أخبَرَ اللهُ عَنهُ أَنَّهُ أُسوَةٌ لنَا وقُدوَةٌ، فَنقَلُوا كُلَّ مَا يَتصِلُ بِهِ مِن سِيرةٍ وخُلقٍ وشَمَائِلَ وأخبَارٍ، وأقوَالٍ وأفعَالٍ، سَواءٌ أَثْبَتَ ذَلِكَ حُكمًا شَرعِيًّا أَمْ لَا.

وَعُلْمَاءُ الأَصُولِ إِنَّمَا بَحثُوا عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ المُشَرِّعِ الذِي يَضعُ القَوَاعِدَ لِلمُجتَهدِينَ مِن بَعدِهِ، ويُبيِّنُ لِلنَّاسِ دُستُورَ الذِي يَضعُ القَوَالِهِ وأفعَالِهِ وتَقرِيرَاتِهِ التِي تُثبِتُ الأحكَامَ وتقرِّرُهَا.

وعُلمَاءُ الفِقهِ إِنَّمَا بَحثُوا عَن رَسولِ اللهِ ﷺ الذِي لَا تَخرِجُ افْعَالُهُ عَن الدَّلَالَةِ عَلَىٰ حُكمٍ شَرعِيٍّ، وَهُم يَبحثُونَ عَن حُكمِ الشَّرع عَلَىٰ أَفْعَالِ العِبَادِ وجُوبًا أَو حُرمَةً أَو إِبَاحَةً أَو غَيرَ ذَلِكَ.

## السنَّةُ فِي اصطِلاَحِ الأُصولِيينَ:

قَالَ الآمِدِيُّ (۱): «السُّنَّةُ قَد تُطلَقُ عَلَىٰ مَا صَدَرَ عَن الرَّسُولِ عَنَ الرَّسُولِ عَنَ الأَدِلَّةِ الشَّرِعِيةِ مِمَّا لَيسَ بِمَتلُوِّ، ولَا هُوَ مُعْجِزٌ، ولَا دَاخِلٌ فِي المُعجِزِ، وَهَذَا النَّوعُ هُوَ المَقصُودُ بِالبَيَانِ هَاهُنَا [قلتُ: يَقصِدُ فِي المُعجِزِ، وَهَذَا النَّوعُ هُوَ المَقصُودُ بِالبَيَانِ هَاهُنَا [قلتُ: يَقصِدُ فِي المُعجِزِ، وَهَذَا النَّوعُ هُوَ المَقصُودُ بِالبَيَانِ هَاهُنَا [قلتُ: يَقصِدُ فِي مَبَاحِثِ الأَصُولِ] وَيَدخُلُ فِي ذَلِكَ أَقُوالُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَأَفْعَالُهُ وَتَقَارِيرُهُ (۱).

# وقَالَ السُّبكيُّ (٦) فِي «شَرحِ المِنهَاجِ»: «تُطلقُ السُّنَّةُ عَلَىٰ

(۱) أبو الحسن علي بن أبي علي، الآمدي ثم الحموي الدمشقي، سيف الدين، صاحب المصنفات في الأصلين وغير ذلك، كان حنبليَّ المذهبِ ثم صار شافعيًّا أصوليًّا منطقيًّا جدليًّا، خلافيًّا، توفي في شهر صفر سنة إحدى وثلاثين وستمئة. [«البداية والنهاية» (١٥١/١٥١)].

(٢) «الإحكام في أصول الأحكام» للآمدي (١/ ٢٤١).

(٣) تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي، أحد الحفاظ المفسرين المناظرين، ومن أعلام الفقهاء الشافعية المشهورين، توفي سنة ست وخمسين وسبعمئة. [«البداية والنهاية» (٢٦٤/١٤)]. وولده تاج الدين عبد الوهاب القاضي

مَا صَدَرَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ مِنَ الأقوالِ وَالأَفْعَالِ التِي لَيسَت لِلإعجَازِ، وَلَكُفُّ فِعْلٌ وَيَدخُلُ فِي الأَفْعَالِ التَّقرِيرُ لأَنَّه كَفُّ عَنِ الإِنكَارِ، والكَفُّ فِعْلٌ عَلَىٰ المُختَارِ، فَإِذَا أَردنَا تَعريفَ السُّنَّةِ التِي عُقِدَ لَهَا هَذَا الكِتَابُ قُلنَا: هِيَ الشَّيءُ الصَّادرُ عَن مُحمَّدٍ عَلَىٰ وَجْهِ الإعجَازِ» (١).

وقَالَ الشَّوكَانِيُّ (١): «السُّنةُ فِي اصطلَاحِ أَهلِ الشَّرعِ هِيَ قَولُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وتَقرِيرُهُ (٣).

=

صاحب «طبقات الشافعية»، توفي سنة إحدى وسبعين وسبعمئة. [«شذرات الذهب» (٦/ ٢٢١)].

- (١) «الإبهاج في شرح المنهاج» لعلي بن عبد الكافي السبكي، وولده تاج الدين عبد الوهاب (٢/ ٢٦٣).
- (۲) محمد بن علي بن محمد الشوكاني، ثم الصنعاني، القاضي المصنفُ المتفنّنُ، صاحبُ «نيل الأوطار»، و «فتح القدير»، توفي سنة خمسين ومئتين وألف من الهجرة. [ «البدر الطالع» للشوكاني (۲/ ۲۱۶)، و «الأعلام» للزركلي (٦/ ٢٩٨)].
  - (٣) «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول» للشوكاني (ص٣٣).

وجَمهُورُ الأصُولِيينَ عَلَىٰ هَذَا، وَهُوَ أَنَّ السُّنَّةَ قَولُ النَّبِيِّ ﷺ وَفِعلُهُ وتَقرِيرُهُ مِمَّا يَصْلُحُ أَنْ يَكُونَ دَلِيلًا لِحُكِمِ شَرعِيٍّ.

وأدخَلَ الشَّاطِبِيُّ (۱) فِي مَدلُولِ السُّنَةِ عِندَ الأَصُولِينَ مَا عَمِلَ عَلَيهِ الصَّحَابةُ عَلَيهِ الصَّحَابةُ، وُجِدَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ أَو لَه لُطُ السُّنَةِ عَلَىٰ مَا عَمِلَ عَلَيهِ الصَّحَابةُ، وُجِدَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ أَو السُّنَةِ أَو لَمْ يُوجَدُ، لِكُونِهِ اتِّبَاعًا لِسنَةٍ ثَبَتَتْ عِندَهُم لَم تُنقَل إلَينَا، السُّنَةِ أَو لَمْ يُوجَدُ، لِكُونِهِ اتِّبَاعًا لِسنَةٍ ثَبَتَتْ عِندَهُم لَم تُنقَل إلَينَا، السُّنَةِ أَو لَمْ يُوجَدُ، لِكُونِهِ اتِّبَاعًا لِسنَةٍ ثَبَتَتْ عِندَهُم لَم تُنقَل إلَينَا، أو اجتِهَادًا مُجتَمَعًا عَلَيهِ مِنهُم أو مِن خُلفَائِهِم، فَإِنَّ إجمَاعَهُم أو الجَعْ أيضًا إلَىٰ حَقيقةِ الإجماعِ مِن جِهةِ إجمَاعٌ، وعَمَلُ خُلفَائِهِم رَاجِعٌ أيضًا إلَىٰ حَقيقةِ الإجماعِ مِن جِهةِ إجماعٌ، وعَمَلُ خُلفَائِهِم رَاجِعٌ أيضًا إلَىٰ حَقيقةِ الإجماعِ مِن جِهةِ عَمْلِ النَّاسِ عَليهِ حَسبمَا اقتَضَاهُ النَّظُولُ المَصلَحِيُّ عِندَهُم »(٢).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي من أئمة المالكية الأعلام، صاحب «الاعتصام»، و «الموافقات». [ «الأعلام» (١/ ٧٥)].

<sup>(</sup>٢) «الموافقات في أصول الشريعة» للشاطبي (٤/٣).

## السنَّةُ فِي اصطِلاَحِ الفُقَهاءِ:

قَالَ الشَّوكَانِيُّ: «أَمَّا فِي عُرفِ أَهلِ الفِقهِ فإنَّما يُطلِقونَهَا عَلَىٰ مَا لَيْسَ بِوَاجِبٍ، وتُطلقُ عَلَىٰ مَا يُقابِلُ البِدعَةَ كَقُولِهِم: فُلَانٌ مِن أَهلِ السُّنَّةِ»(١).

وَقَالَ الشَّيخُ مُحمَّد أبو زَهْوٍ: «عُلمَاءُ الفِقهِ يُريدُونَ بِالسُّنَّةِ الطَّريقَةَ المَسلُوكَةَ فِي الدِّينِ مِن غَيرِ افتِرَاضٍ وَلَا وجُوبٍ»(٢).

فَالسُّنَّةُ فِي اصطِلَاحِ الفُقَهَاءِ: هِي مَا ثَبَتَ عَن النَّبِيِّ عَلَيْ مِن غَيرِ افْتِرَاضٍ وَلَا وُجُوبٍ، وتُقَابِلُ الوَاجِبَ وَغيرَهُ مِن الأحكامِ الخَمسَةِ، وَقَد تُطْلَقُ عِندَهُم عَلَىٰ مَا يُقَابِلُ البِدعَة، وَمِنهُ قَوْلُهُم: طَلَاقُ السُّنَّةِ كَذَا، وَطَلَاقُ البدعَةِ كَذَا.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول» للشوكاني (ص٣٣).

<sup>(</sup>٢) «الحديث والمحدثون» للشيخ محمد محمد أبو زهو (ص١٠).



## السنَّةُ فِي اصطِلاحِ الْمُحدِّثِينَ:

السُّنةُ عِندَ المُحدِّثِينَ أَعَمُّ مِنهَا عِندَ الفُقَهاءِ وَالأَصُولِيينَ، حَيثُ يَدخُلُ فِيهَا عِندَ المُحدِّثِينَ مَا يَصلُحُ دَلِيلًا لِحُكم شَرعيٍّ -وَهُوَ مَا يَتوقَّفُ عِندَه الأَصُوليُّ - ومَا لَا يَصلُحُ، ويَدخُلُ فِيهَا مَا يُقَابِلُ مَا يَتوقَّفُ عِندَه الأَصُوليُّ - ومَا لَا يَصلُحُ، ويَدخُلُ فِيهَا مَا يُقَابِلُ الوَاجِبُ نفسُهُ. الوَاجِبُ نفسُهُ.

قَالَ الشَّوكَانِيُّ: «وتُطلَقُ -أي: السُّنةُ- بِالمَعنَىٰ العَامِّ عَلَىٰ الوَاجِبِ وَغَيرِهِ فِي عُرفِ أهلِ اللُّغةِ وَالحَدِيثِ»(١).

وَخُلاصَةُ تَعرِيفِ السُّنَةِ عِندَ المُحَدِّثينَ أَنَّهَا: كُلُّ مَا أُثرَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مِن قَولٍ، أو فِعلٍ، أو تقريرٍ، أو صِفةٍ خَلْقِيةٍ أو خُلُقيةٍ، أو سِيرةٍ سَواءٌ أَكَانَ ذَلِكَ قَبلَ البَعثَةِ كتَحنُّيْهِ فِي غَارِ حِرَاءٍ أَمْ بَعدَهَا، والسُّنةُ بِهذَا المَعنَىٰ مُرادِفةٌ لِلحدِيثِ النَّبويِّ (٢).

<sup>(</sup>١) «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول» للشوكاني (ص٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك: «الحديث والمحدثون» للشيخ محمد محمد أبو زهو (ص٠١)، و«الحديث و«السنة قبل التدوين» للدكتور محمد عجاج الخطيب (ص١٦)، و«الحديث

وقَد جَمعَ العَلَّامةُ عَبدُ الرَّحمَنِ بنُ يَحيَىٰ اليَمَانيُّ تَعريفَ السُّنَّةِ اللَّغويَّ والشَّرعيَّ فِي خُلَاصَةٍ مُوجَزةٍ، حَيثُ رَدَّ عَلَىٰ أَبِي رَيَّةَ السُّنَّةِ اللَّغقِةِ، فَقَالَ اليَمَانيُّ نَحَلَللهُ: تَوهُّمَهُ أَنَّه لَا عَلَاقَةَ لِلاَ حَادِيثِ بِالسُّنَّةِ الحَقِيقِيةِ، فَقَالَ اليَمَانيُّ نَحَلَللهُ:

## «تُطلقُ السُّنَّةُ لُغةً وشَرعًا عَلَىٰ وجهَينِ:

الأوَّل: الأمرُ يَبتَدئُهُ الرَّجُلُ فَيتبعُهُ فِيهِ غَيرُهُ، وَمِنهُ مَا فِي صَحِيحٍ مُسلِمٍ فِي قِصَّةِ الذِي تَصدَّقَ بِصُرَّةٍ فَتبعَهُ النَّاسُ فَتَصدَّقُوا، صَحِيحٍ مُسلِمٍ فِي قِصَّةِ الذِي تَصدَّقَ بِصُرَّةٍ فَتبعَهُ النَّاسُ فَتصدَّقُوا، فَقالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ سَنَّ فِي الإِسْلامِ سُنَّةً حَسَنَةً فعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا» (١٠).

والوَجه الثَّانِي: السِّيرةُ العَامَّةُ، وسُنَّةُ النَّبِيِّ ﷺ بِهَذَا المَعنَىٰ هِيَ التِي تُقَابِلُ الكِتَابَ، وتُسمَّىٰ الهَدْي.

وفِي صَحِيحِ مُسلمٍ أنَّ النبيَّ ﷺ كَانَ يَقُولُ فِي خُطبيّهِ: «أمَّا

النبوي» للدكتور الصَّبَّاغ -عفا الله عنه- (ص١٠)، و «علوم الحديث ومصطلحه» للدكتور صبحي الصالح (ص٣).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۹).



بَعْدُ: فإنَّ خَيرَ الحدِيثِ كتابُ اللهِ، وخَيْرَ الهَدي هَدْيُ محمَّدٍ، وضَيْرَ الهَدي هَدْيُ محمَّدٍ، وشرَّ الأمورِ مُحْدَثَاتُهَا، وكُلَّ بدعةٍ ضَلَالَةٌ» (١).

هَذَا وكُلُّ شَأْنٍ مِن شُئونِ النَّبِيِّ ﷺ الجُزئِيةِ المُتَعلِّقةِ بِالدِّينِ مِن قَولٍ أو فِعلِ أو كَفِّ أو تَقرِيرٍ؛ سُنةٌ بِالمَعنَىٰ الأوَّلِ، ومَجمُوعُ ذَلِكَ هُوَ السُّنةُ بِالمَعنَىٰ الثَّانِي.

وَمَدلُولَاتُ الأَحَادِيثِ الثَّابِتةِ هُوَ السُّنةُ، أو مِنَ السُّنةِ حَقِيقةً، فَإِنْ أُطلِقَت السُّنَةُ عَلَىٰ أَلفَاظِهَا فَمَجَازٌ أو اصطِلَاحٌ »(٢).

(١) أخرجه مسلم في «صحيحه» في كتاب الجمعة، باب: خطبته ﷺ في الجمعة، عن جابر بن عبد الله هيسنه . [«صحيح مسلم بشرح النووي» (٦/ ١٥٣)].

وأخرجه البخاري في «صحيحه» في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: الاقتداء بسنة رسول الله ﷺ موقوفًا عَلَىٰ عبد الله بن مسعود ﷺ.

(٢) «الأنوار الكاشفة لما في كتاب أضواء عَلَىٰ السنة من الزلل والتضليل والمجازفة»
 لعبد الرحمن المعلمي اليماني (ص٧٧).

# مَكَانَةُ السُّنَّةِ فِي الإسلامِ

أَمَرَ اللهُ تَعَالَىٰ عِبادَهُ بِاتِّباعِ نبيِّهِ ﷺ وطاعتِهِ والقَصِّ عَلَىٰ أَثَرِهِ فِي آياتٍ كَثِيرةٍ، مِنهَا:

قَولُه تَعالَىٰ:﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَالرَّسُولَ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران:٣٢].

وقَولُه تَعَالَىٰ: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَّتَ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَ أَعِدَتُ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [آل عمران:١٣١-١٣٢].

وقَولُه تَعَالَىٰ: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۗ وَمَن تَوَلَّى فَمَا ۗ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠].

وقَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَآ أَرُسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّالِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ

اللهِ وَلَوَ أَنَهُمْ إِذ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لُوجَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا اللهُ فَلا وَرَبِّكَ لا يُحِدُوا فِي يَوْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٢٥-٦٥].

وقُولُه تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ, يُدُخِلُهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُنْهِينُ ﴾ حُدُودَهُ, يُدُخِلُهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُنْهِينُ ﴾ [النساء: ١٤].

وقَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ يَعْضِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُرْمِعْ أَوْمَن يَعْضِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُمْ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُمْ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُمْ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُمْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقُولُه تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ فَإِنَّ لَهُۥ نَارَجَهَنَّ مَ خَـٰلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الجن: ٢٣].

وقَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱلْقَوْاُ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات:١].

وقولُه تَعَالَىٰ: ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضًا قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذَاْ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ بُصِيبَهُمْ عَذَاكُ أَلِيدُ ﴾ [النور: ٦٣].

وقولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿قُلْ آطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ تَحْدُواْ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ الرَّسُولِ إِلَّا عَلَى الْمَثْمِينِ عَلَى اللّهُ عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا عَلَى الْمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُثَولِ إِلَّا عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

وقَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــٰذُوهُ وَمَا نَهَـٰكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُوأً ﴾ [الحشر:٧].

وقَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْالْحِرَوَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب:٢١].

والآيَاتُ فِي هَذَا المَعنَىٰ كَثِيرةٌ، وَكُلُّهَا تَدلُّ عَلَىٰ وُجُوبِ طَاعَتِهِ ﷺ، وَاتِّبَاعِ مَا جَاءَ بِهِ، وَهِي كالأَدلَّةِ عَلَىٰ وُجُوبِ اتِّبَاعِ كِتَابِ اللهِ تَعَالَىٰ، والتَّمشُكِ بِهِ، وَطَاعَةِ أَوَامِرِهِ، وَنَوَاهِيهِ، وهُمَا أَصْلَانِ مُتَلَازِمَانِ، مَنْ جَحَدَ وَاحِدًا مِنهُمَا فَقَد جَحَدَ الآخَرَ وَكَذَّبَ بِهِ، وَذَلِكَ كُفرٌ وَضَلَالٌ وَخُرُوجٌ عَن دَائِرَةِ الإسلَامِ بِإجْمَاعِ أَهْلِ العِلْمِ والإيمَانِ.

وَقَد تُواتَرَتُ الأَحَادِيثُ عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي وُجُوبِ طَاعَتِهِ واتِّبَاعِ مَا جَاءَ بِهِ، وَتَحرِيمِ مَعصيَتِهِ، وَذَلِكَ فِي حَقِّ مَنْ كَانَ فِي عَصرِهِ، وَفِي حَقِّ مَنْ يأتي بَعدَهُ إِلَىٰ يَومِ القِيَامَةِ.

وَمِن ذَلِكَ: مَا ثَبَتَ فِي الصَّحِيحَينِ مِن رِوَايَةِ أَبِي هُرَيرةَ ﷺ أَنَّ النَّبَيَ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَطَاعَنِي فَقَد أَطَاعَ الله، ومَنْ عَصَانِي فَقَد عَصَىٰ الله» ومَنْ عَصَانِي فَقَد عَصَىٰ الله» (١٠).

وَفِي صَحِيحِ البُخَارِيِّ عَنهُ ﴿ النَّبِيِّ اَنَّ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿ كُلُّ أُمَّتِي يَكُوْ اللَّهِ، وَمَنْ يَأْبَىٰ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَنْ يَأْبَىٰ؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعِنِي دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَد أَبَىٰ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (١٧٣٧)، ومسلم (١٨٣٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧٢٨٠).

وَفِي حَدِيثِ المِقدَامِ بن مَعْدي كَرِبَ ﴿ مَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى ا

وَقَد تَوَاتَرَتُ الأَحَادِيثُ عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ بِأَنَّه كَانَ يُوصِي أَصْحَابَهُ فِي خُطْبَتِهِ أَنْ يُبَلِّغَ شَاهِدُهُم غَائِبَهُم، وَيقُولُ لَهُم: «رُبَّ مُبَلَّغِ أَوْعَىٰ مِن سَامِعِ».

وَمِن ذَلِكَ: مَا فِي الصَّحِيحَينِ: أَنَّ النَّبَيَّ ﷺ لَمَّا خَطَبَ النَّاسَ فِي حَجَّةِ الوَدَاعِ فِي يَومِ عَرَفَةَ، وَفِي يَومِ النَّحِرِ، قَالَ لَهُم: «فَلْيُبَلِّغُ الشَّاهِدُ الغَائِبَ، فَرُبَّ مَن يُبَلَّغُهُ أَوْعَىٰ لَهُ مِمَّن سَمِعَهُ (٢٠).

فَلُولَا أَنَّ سُنَّتَهُ حُجَّةٌ عَلَىٰ مَنْ سَمِعَهَا، وَعَلَىٰ مَنْ بَلَغَتْهُ، وَعَلَىٰ مَنْ بَلَغَتْهُ، وَلَولَا أَنَّها بَاقِيةٌ إِلَىٰ يَوم القِيَامَةِ لَم يَأْمرْهُم بِتَبلِيغِهَا.

فَعُلَمَ بِذَلِكَ أَنَّ الحُجَّةَ بِالسُّنَّةِ قَائِمَةٌ عَلَىٰ مَنْ سَمِعَهَا مِن فِيهِ عَلَىٰ مَنْ نُقِلَتْ إِلَيهِ بِالأَسَانِيدِ الثَّابِتَةِ.

<sup>(</sup>١) الترمذي (٢٦٦٤)، وابن ماجه (١٢)، والحديث صححه الألباني في صحيح الحجامع (٨١٨٦).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٧٤١)، ومسلم (١٦٧٩)، من حديث أبي بكرة ١٠٥٠



وَقَد حَفِظَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ سُنَتَهُ عَلَيْهِ القَولِيةَ والفِعلِية، وَبَلَّغُوهَا مَنْ بَعْدَهُم مِن التَّابِعِين، ثُمَّ بَلَّغَهَا التَّابِعُون مَنْ بَعْدَهُم، وَهَكَذَا نَقَلَهَا العُلَمَاءُ الثَّقَاتُ جِيلًا بَعْدَ جِيلٍ، وَقَرِنًا بَعْدَ قَرِنٍ، وَهَكَذَا نَقَلَهَا العُلَمَاءُ الثَّقَاتُ جِيلًا بَعْدَ جِيلٍ، وَقَرِنًا بَعْدَ قَرِنٍ، وَهَكَذَا نَقَلَهَا العُلَمَاءُ الثَّقَاتُ جِيلًا بَعْدَ جِيلٍ، وَقَرِنًا بَعْدَ قَرِنٍ، وَهَكَذَا نَقَلَهَا العُلَمَاءُ الثَّقَاتُ جِيلًا بَعْدَ جِيلٍ، وَقَرِنًا بَعْدَ قَرِنٍ، وَجَمَعُوهَا فِي كُتُبِهِم، وَأُوضَحُوا صَحِيحَهَا مِن سَقِيمِهَا، ووضَعُوا فَرَجَمعُوهَا فِي كُتُبِهِم، وَأُوضَوَابِطَ مَعلُومَةً بَيْنَهُم، يُعْلَمُ بِهَا صَحِيحُ الشَّنَةِ مِن ضَعِيفِهَا، وَمَقْبُولُهَا مِن مَردُودِهَا.

وَقَد تَدَاوَلُ أَهْلُ العِلْمِ كُتُبَ السُّنَّةِ مِن الصَّحِيحَين وَغَيرِهِمَا، وَحَفِظُوها حِفْظًا تَامَّا مِن عَبَثِ العَابِثِين، وإلْحَادِ المُلْحِدِينَ، وَحَفِظُوها حِفْظًا تَامَّا مِن عَبَثِ العَابِثِين، وإلْحَادِ المُلْحِدِينَ، وَتَحْرِيفِ المُبطِلِينَ، تَحقِيقًا لِمَا ذَلَّ عَلَيهِ قَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَغِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩] (١).

وَطَاعَةُ رَسُولِ ﷺ طَاعَةٌ للهِ تَعَالَىٰ، قَالَ سُبحَانَهُ: ﴿ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَاللَّهَ اللَّهَ وَاللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهُ وَاللَّهَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا لَا اللَّهُ اللَّالْمُولّ

وقال تعالىٰ: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء:٨٠].

<sup>(</sup>١) انظر: وجوب العمل بسنة الرسولﷺ للعلامة ابن باز (١٠-١٢).

وَعَن مَيمُونَ بِنِ مِهْرَانَ فِي قَولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء:٥٩]. مَا دَامَ حَيًّا، فَإِذَا قُبِضَ فَإِلَىٰ سُنَّتِهِ ﴾ (١).

وَقَالَ وَكِيعٌ: «إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ ﷺ مَا دَامَ حَيًّا، فَإِذَا قُبِضَ فَإِلَىٰ مُنْتَهِ»(٢).

وَعَن سُليمَانَ بن حَربِ قَالَ: سَمِعتُ حَمَّادَ بنَ زيدٍ يَقُولُ: «حُرْمَةُ أَحَادِيثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ كَحُرِمَةِ كِتَابِ اللهِ تَعَالَىٰ».

قَالَ البَيهَقِيُّ فِي «المدخل»("): «وَإِنَّمَا أَرَادَ: فِي مَعرِفَةِ حَقِّهَا، وَتَعظِيمِ حُرمَتِهَا، وفَرْضِ اتِّبَاعِهَا، قَالَ اللهُ -جَلَّ ثناؤه-: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾، وقَالَ: ﴿ مَّن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ ».

<sup>(</sup>١) اللالكائي في «السنة» (٧٦)، والطبري في «التفسير» (٥/ ١٥١)، والشافعي في «الرسالة» (٨١)، والهروي في « ذم الكلام» (٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) الهروي في «ذم الكلام» (٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) «المدخل إلىٰ السنن الكبرىٰ» للبيهقي (٢/ ١٩١).



وَذَكَر الهَرَويُّ فِي «ذمِّ الكلامِ» (٢٣٣) عَن المعتمرِ بنِ سليمانَ التيميِّ أَنَّه قَالَ: «أَحَادِيثُ النَّبِيِّ عَلَيُّ عِنْدَنَا كَالتَّنْزِيل».

قَالَ أَبُو مُوسَىٰ: «يَعنِي فِي الاستعمَالِ، يَستعمِلُ سُنَّةَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ كَمَا يَستَعمِلُ سُنَّةَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ﴾.

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ وَاللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ وَاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ إِنَّا اللَّهِ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ

أَخْرَجَ البُخَارِيُّ فِي مَوَاضِعَ (١)، عَن عبدِ الله بنِ الزُّبيرِ وَيَسْفِطُ قَالَ: ((قَدِمَ وفَدُ بَنِي تَمِيمٍ عَلَىٰ النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ أَبُّو بَكْرٍ: أُمِّرِ القَعْقَاعَ ابنَ مَعْبَدِ بنِ زُرَارَةَ، وقَالَ عُمَرُ: بَلْ أُمِّرِ الأَقْرَعَ بنَ حَابِسٍ، قَالَ أَبُو بَكْرٍ: مَا أَرَدْتُ خِلافَكَ، فَتَمَارَيَا بَكْرٍ: مَا أَرَدْتُ خِلافَكَ، فَتَمَارَيَا بَكْرٍ: مَا أَرَدْتُ خِلافَكَ، فَتَمَارَيَا حَتَّىٰ ارتَفَعَتْ أَصُواتُهُمَا، فَنَزَلَ فِي ذَلِكَ: ﴿ يَتَأَيُّمُا الّذِينَ عَامَنُوا لَا عَمَّرُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٦٧)، ٤٨٤٥، ٤٨٤٧).

نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَ ۗ الآيَة ».

وَفِي رِوَايَةٍ عِندَ البُخَارِيِّ: قَالَ ابنُ الزُّبَيرِ: «فَمَا كَانَ عُمَرُ يُسمِعُ رَسُولَ اللهِ عَلَيُهُ بَعْدَ هَذِهِ الآيَةِ حَتَّىٰ يَستَفْهِمَهُ، وَلَم يذكرْ ذَلِكَ عَن أَبِي بَكرٍ».

وَفِي رِوَايةٍ خَرَّجَهَا ابنُ مردويه كَمَا فِي «الفتح»، والهَرويُّ فِي «ذَم الكلام» (٩٦٨): «أَنَّ أَبَا بَكر قَالَ: لمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيةُ: يَا رَسُولَ اللهِ، آلَيْتُ أَلَّا أُكَلِّمَكَ إِلَّا كَأَخِي السِّرَارِ».

وَفِي رِوَايَةٍ خَرَّجَهَا الهَرَوي (٩٦٩) عَن أَبِي هُريرَةَ ﴿ لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿ لَا تَرْفَعُوا ۚ أَصُوا َكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ ﴾ قَالَ أَبُو بَكْرٍ: واللهِ لَا أَرْفَعُ صَوتِي إِلَّا كَأَخِي السِّرَارِ».

وَأَخْرَجَ البُخَارِيُّ عَنِ أَنَسِ بِنِ مَالَكٍ ﴿ النَّبَيِّ اَلْنَبِي اَلْكَ النَّبِي اَلْقَهُ الْفَعَادَ اللهِ اللهِ اللهِ اَنَا أَعْلَمُ لَكَ عِلْمَهُ ، ثَابِتَ بِنَ قَيسٍ ، فَقَالَ رَجُلِّ: يَا رَسُولَ اللهِ ، أَنَا أَعْلَمُ لَكَ عِلْمَهُ ، فَقَالَ اللهُ: مَا شَأَنُكَ ؟ فَقَالَ: فَأَتَاه فَوَ جَدَه فِي بَيتِهِ ، مُنكِّسًا رَأْسَهُ ، فَقَالَ لَهُ: مَا شَأَنُكَ ؟ فَقَالَ: شَرِّ ، كَانَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ فَوقَ صَوتِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ؛ فَقَد حَبِطَ عَمَلُهُ فَهُو مِن أَهْلِ النَّارِ .



فَأَتَىٰ الرَّجُلُ النَّبِيَ عَلَيْهِ فَأَخْبَرَهُ أَنَّه قَالَ كَذَا وَكَذَا، فَقَالَ: اذْهَبْ إِلَيهِ فَقُلْ له: إِنَّكُ لَسْتَ مِن أَهْلِ النَّارِ، وَلَكِنَّكَ مِن أَهْلِ الجَنَّةِ»(١).

وَأَخْرَجَ البُخَارِيُّ عَنِ السَّائِبِ بِنِ يَزِيدَ قَالَ: كُنتُ قَائِمًا فِي المَسْجِدِ فَحَصَبَنِي رَجَلٌ، فَنَظَرْتُ فَإِذَا عُمَرُ بِنُ الخَطَّابَ، فَقَالَ: الْمَسْجِدِ فَحَصَبَنِي رَجَلٌ، فَنَظَرْتُ فَإِذَا عُمَرُ بِنُ الخَطَّابَ، فَقَالَ: الْمُسْجِدِ فَحَصَبَنِي بِهَذَين، فَجِئتُه بِهِمَا، فَقَالَ: مَنْ أَنْتُمَا، أَوْ مِنْ أَينَ انْتُمَا؟ قَالاً: مِن أَهْلِ الطَّائِفِ.

قَالَ: لَو كُنتُمَا مِن أَهْلِ هَذَا البَلَدِ لأوجعتُكَمَا؛ تَرْفَعَانِ أَصْوَاتَكُمَا فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ؟!»(٢).

وَأَخْرَجَ الْخَطِيبُ فِي «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (٣٣٥) عَن حمَّادِ بنِ زَيدٍ قَالَ: «كُنَّا عِندَ أَيُّوبَ -هُو ابنُ أبي تميمةً فَسَمِعَ لَغَطًا، فَقَالَ: مَا هَذَا اللَّغَطُ؟! أَمَا بَلَغَهُمْ أَنَّ رَفْعَ الصَّوتِ عَلَيهِ فِي حَيَاتِهِ؟!».

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٨٤٦).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٧٠).

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴾ [النساء:٦٥].

أَخْرَجَ البُخَارِيُّ عَن عُروَةَ بِنِ الزُّبِيرِ أَنَّ رَجُلًا مِنِ الأَنصَارِ خَاصَمَ الزُّبِيرِ أَنَّ رَجُلًا مِن الأَنصَارِ خَاصَمَ الزُّبِيرَ فِي شِراجٍ مِن الحَرَّةِ، يَسْقِي بِهَا النَّخلَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَاصَمَ الزُّبِيرُ -فَأَمَرَهُ بالمَعْرُوفِ- ثُمَّ أَرْسِلْ إِلَىٰ جَارِكَ».

فَقَالَ الأَنصَارِيُّ: آنْ كَانَ ابنَ عَمَّتِكَ؟ فَتَلَوَّنَ وَجْهُ رَسُولِ اللهِ عَمَّتِكَ، ثُمَّ قَالَ: «السُقِ ثُمَّ احْبِسْ، حتَّىٰ يَرْجِعَ الماءُ إلى الجَدْرِ». واسْتَوْعَىٰ لَهُ حَقَّهُ.

فَقَالَ الزُّبَيرُ: واللهِ إِنَّ هَذِهِ الآيَةَ أُنْزِلَتْ فِي ذَلِكَ: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ (١).

شِرَاج: جَمعُ شَرْجٍ، وَهُو مَسيلُ المَاءِ مِن المُرتَفَعِ إِلَىٰ السَّهْلِ.

<sup>(</sup>١) البخاري(٢٢٣٣)، وفي مواضع سواه.



الحَرَّةُ: الأرضُ الصُّلْبَةُ الغَلِيظَةُ ذَاتُ الحِجَارَةِ السَّوْدَاءِ، وَفِي المَدِينَةِ حَرَّتَانِ.

آنْ كَانَ ابنَ عَمَّتِكَ؟: لأنَّه كَانَ ابن عَمَّتِكَ حَكَمْتَ لَهُ بِذَلِكَ، قَالَ ذَلِكَ عِندَ الغَضَب، وَكَان زَلَّةً مِنه ﷺ.

يَرْجِعَ: يَصِلَ.

الجَدْر: الحَوَاجِزُ الَّتِي تَحْبِسُ المَاءَ؛ والمَعْنَىٰ: حتَّىٰ تَبلُغَ تَمَامَ الشُّرْبِ.

شَجَرَ: حَصِلَ بَينَهُم مِن خِلافٍ، واختَلَطَ عَلَيهِم أَمرُهُ، وَالْتَبَسَ عَلَيهِم خُكْمُهُ.

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

أَخْرَجَ البُخَارِيُّ عَن أَبِي سَعِيدِ بِنِ المَعَلَّىٰ ﷺ قَالَ: «كُنْتُ أُصَلِّي فِي المَسجِدِ، فَدَعَانِي رَسُولُ اللهِ ﷺ فَلَم أُجِبْهُ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ فَلَم أُجِبْهُ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهُ: ﴿أَسْتَجِيبُوا لِللّهِ رَسُولَ اللهُ: ﴿أَسْتَجِيبُوا لِللّهِ

وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحِيدِكُمُ ﴿، ثُمَّ قَالَ لِي: لَأُعلِّمَنَّكَ سُورَةً هِي أَعْظَمُ السُّورِ فِي القُرآنِ، قَبل أَن تَخرُجَ مِن المَسجِدِ، ثُمَّ أَخَذَ هِي أَعْظَمُ السُّورِ فِي القُرآنِ، قَبل أَن تَخرُجَ مِن المَسجِدِ، ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِي، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَخْرُجَ، قُلتُ لَهُ: أَلَم تَقُلْ: لأُعلِّمَنَكَ سُورَةً هِي القُرآنِ؟ قَالَ: ﴿الْحَمْدُ لِللَّهِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾: هِي أَعْظَمُ سُورةٍ فِي القُرآنِ؟ قَالَ: ﴿الْحَمْدُ لِللَّهِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾: هِي السَّبْعُ المَثَانِي، والقُرآنُ العَظِيمُ الَّذِي أُوتِيتُهُ ﴾ (١).

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَـٰكُمْ عَنْهُ فَأَننَهُواْ ﴾ [الحشر:٧].

أَخْرَجَ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَاللَّفظُ لَهُ عَن عَبدِ اللهِ بن مَسعُود ﷺ قَالَ: «لَعَنَ اللَّهُ الوَاشِمَاتِ وَالمُستَوشِمَاتِ، وَالنَّامِصَاتِ، والمُتَفَلِّجَاتِ للحُسْن المُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ».

فَبَلَغَ ذَلِكَ امْرَأَةً مِن بَنِي أَسَدٍ، يُقَالُ لَهَا: أُمُّ يَعَقُوبَ، وَكَانَت تَقْرَأُ القرآنَ، فأتته، فَقَالَت: مَا حَدِيثٌ بَلَغَنِي عَنكَ؛ أَنَّكَ لَعْنَتَ الوَاشِمَاتِ والمُتَفَلِّجَاتِ للحُسْنِ الوَاشِمَاتِ والمُتَفَلِّجَاتِ للحُسْنِ

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٠٤)، وفي مواضع سواه.

المُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ.

فَقَالَ عبدُ اللهِ: وَمَا لَيَ لَا أَلْعَنُ مَنْ لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ؟ وَهُو فِي كِتَابِ اللهِ.

فَقَالَتْ المَرأَةُ: لَقَد قَرَأْتُ مَا بَين لَوْحَي المُصْحَفِ فَمَا وَجَدْتُهُ.

قَالَ: لَئِنْ كُنْتِ قَرَأْتِيهِ لَقَدْ وَجَدْتِيهِ، قَالَ اللهُ وَجَالَةَ: ﴿ وَمَا آَالُكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا لَهَ مَنْهُ فَأَنْهُواْ ﴾.

فَقَالَت المَرْأَةُ: فَإِنِّي أَرَىٰ شَيئًا مِن هَذَا عَلَىٰ امْرَأَتِكَ الآن.

قَالَ: اذْهَبِي فَانظُرِي.

قَالَ عَلَقَمَةُ: فَدَخَلَتْ عَلَىٰ امْرَأَةِ عَبد اللهِ فَلَم تَرَ شيئًا، فَجَاءَتَ إِلَيهِ فَقَالَت: مَا رَأَيتُ شَيئًا.

فَقَالَ: أَمَا لُو كَانَ ذَلِكَ، لَم نُجَامِعْهَا» (١)؛ أي: لَم نُصَاحِبْهَا،

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٠٤)، ومسلم (٢١٢٥).

وَلَم نَجْتَمِعْ نَحنُ وَهِي.

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا أَمْرِهِمْ أَوْمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا ثُمْرِينًا ﴾ [الأحزاب:٣٦].

قَالَ ابنُ كَثِيرٍ رَحِمُلَللهُ: «هَذِهِ الآيَةُ عَامَّةٌ فِي جَمِيعِ الأَمُورِ، وَذَلِكَ أَنَّه إِذَا حَكَمَ اللهُ ورسُولُهُ بِشَيءٍ، فَلَيْسَ لِأَحَدٍ مُخَالَفتُهُ، وَلَا خَيْيَارَ لِأَحَدٍ هَاهُنَا وَلَا رَأْيَ وَلَا قَوْلَ؛ وَلِهَذَا شَدَّدَ فِي خِلَافِ ذَلِكَ فَقَالَ: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْضَلَ ضَلَاكُمُ مُبِينًا ﴾ (١).

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا تَعَعَلُواْ دُعَآ اَلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآ اِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ۚ قَدْ يَعَلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذاً فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِنْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدُ ﴾ [النور:٦٣].

قَالَ ابنُ كَثِيرِ: «قَالَ الضَّحَّاكُ، عَن ابنِ عَبَّاسٍ: كَانُوا يَقُولُونَ: «يَا مُحمَّدُ»، «يَا أَبَا القَاسِم»، فَنَهَاهُم اللهُ وَجُثَلَثُ عَن ذَلِكَ؛ إِعْظَامًا

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم للحافظ ابن كثير (١١/ ١٧٠).



لنَبِيِّهِ ﷺ، قَالَ: فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، يَا نَبيَّ اللهِ، وَهَكَذَا قَالَ مُجَاهِدٌ، وَسَعِيدُ بنُ جُبَيرٍ.

وَقَالَ قَتَادَةُ: أَمَرَ اللهُ أَنْ يُهَابَ نبيَّهُ ﷺ، وأَنْ يُبَجَّلَ، وأَنْ يُعَظَّمَ، وأَنْ يُسَوَّدَ.

وَقَالَ مُقَاتِلُ بنُ حَيَّانَ فِي قولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا تَجَعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمُ مَعْضًا ﴾، يَقُولُ: لا تُسمُّوه إِذَا دَعُوتُمُوه «يَا مُحمَّدُ»، وَلا تَقُولُوا: «يَا ابنَ عبدِ اللهِ»، وَلَكِن شَرِّفُوه فَقُولُوا: «يَا ابنَ عبدِ اللهِ»، وَلَكِن شَرِّفُوه فَقُولُوا: «يَا أَبْ عَبْدِ اللهِ»، وَلَكِن شَرِّفُوه فَقُولُوا: «يَا أَبْ عَبْدِ اللهِ»، «يَا رَسُولَ اللهِ».

وَقَالَ مَالِكٌ عَن زَيدِ بنِ أرقَمَ: أَمَرَهُم اللهُ أَنْ يُشَرِّفُوه.

وَقَالَ ابنُ كثيرٍ رَجِمُ اللهُ وَقُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ ، أي: عَن أَمْرِ رَسُولِ اللهِ ﷺ ، وَهُو سَبِيلُهُ وَمِنهَا جُهُ ، وَطَرِيقَتُهُ ، وَسُنتُهُ ، وَشَرِيعتُهُ ، فَتُوزَنُ الأقوالُ والأعمَالُ بأقوالِهِ وَطَرِيقَتُهُ ، وَسُنتُهُ ، وَشَرِيعتُهُ ، فَتُوزَنُ الأقوالُ والأعمَالُ بأقوالِهِ وأعمَالِهِ ، فَمَا وَافَقَ ذَلِكَ قُبِلَ ، وَمَا خَالَفَهُ فَهُو مَردُودٌ عَلَىٰ قَائِلِهِ وَفَاعِلِهِ كَائِنًا مَنْ كَانَ ، كَمَا ثَبَتَ فِي صَحِيحٍ مُسْلِمٍ مَرفُوعًا عَن وَفَاعِلِهِ كَائِنًا مَنْ كَانَ ، كَمَا ثَبَتَ فِي صَحِيحٍ مُسْلِمٍ مَرفُوعًا عَن

## عَائِشَةَ ﴿ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيهِ أَمْرُ نَا فَهُو رَدٌّ (١).

أي: فَليَحْذَرْ وَليَخْشَ مَنْ خَالَفَ شَرِيعَةَ الرَّسُولِ بَاطِنًا أَو ظَاهِرًا ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ ﴾؛ أي: فِي قُلُوبِهِم، مِن كُفْرٍ أَو نِفَاقٍ أَوْ بِدُعَةٍ. بِدْعَةٍ.

﴿ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيثُرُ ﴾؛ أي: فِي الدُّنيَا، بِقَتلٍ أَو حَدٍّ أَو خَدٍّ أَو خَدٍّ أَو عَدٍْ أَو خَدٍّ أَو عَدٍْ أَو عَدٍْ أَو عَدْ أَوْ عَدْ أَلِكُ أَنْ إِنْ فَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ أَوْ عَدْ أَق

وَأَخْرَجَ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ مِن رِوَايَةِ أَبِي مُوسَىٰ ﷺ، عَن اللهُ بِهِ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَتَىٰ اللهُ بِهِ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَتَىٰ قَوْمَهُ فَقَالَ: «إِنَّ مَثَلِي وَمَثَلَ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَتَىٰ قَوْمَهُ فَقَالَ: يَا قَوْمِ، إِنِّي رَأَيْتُ الجَيْشَ بِعَيْنَيَّ، وَإِنِّي أَنَا النَّذِيرُ الْعُرْيَانُ، فَالنَّجَاءَ النَّجَاءَ!

فَأَطَاعَهُ طَائِفَةٌ مِنْ قَوْمِهِ فَأَدْلَجُوا، فَانْطَلَقُوا عَلَىٰ مُهْلَتِهِم،

<sup>(</sup>١) مسلم (١٧١٨)، والبخاريُّ مُعَلَّقًا مَجزُومًا بِهِ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: إذا اجتهد العالم أو الحاكم فأخطأ.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٠/ ٢٧٩).

وَكَذَّبَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ فَأَصْبَحُوا مَكَانَهُمْ، فَصَبَّحَهُمُ الجَيْشُ فَأَهْلَكَهُم وَاجْتَاحَهُم.

فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ أَطَاعَنِي وَاتَّبَعَ مَا جِئْتُ بِهِ، وَمَثَلُ مَنْ عَصَانِي وَكَذَّبَ بِمَا جِئْتُ بِهِ مِنَ الْحَقِّ»('').

الجيشُ: عَسْكَرُ العدقُ مُغِيرًا.

العُرْيَان: الَّذِي تَجرَّدَ مِن ثَوبِهِ وَرَفَعَهُ بِيدِهِ إِعْلَامًا لِقَومِهِ بِالغَارَةِ عَلَيْهِم، ضَرَبَ بِهِ النَّبِيُ ﷺ المَثلَ لأمتِهِ؛ لأنَّه تَجَرَّدَ لإنذَارِهِم.

فَالنَّجَاءَ النَّجَاء: انْجُوا بأنفُسِكُم وأُسرِعُوا بالهَربِ.

فَأَدْلَجُوا: مِن الإدلَاجِ، وَهُو السيرُ فِي اللَّيلِ أَو فِي أوَّلِهِ.

مُهْلَتِهِم: تَأنِّيهم وَسَكِنتِهِم.

فَصَبَّحَهم: أَتَاهُم صَبَاحًا، أَي: بَغْتَةً.

اجْتَاحَهُم: استَأْصَلَهُم وَأَهْلَكُهُم.

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١١٧)، ومسلم (٢٢٨٣).

وَأَخَرَجَ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ مِن رِوَايَةِ أَبِي مُوسَىٰ هُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ ﷺ: «مَثَلُ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْعِلْمِ كَمَثُلِ الْعَيْثِ اللهُ يَبِهِ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْعِلْمِ كَمَثُلِ الْعَيْثِ الْكَثِيرِ أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ قَبِلَتِ المَاءَ، فَأَنْبَتَتِ الكَلَا وَالعُشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ فَأَنْبَتَتِ الكَلاَ وَالعُشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ، فَنَفَعَ اللهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَرِبُوا، وَسَقَوْا، وَزَرَعُوا، وَأَصَابَتْ مِنْهَا طَائِفَةً أُخْرَىٰ إِنَّمَا هِيَ قِيعَانٌ لَا تُمْسِكُ مَاءً، وَلا تُنْبِتُ كَلاً، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهُ فِي دِينِ اللهِ وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ، فَعَلِمَ فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَىٰ اللهِ الّذِي وَعَلَى اللهُ الّذِي اللهِ اللّذِي اللهِ اللّذِي اللهِ اللهِ اللهِ الذِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اله

الغَيْثُ: المَطَرُ الَّذِي يَأْتِي عِندَ الاحتِيَاجِ إِلَيهِ. نَقِيَّةٌ: طَيِّبَةٌ.

الكَلاَّ: نَبَاتُ الأرضِ، رَطْبًا كَانَ أَمْ يَابسًا. العُشْب: النَّبَاتُ الرَّطْبُ.

<sup>(</sup>١) البخاري (٧٩)، ومسلم (٢٢٨٢).

أجادِبُ: جَمعُ جَدْبٍ، وَهِي الأرضُ الِّتِي لَا تَشربُ المَاءَ وَلَا تُنبتُ.

قِيْعَانُ : جَمَعُ قَاعٍ، وَهِي الأرضُ المُستَوِيَةُ المَلْسَاءُ.

فَذَلِكَ: أَي: النَّوعُ الأوَّلُ.

فَقُهُ: صَارَ فَقِيهًا، بِفَهمِهِ شَرْعَ اللهِ وَجُلَّا .

مَنْ لَم يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا: كِنَايَةٌ عَن شِدَّةِ الكِبرِ والأَنْفَةِ عَن العِلْمِ والتَّعَلُّمِ.

قَبِلَتِ المَاءَ: شَرِبته.

وَأَخْرَجَ البُخَارِيُّ عَن أَبِي هُرَيرَةَ عَلَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: (كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَىٰ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، ومَنْ عَصَانِي فَقَد أَبَىٰ (''). يأبي؟ قال: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَّةَ، ومَنْ عَصَانِي فَقَد أَبَىٰ ('').

وَأَخْرَجَ البُّخَارِيُّ عَن جَابِر بنِ عَبد اللهِ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللهِ عَلَىٰ

(١) البخاري (٦٨٥١).

مَلَائِكَةٌ إِلَىٰ النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ نَائِمٌ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّهُ نَائِمٌ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّ الْعَيْنَ نَائِمَةٌ وَالْقَلْبَ يَقْظَانُ، فَقَالُوا: إِنَّ لِصَاحِبكُمْ هَذَا مَثَلًا، فَاضْرِبُوا لَهُ مَثَلًا، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّهُ نَائِمٌ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّ الْعَيْنَ نَائِمَةٌ، وَالْقَلْبَ يَقْظَانُ، فَقَالُوا: مَثَلُهُ كَمَثَل رَجُلِ بَنَىٰ دَارًا وَجَعَلَ فِيهَا مَأْدُبَةً وَبَعَثَ دَاعِيًا، فَمَنْ أَجَابَ الدَّاعِيَ دَخَلَ الدَّارَ وَأَكَلَ مِنَ المَأْدُبَةِ، وَمَنْ لَمْ يُجِب الدَّاعِيَ لَمْ يَدْخُل الدَّارَ وَلَمْ يَأْكُلْ مِنَ الْمَأْدُبَةِ فَقَالُوا: أَوِّلُوهَا لَهُ يَفْقَهْهَا. فَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّهُ نَائِمٌ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّ الْعَيْنَ نَائِمَةٌ وَالْقَلْبَ يَقْظَانُ. فَقَالُوا: فَالدَّارُ الْجَنَّةُ، وَالدَّاعِي مُحَمَّدٌ عَلَيْ، فَمَنْ أَطَاعَ مُحَمَّدًا عَلَيْهُ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ، وَمَنْ عَصَىٰ مُحَمَّدًا ﷺ، فَقَدْ عَصَىٰ اللهَ، وَمُحَمَّدٌ  $\tilde{\mathbf{d}}$ فَرَّقَ بَیْنَ النَّاس $^{(1)}$ .

مَلَائِكَةٌ: جَاءَ أَنَّهُمَا جِبريلُ ومِيكَائِيلُ ﷺ.

مَثَلُهُ: صِفَتُهُ.

(١) البخاري(٦٨٥٢).

مأدبةً: وليمةً

داعيًا: مَنْ يدعو النَّاسَ إلى الوليمة.

أوِّلُوهَا: فَسِّرُوها، واكشفوها له؛ كَمَا هو تعبيرُ الرؤيا.

يَفْقَهْهَا: يَفْهَمْهَا، وَيَفْهَمِ المُرَادَ مِنهَا.

فَرَّق: مَيَّزَ المطيعَ من المعاصي منهم.

وَأَخْرَجَ مسلمٌ عَن جَابِر ﷺ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «أَمَّا بَعْدُ: فَأَحْسَنُ الحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيرَ الهَدْي هَديُ مُحَمَّدٍ، وشَرَّ الهَدْي هَديُ مُحَمَّدٍ، وشَرَّ الأمورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ (١).

وَقَد كَانَ الصَّحَابَةُ ﴿ فَيُشَعُهُ وَالتَّابِعُونَ وَمَنْ تَبِعَهُم بِإحسَانٍ –رحمهم الله – يُعَظِّمون السنَّةَ وَيَرَونَ وُجُوبَ العَمَل بها.

فِي الصَّحِيحَينَ مِن رِوَايَةِ أَبِي هُرَيرَةَ ﷺ قَالَ: لَمَّا تُوفِّيَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، واستُخْلِفَ أبو بكرٍ بَعْدَهُ، وكَفَرَ مَنْ كَفَرَ مِن العَرَبِ،

(۱) مسلم (۸۲۷).

قَالَ عُمرُ بنُ الخَطَّابِ لأبي بَكْرِ: كَيْفَ تُقَاتِلُ النَّاسَ، وَقَد قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حتىٰ يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَمَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ فَقَدْ عَصَمَ مِنِي مَالَهُ ونَفْسَهُ إِلَّا بِحَقِّهِ، وَحِسَابُهُ عَلَىٰ اللهِ.

فَقَالَ أَبُو بَكُرٍ: واللهِ لأَقَاتِلَنَّ مَنْ فَرَّقَ بَينَ الصَّلَاةِ والزَّكَاةِ، فَإِنَّ الزَّكَاةَ وَالزَّكَاةِ، فَإِنَّ الزَّكَاةَ حَقُّ المَالِ، واللهِ! لَو مَنعُونِي عِقَالًا (') كَانُوا يُؤَدُّونَهُ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ ﷺ لَقَاتِلُتُهُم عَلَىٰ مَنعِهِ.

فَقَالَ عُمرُ بنُ الخَطَّابِ: فَواللهِ! مَا هُو إلَّا أَن رَأَيتُ الله وَ اللهِ وَعَلَّا اللهِ وَعَلَّا الله وَعَلَّا الله وَعَلَا أَنَّه الحَقُّ (''). قَد شَرَحَ صَدْرَ أبي بكرٍ للقِتَالِ، فَعَرَفْتُ أَنَّه الحَقُّ ('').

وَأَخْرَجَ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ عَن سَالِمِ بنِ عبد اللهِ، أَنَّ عبدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمَرَ قَالَ: «لَا تَمْنَعُوا نِسَاءَكُم ابنَ عُمَرَ قَالَ: «لَا تَمْنَعُوا نِسَاءَكُم المَسَاجِدَ إِذَا استأْذُنَّكُم إِلَيهَا».

<sup>(</sup>١) عقالًا: قيل المرادُ بالعقال زكاةُ عامٍ، وقال كثيرٌ من المحققين: هو الحبلُ الذي يُعقُل به البعيرُ.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٤٠٠)، ومسلم (٢٠).

قَالَ: فَقَالَ بِلالُ بِنُ عَبِدِ اللهِ: وِاللهِ! لنمنعُهُنَّ، قَالَ: فَأَقَبَلَ عَلَيهِ عَبِدُ اللهِ عَبِدُ اللهِ عَبِدُ اللهِ فَسَبَّهُ سَبَّهُ مِثْلَهُ قَطُّ، وَقَالَ: أُخْبِرُكَ عَن رَسُولِ اللهِ عَلَيْ، وَتَقُولُ: وِاللهِ: لَنَمْنَعُهُنَّ »(').

وَعَن أَبِي بَكْرٍ صَلَّهُ قَالَ: «أَيُّهَا الناسُ، إِنَّمَا أَنا مُتَّبِعٌ، ولستُ بمبتَدِعِ»(٢).

وَعَنهُ ﴿ اللَّهِ عَالَ: ﴿ لَسَتُ تَارِكًا شَيئًا كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعْمَلُ بِهِ إِلَّا عَمِلْتُ بِهِ، وَإِنِّي لأخشَىٰ إِنْ تَركتُ شَيئًا مِن أَمرِهِ أَنْ أَزِيغَ ﴾ (").

وَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ قَد أَوْصَىٰ بِإِنفَاذِ بَعْثِ أُسَامَةَ بِنِ زِيدٍ قَبَلَ مَوتِهِ عَلَيْهُ، فَلَمَّا مَاتَ عَلِيهُ أَمَر أَبُو بَكْرٍ بإِنفاذِ بَعْثِ أُسَامَةَ فَقَالَ لَهُ النَّاسُ: إِنَّ العَرَبَ قَد انتفَضَتْ عَلَيك، وَإِنَّك لَا تَصنعُ بتفرُّقِ النَّاسُ: إِنَّ العَرَبَ قَد انتفَضَتْ عَلَيك، وَإِنَّك لَا تَصنعُ بتفرُّقِ

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٢٣٨)، ومسلم (٤٤٢) واللفظُ له.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد في الطبقات (٣/ ١٨٣)، والطبري في التاريخ (٢/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) الإبانة لابن بطة (١/ ٢٤٦).

المُسْلِمِينَ عَنْكَ شَيئًا. قَالَ: والَّذِي نَفسُ أَبِي بَكْرٍ بِيدِهِ لَو ظَنَنْتُ أَنَّ المُسْلِمِينَ عَنْكَ الَّذِي أَمَرَ النَّبَاعَ أَكَلَتْنِي بِهَذِهِ القَريَةِ، لأَنفَذْتُ هَذَا البَعْثَ الَّذِي أَمَرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ بإنفاذِهِ (۱).

وَأَخْرَجَ ابنُ وضَّاحٍ عَن عُمرَ ﷺ قَالَ: «لَا يُحْدِثُ رَجلٌ فِي الإِسْلَامِ بِدْعَةً إِلَّا تَرَكَ مِن السُّنَّةِ مَا هُو خَيرٌ مِنْهَا» (٢).

وَعَن عَمرو بن حُريثٍ، عَن عُمرَ ﴿ قَالَ: ﴿إِيَّاكُم وَأَصحَابَ الرَّايِ، فَإِنَّهُم أَعْدَاءُ السُّنَنِ، أَعْيَتْهُم الأَحَادِيثُ أَن يَحْفَظُوهَا؛ فَقَالُوا بالرأي، فَضلَّوا وأَضَلُّوا» (٣).

وَعَن عُمَرَ بن الأشجِّ أنَّ عُمَر هُ قَالَ: «سَيَأْتِي أُنَاسٌ يُجَادِلُونَكُم بِشُبُهَاتِ القُرآنِ، خُذُوهُم بالسُّنَنِ، فَإِنَّ أَصْحَابَ يُجَادِلُونَكُم بِشُبُهَاتِ القُرآنِ، خُذُوهُم بالسُّنَنِ، فَإِنَّ أَصْحَابَ

<sup>(</sup>١) ابن حبان في «الثقات» (٢/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) البدع والنهي عنها لابن وضاح (ص٤٥).

<sup>(</sup>٣) اللالكائي في «السنة» (٢٠١)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢٠٠٤).

السُّنَنِ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ »(١).

وَعَن عَبد الله بنِ مَسْعُودٍ عَلَى قَالَ: «الاقتِصَادُ فِي السُّنَّةِ خَيرٌ مِن الاجتِهَادِ فِي البِدْعَةِ» (٢).

وَقَد جَمَعَ الألبانيُّ رَحَمْلِللهُ فِي مُقدِّمَةِ كِتَابِهِ «صِفَةُ صَلَاةِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي مُقدِّمَةِ كِتَابِهِ «صِفَةُ صَلَاةِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ » كَثِيرًا مِن أَقُوالِ الأئمَّةِ الأرْبَعَةِ فِي وُجُوبِ الأَخْدِ بالخَدِيثِ، وَتَرْكِ تَقْلِيدِ آرَاءِ الأَئمَّةِ المُخَالِفَةِ لَهُ، فَذَكَرَ عَن أَبِي حَنِيفَةَ بالحَدِيثِ، وَتَرْكِ تَقْلِيدِ آرَاءِ الأَئمَّةِ المُخَالِفَةِ لَهُ، فَذَكَرَ عَن أَبِي حَنِيفَةَ وَحَمْلِللهُ قَولَهُ: ﴿إِذَا صَحَ الحَدِيثُ فَهُو مَذْهَبِي ».

وَقُولَهُ: «إِذَا قُلتُ قَولًا يُخَالِفُ كِتَابِ اللهِ تَعَالَىٰ وَخَبرَ الرَّسُولِ عَلَيْ فَاتْرُكُوا قَوْلِي »(٣).

وذَكَرَ عَن مَالِكٍ رَحَمْ لِللَّهُ قُولَهُ: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ أُخطِئُ وأُصِيبُ؛

<sup>(</sup>١) اللالكائي في «السنة» (٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) اللالكائي في «السنة» (١٤)، والحاكم في المستدرك (١/٣/١)، والدارمي (٢١٧).

<sup>(</sup>٣) صفة الصلاة للألباني (٤٦-٤٨).

فَانظُرُوا فِي رَأْيِي، فَكُلُّ مَا وَافَقَ الكِتَابَ وَالسُّنَّةَ فَخُذُوهُ، وكُلُّ مَا لَم يُوافِقِ الكِتَابَ والسُّنَّةَ فَاترُكُوهُ».

وقَولَهُ: «لَيسَ أَحَدٌ بَعدَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ إِلَّا ويُؤْخَذُ مِن قَولِهِ وَيُؤْخَذُ مِن قَولِهِ وَيُثْرَكُ، إِلَّا النُّبِيِّ عَلِيْهِ الْأَبِي

وذَكَرَ عَن الشَّافِعِيِّ رَجَهُ لِللهُ قُولَهُ: ﴿إِذَا صَحَّ الْحَديثُ فَهُو مَذَهَبِي ﴾.

وقُولَهُ: «أَجمَعَ المُسلِمُونَ عَلَىٰ أَنَّ مَنِ استَبَانَ لَهُ سُنَّةٌ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ لَمُ يَحِلَّ لَهُ أَن يَدَعَهَا لِقَولِ أَحَدٍ»(٢).

وقُولَهُ: «مَا مِن أَحَدٍ إلَّا وَتَذَهَبُ عَلَيهِ سُنَّةٌ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ وَتَغُرُّبُ عَنهُ، فَمَهمَا قُلتُ مِن قُولٍ، أَو أَصَّلْتُ مِن أَصلٍ فِيهِ عَن رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ مَن رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ وَهُو رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ مَا قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، وهُو

<sup>(</sup>١) صفة الصلاة (٨١-٤٩).

<sup>(</sup>٢) صفة الصلاة (٥٠).



قُولِي »(١).

وَذَكَرَ عَن أَحمَدَ رَجَمِّلَتْهُ قُولَهُ: «لَا تُقلِّدْنِي، ولَا تُقلِّدْ مَالِكًا، وَلَا الشَّافِعِيَّ، وَلَا الشَّافِعِيَّ، وَلَا الشَّورِيَّ، وخُدْ مِن حَيثُ أَخَدُوا». وَلَا الشَّافِعِيَّ، وَلَا الثَّورِيَّ، وخُدْ مِن حَيثُ أَخَدُوا». وقَولَهُ: «مَنْ رَدَّ حَديثَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَهُوَ عَلَىٰ شَفَا هَلَكَةٍ» (٢٠).

وقَد بَيَّنَ الشَّافِعِيُّ -رَحمَهُ اللهُ تَعَالَىٰ- مَكَانَةَ السُّنَّةِ فِي الإسلامِ فَقَالَ: «فَرَضَ اللهُ عَلَىٰ النَّاسِ اتِّباعَ وَحيهِ وَسُنَنِ رَسُولِهِ، فَقَالَ فِي كِتَابِهِ: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ وَشُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَلَيْوِهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَالْعَمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عِلْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلْهُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِم

وَقَالَ -جَلَّ ثَنَاؤَهُ-: ﴿ كُمَا آَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولُا مِنكُمْ يَسُولُا مِنكُمْ يَسُولُا مِنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْجِكَمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّالَمُ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:١٥١].

<sup>(</sup>١) صفة الصلاة (٥٠).

<sup>(</sup>٢) صفة الصلاة (٥٢-٥٣).

وَقَالَ: ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ تَلْكُ مُن أَنْفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنبُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

وَقَالَ -جَلَّ ثَنَاؤَهُ-: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأَتِيتِنَ رَسُولًا مِّنْهُمُّ يَتَّـُلُواْعَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَوُيُزِكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوَامِن قَبْلُ لَفِى ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢].

وَقَالَ: ﴿وَأَذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَاۤ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِئَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُر بِهِۦ﴾ [البقرة:٢٣١].

وَقَالَ: ﴿وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَالَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء:١١٣].

وَقَالَ: ﴿ وَأَذْكُرْنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ وَاللَّهِ عَالَتِ ٱللَّهِ وَاللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [الأحزاب:٣٤].

فَذَكَرَ اللهُ الكِتَابَ، وَهُوَ القُرآنُ، وذَكَرَ الحِكمَة، فَسَمِعتُ مَن أَرضَىٰ مِن أَهَلِ العِلمِ بِالقُرآنِ يَقُولُ: الحِكَمَةُ: سُنَّة رَسُولِ اللهِ.



وَهَذَا يُشبِهُ مَا قَالَ -وَاللهُ أَعلَمُ-؛ لأَنَّ القُرآنَ ذُكرَ وأُتْبِعَتْهُ الحِكمَةُ، وذَكرَ اللهُ مَنَّهُ عَلَىٰ خَلقِهِ بِتَعلِيمهِم الكِتَابَ والحِكمَة، فَلَم يَجُز -واللهُ أَعلَمُ- أَنْ يُقَالَ الحِكمَةُ هَاهُنَا إلا سُنَّةُ رَسُولِ اللهِ.

وَذَلِكَ أَنَّهَا مَقُرُونَةٌ مَعَ كِتَابِ اللهِ، وَأَنَّ اللهَ افْتَرَضَ طَاعَة رَسُولِهِ وَحَتَّمَ عَلَىٰ النَّاسِ اتباعَ أمرِهِ فَلَا يَجوزُ أَنْ يُقَالَ لِقولٍ: فَرْضٌ إلَّا لِكتَابِ اللهِ، ثُمَّ سُنةِ رَسُولِهِ، لِمَا وَصَفْنَا مِن أَنَّ اللهَ جَعلَ فَرْضٌ إلَّا لِكتَابِ اللهِ، ثُمَّ سُنةِ رَسُولِهِ، لِمَا وَصَفْنَا مِن أَنَّ اللهَ جَعلَ الإيمَانَ بِهِ، وَسُنَّةُ رَسُولِ اللهِ مُبيِّنَةٌ عَنِ اللهِ الإيمَانَ بِهِ، وَسُنَّةُ رَسُولِ اللهِ مُبيِّنَةٌ عَنِ اللهِ مَعنىٰ مَا أَرَادَ دَلِيلًا عَلَىٰ خَاصِّهِ وَعَامِّهِ، ثُمَّ قَرِنَ الحِكَمَةَ بِهَا فِي كِتَابِهِ فَأَتَبَعَهَا إِيَّاهُ، وَلَم يَجعَل هَذَا لأَحَدٍ مِن خَلقِهِ غَيرِ رَسُولِهِ» (١).

وقُولَةُ الشَّافعِي رَجَمْ لَللهُ: ﴿ وَسُنَّةُ رَسُولِ اللهِ مَبِينَةٌ عَنِ اللهِ مَعنَىٰ مَا أَرَادَ ﴾، كَأَنَّهُ يَنظُر فِيهَا رَجَمْ لَللهُ إِلَىٰ قَولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ مَا لَزُلِنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

<sup>(</sup>۱) «الرسالة» للإمام المطلبي محمد بن إدريس الشافعي. تحقيق الشيخ: أحمد شاكر (ص٧٦).

وقَد تَظَاهَرَت أَقَوَالُ العُلمَاءِ عَلَىٰ أَنَّ السُّنَّةَ مِن وَحِي اللهِ تَعَالَىٰ لِنَبيهِ ﷺ مِن وَحِي اللهِ تَعَالَىٰ لِنَبيهِ ﷺ وَقَد مَرَّ قَولُ الشَّافِعِي نَحَمُلَلهُ فِي «الرِّسَالَةِ» فِي مِثلِ قَولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَأَنزَلَ ٱللهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾ [النساء: ١١٣]: إنَّ الحِكمة هِي السُّنةُ، مَعَ نَصِّ اللهِ تَعَالَىٰ عَلَىٰ إِنزَ الِهَا عَلَىٰ رَسولِهِ ﷺ.

وَقَالَ ابنُ حَزمٍ (١) رَجَمْلَللهُ: «الوَحيُ يَنقسِمُ مِنَ اللهِ ﷺ إِلَىٰ رَسُولِهِ ﷺ عَلَىٰ قِسمَينِ:

أحدِهِمَا: وَحيُ مَتلُوٌّ مُؤلَّفٌ تَأْلِيفًا، مُعجزُ النَّظَامِ وَهُوَ القُرآنُ، والثَّانِي: وَحيٌ مَروِيٌّ مَنقُولٌ غَيرُ مَؤلَّفٍ ولَا مُعجزِ النِّظَامِ، ولَا مَتلوِّ لَكَنَّه مَقرُوءٌ، وهُوَ الحَبَرُ الوَارِدُ عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَهُوَ المُبَينُ عَن اللهِ عَلَيْ مُرادَهُ مِنَّا.

قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤]،

<sup>(</sup>۱) الإمام الحافظ أبو محمد علي بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي، الفقيه الظاهري، ولد بقرطبة في سنة أربع وثمانين وثلاثمئة، وكان فقيهًا حافظًا متكلمًا أديبًا، صاحب تصانيف، مات في شوال سنة تسع وخمسين وأربعمئة. [«سير أعلام النبلاء» للذهبي (۱۸/ ۱۸٤)].

وَوجَدنَاهُ تَعَالَىٰ قَد أُوجَبَ طَاعَةَ هَذَا القِسمِ الثَّانِي كَمَا أُوجَبَ طَاعَةَ هَذَا القِسمِ الثَّانِي كَمَا أُوجَبَ طَاعَةَ القِسمِ الأُوَّلِ الذِي هُوَ القُرآنُ ولَا فَرقَ، فَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [المائدة: ٩٢]» (١).

ثُمَّ قَالَ رَحِمْلِللهُ: ﴿ وَإِذْ قَد بَيَّنَ اللهُ لَنَا أَنَّ كَلَامَ نَبِيهِ إِنَّمَا هُوَ وَحِيٌ مِن عِندِهِ، وأيضًا فَقَد قَالَ وَجَنَّلَ فَوَحِيٌ مِن عِندِهِ، وأيضًا فَقَد قَالَ وَجَنَّلَ فَي عِندِهِ، وأيضًا فَقَد قَالَ وَجَنَّلَ فَي إِللهِ لَوَجَدُواْفِيهِ أُخْذِلَكُفَا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

فَصحَّ بِهذِهِ الآيةِ صِحَّةً ضَرورِيَّةً أَنَّ القُرآنَ والحَديثَ الصَّحِيحَ مُتَّفقانِ، هُمَا شَيءٌ واحِدٌ لا تَعارُضَ بَينهُمَا وَلا اختِلافَ، يُوفِّقُ اللهُ تعَالَىٰ لِفَهمِ ذَلِكَ مَن شَاءَ مِن عِبَادِهِ، ويَحرِمه مَن شَاءَ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ، وصَحَّ بِمَا ذَكرنَا بُطلَانُ قَولِ مَن ضَربَ القُرآنَ بَعضَهُ لِبَعضٍ، أو ضَربَ الحَدِيثَ الصَّحِيحَ بَعضَهُ بِبعضٍ، أو ضَربَ الحَدِيثَ الصَّحِيحَ بَعضَهُ بِبعضٍ، أو ضَربَ الحَدِيثَ الصَّحِيحَ بَعضَهُ بِبعضٍ، أو ضَربَ القُرآنَ والحَدِيثَ الصَّحِيحَ بَعضَهُ بِبعضٍ، أو ضَربَ العَضِهُمَا بِبعضٍ» (٢).

<sup>(</sup>١) «الإحكام في أصول الأحكام» لأبي محمد بن حزم (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) «الإحكام في أصول الأحكام» لأبي محمد بن حزم (١/٠٠١).

وَبِمِثْلِ ذَلِكَ يَقُولُ الْإِمَامُ ابنُ كَثِيرٍ (') وَحَلَلْلهُ فِي تَفْسِيرهِ مُقرِّرًا أَنَّ السُّنَّةَ تَنزِلُ بِالوَحي عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ ﷺ كَمَا يَنزِلُ القُرآنُ، مَعَ الفَارِقِ بَينَهُمَا كَمَا بَيَّنَهُ ابنُ كَثِيرٍ فِي قَولِهِ: «فَإِنْ قَالَ القُرآنُ، مَعَ الفَارِقِ بَينَهُمَا كَمَا بَيَّنَهُ ابنُ كَثِيرٍ فِي قَولِهِ: «فَإِنْ قَالَ قَالَ قَائِلُ: فَمَا أحسنُ طُرقِ التَّفْسِير؟

فَالْجُواْبُ: أَنَّ أَصَحَّ الطُّرِقِ فِي ذَلِكَ أَنْ يُفَسَّرَ القُرآنُ بِالقُرآنِ، فَمَا أُجمِلَ فِي مَوضِعِ آخَرَ، فَإِنْ أَعياكَ فَمَا أُجمِلَ فِي مَكَانٍ فَإِنَّهُ قَد بُسِطَ فِي مَوضِعِ آخَرَ، فَإِنْ أَعياكَ ذَلِكَ فَعَلَيكَ بِالسُّنةِ فَإِنَّهَا شَارِحَةٌ لِلقُرآنِ وَمُوضِّحَةٌ لَهُ، بَلْ قَد قَالَ ذَلِكَ فَعَلَيكَ بِالسُّنةِ فَإِنَّهَا شَارِحَةٌ لِلقُرآنِ وَمُوضِّحَةٌ لَهُ، بَلْ قَد قَالَ الله الإَمَامُ أَبُو عَبدِ اللهِ مُحمَّدُ بنُ إدرِيسَ الشَّافِعِيُّ -رَحمَهُ اللهُ تَعَالَىٰ -: كُلُّ مَا حَكمَ بِهِ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَهُو مِمَّا فَهِمَهُ مِنَ القُرآنِ، قَالَ الله تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا آنَزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ عِمَا أَرَىٰكَ وَلَا لَكُ وَلَا تَكُنُ لِلْخَالِيٰنِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) الإمام الحافظ المفسر عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير المولود سنة إحدى وسبعمئة، بارع في الفقه، والتفسير، والنحو، والتاريخ، وله تصانيف مفيدة منها: تفسيره المشهور، و«البداية والنهاية»، وغيرهما، مات في شعبان سنة أربع وسبعين وسبعمئة. [«البدر الطالع» للشوكاني (١/٣٥٣)].

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [النحل: ٦٤].

وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل:٤٤].

ولِهَذَا قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ القُرآنَ ومِثلَهُ مَعهُ». يَعنِي: السُّنةَ.

والسُّنةُ أيضًا تَنزِلُ عَلَيهِ بِالوَحي كَمَا يَنزِلُ القُرآنُ إِلَّا أَنَّهَا لَا تُتَلَىٰ كَمَا يُنزِلُ القُرآنُ إِلَّا أَنَّهَا لَا تُتَلَىٰ كَمَا يُتلَىٰ القُرآنُ، وَقَد استَدلَّ الإمَامُ الشَّافِعِيُّ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَىٰ - وَغَيرُهُ مِنَ الأئِمَّةِ عَلَىٰ ذَلِكَ بِأُدِلَّةٍ كَثِيرَةٍ لَيسَ هَذَا مَوضِعَ ذَلِكَ بِأُدِلَّةٍ كَثِيرَةٍ لَيسَ هَذَا مَوضِعَ ذَلِكَ» (۱).

والحَدِيثُ الذِي استَشهَدَ بِهِ ابنُ كَثِيرٍ، هُوَ حَدِيثُ المِقدَامِ ابنِ مَعْدِي كَرِبَ عَلَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ

<sup>(</sup>١) «تفسير القرآن العظيم» لأبي الفداء عماد الدين إسماعيل بن كثير (١/٦).

الكِتَابَ ومِثلَه مَعهُ، أَلَا يُوشِكُ رَجُلٌ شَبعانُ عَلَىٰ أَرِيكَتِهِ، يَقُولُ: عَلَيكُم بِهَذَا القُرآنِ فَمَا وَجدتُم فِيهِ مِن حَلَالٍ فَأْحِلُّوهُ، ومَا وجَدتُم مِن حَرَامٍ فَحرِّمُوهُ، أَلَا لَا يَحِلُّ لَكُمُ الحِمَارُ الأهلِيُّ، ولَا كُلُّ ذِي مِن حَرَامٍ فَحرِّمُوهُ، أَلَا لَا يَحِلُّ لَكُمُ الحِمَارُ الأهلِيُّ، ولَا كُلُّ ذِي مِن حَرَامٍ فَحرِّمُوهُ، أَلَا لَا يَحِلُّ لَكُمُ الحِمَارُ الأهلِيُّ، ولَا كُلُّ ذِي نَابٍ مِن السِّباعِ، ولَا لُقَطَةُ مُعَاهَدٍ إلَّا أَنْ يَستَغنِيَ عَنهَا صَاحبُهَا، ومَنْ نَزلَ بِقَومٍ فَعلَيهِم أَنْ يَقْرُوه (١)، فَإِنْ لَم يَقْرُوهُ فَلَهُ أَنْ يُعقِبهُم بِمثلِ قِرَاهُ هَلَهُ أَنْ يُعقِبهُم بِمثلِ قِرَاهُ هَا لَا أَنْ يَعقبهُم بِمثلِ قِرَاهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلَى اللهُ الل

وأخرجه الترمذي في كتاب العلم من «جامعه»، باب: ما نهي عنه أن يقال عند حديث النبي على وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. «عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي» (١/ ١٣٣)، وصححه الألباني في «صحيح سنن الترمذي» (١/ ٣٣٩)، رقم (٢١٤٦).

ورواه ابن ماجه في مقدمة سننه، باب: تعظيم حديث رسول الله ﷺ والتغليظ

<sup>(</sup>١) قرئ الضيف قِرَّىٰ وقراءً: أضافه وأحسن إليه. «لسان العرب» مادة: (قرا) (ص٣٦١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب السنة من «سننه»، باب: لزوم السنة. «عون المعبود» (١٢/ ٣٤٥) (رقم ٤٥٨٠)، وصححه الألباني في «صحيح سنن أبو داود» (٣/ ٨٧٠) رقم (٣٨٤٨).

قَالَ العَلَّامَةُ ابن باز رَحَمْلِللهُ: «وَلَا شَكَّ أَنَّ سُنَّةَ رَسُولِ الله ﷺ وَحَيُّ منزَّلُ، فَقَد حفظها الله تَعَالَىٰ كَمَا حَفِظَ كِتَابَهُ، وَقَيَّضَ اللهُ لها علماءَ نُقَّادًا، يَنفُونَ عَنهَا تَحْرِيفَ المُبطِلِينَ، وَتَأْويلَ الجَاهِلِينَ،

عَلَىٰ من عارضه. «سنن ابن ماجه» (٦/١) رقم (١٢). وانظر: «صحیح سنن ابن ماجه» (١/٧) رقم (١٢).

والقَدر الذي ذكره ابن كثير كَعَلَلْلهُ من حديث المقدام ﷺ، عند أبي داود دون الترمذي وابن ماجه.

و «يُوشك رجلٌ»: هو مضارع أوشك، قال ابن مالكِ: هو أحد أفعال المقاربة، ويقتضي اسمًا مرفوعًا وخبرًا يكون فعلًا مضارعًا مقرونًا بـ (أَنْ)، ولا يُعلم تجرُّدُه من (أَنْ) إلَّا في مثل هذا الحديث، وفي بعض الأشعار.

و «متكناً على أريكته»: أي: جالسًا على سريره المُزيَّن.

و «استحللناه»: اتخذناه حلالًا.

و «اللقطة»: المال أو المتاع الذي يُعْثَر عليه من غير قصد أو طلب. و «معاهَدٌ»: ذمِّيٌ أو مستأمَنٌ.

و «إلا أن يستغني عنها»: إلا أن يكون حقيرًا لا يُلتفت إليه عادةً. و «يَقْرُوه»: يُضَيِّفوه.

و «يُعقبهم»: يطلبهم ويتتبَّعهم.

ويَذبُّونَ عَنْهَا كُلَّ مَا أَلصَقَهُ بِهَا الجَاهِلُونَ والكذَّابُونَ، والمُلحِدُون.

لأنَّ الله سبحانه جَعَلَهَا تَفسِيرًا لكتابِهِ الكريمِ، وبَيَانًا لِمَا أَجمل فيه من الأحكامِ، وضَمَّنَهَا أحكامًا أخرى، لم يَنُصَّ عليها الكتابُ العزيزُ، كتفصيلِ أحكامِ الرَّضَاعِ، وبعضِ أحكامِ المَوارِيثِ، وتحريمِ الجمعِ بين المرأةِ وعمَّتِهَا، وبين المرأةِ وخَالَتِهَا، إلىٰ غيرِ ذَلِكَ مِن الأحكامِ الَّتِي جَاءَت بِهَا السُّنَّةُ الصَّحِيحةُ، ولم تُذكر فِي كِتَابِ اللهِ العَزيزِ»(١).

وفِي بَيانِ وَحْي السُّنَّةِ وَمَنزِلتِهَا مِنَ القُرآنِ يَقُولُ الشَّيخُ مُحمَّد محمَّد أبو زَهوٍ: "قَالَ سُبحَانَهُ: ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل:٤٤].

فَالمُبيَّنُ هُوَ القُرآنُ المُنزَّلُ عَلَىٰ رَسولِ اللهِ بِلفظِهِ ومعنَاهُ، والبَيَانُ هُوَ سُنةُ رَسولِ اللهِ اللهِ اللهِ المُنزَّلُ عَلَىٰ قَلبهِ بِمعنَاهُ دُونَ لَفظهِ، وَالبَيَانُ هُوَ سُنةُ رَسولِ اللهِ اللهِ اللهِ تَعَالَىٰ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿لَا تُحَرِّكُ وَكُلُّ مِنَ عِندِ اللهِ تَعَالَىٰ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿لَا تُحَرِّكُ

<sup>(</sup>١) وجوب العمل بسنة الرسول على المعلامة ابن باز (ص١٢)

بِهِ عَلِسَانَكَ لِتَغْجَلَ بِهِ عَ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ، ﴿ ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَنَيْعَ قُرْءَانَهُ, ﴿ ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَأَنَيْعَ قُرْءَانَهُ, ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْنَا بَيَانَهُ، ﴾ [القيامة:١٦-١٩].

وبَيَانُ القُرآنِ يَكُونُ بِالسُّنةِ التِي أَنزَلَهَا اللهُ عَلَىٰ نَبيهِ ﷺ وَلَولَا بَيَانُ السُّنةِ لِلقُرآنِ مَا عَرفنَا كَثِيرًا مِن الأحكامِ كَأَعدَادِ الصَّلُواتِ، والرَّكعاتِ، ومَقادِيرِ الزَّكوَاتِ، ومَناسِكِ الحَجِّ، وشَعَائرِ الصَّلُواتِ، والرَّكعاتِ، ومَقادِيرِ الزَّكوَاتِ، ومَناسِكِ الحَجِّ، وشَعَائرِ السَّخصِيةِ مِن الإسلامِ، وجُلِّ أحكامِ المُعَامَلاتِ والأحوَالِ الشَّخصِيةِ مِن زَوَاجٍ وطلاقٍ إلَىٰ غيرِ ذَلِكَ مِمَّا هُوَ مُجمَلُ فِي القُرآنِ، وفصَّلتهُ السُّنةُ تَفصِيلًا»(۱).

وقَد كَانَ الوَحيُ يَأْتِي بِالسُّنَّةِ أَحيَانًا ظَاهِرًا جَليًّا، ومِثَالُه: مَا أَخرَجَهُ الشَّيخَانِ عَن صَفُوانَ بنِ يَعلَىٰ أَنَّ يَعلَىٰ قَالَ لِعُمرَ ﷺ اِلجِعِرَّانَة أَرنِي النَّبِيُ ﷺ بِالجِعِرَّانَة أَرنِي النَّبِيُ ﷺ بِالجِعِرَّانَة أَرنِي النَّبِيُ ﷺ بِالجِعِرَّانَة أَرنِي النَّبِي النَّهِ عَن يُوحَىٰ إلَيهِ، قَالَ: فَبَينَمَا النَّبِيُ ﷺ بِالجِعِرَّانَة أُرنِي النَّبِي النَّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ أَن اللهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) «مكانة السنة في الإسلام» للشيخ محمد محمد أبو زهو (ص٥)، وانظر: «الفقيه والمتفقه» للخطيب البغدادي (١/ ٩٠).

تَرَىٰ فِي رَجُلِ أَحرَمَ بِعُمْرةٍ وَهُو مُتَضَمِّخٌ بِطِيبٍ (')؟ فَسَكتَ النَّبِيُّ سَاعَةً، فَجَاءَهُ الوَحيُ، فَأَشَارَ عُمرُ هُ اللَّهِ إِلَىٰ يَعلَىٰ، فجَاءَ يَعلَىٰ وَحَاءَ يُعلَىٰ وَحَاءَ يُعلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ مُحمَّرُ الوَجهِ وهُو يَغِطُّ، ثُمَّ سُرِّيَ عَنهُ، فَقَالَ: «أَينَ رَسُولُ اللهِ عَن العُمرَةِ؟» فَأَتِي بِرجُل فَقَالَ: «اغسِلِ الطيبَ الذِي الذِي سَألَ عَن العُمرَةِ؟» فَأَتِي بِرجُل فَقَالَ: «اغسِلِ الطيبَ الذِي بِكُ ثَلاثُ مرَّاتٍ، وانزعْ عَنكَ الجُبَّةَ، واصنعَ فِي عُمرَتِكَ كَمَا تَصنعُ فِي حَجَّتِكَ »('').

قَالَ النَّوويُّ (٣): «فِيهِ [أي: الحَدِيثِ] أنَّ مِن الأحكَام التِي

<sup>(</sup>١) التضمخ: التلطخ بالطيب وغيره والإكثار منه. [«النهاية في غريب الحديث والأثر» (٣/ ٩٩)].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه»، في كتاب الحج، باب: غسل الخلوق ثلاث مرات من الثياب. [«فتح الباري» (٣/ ٤٦٠)]. وأخرجه مسلم في كتاب الحج من «صحيحه»، باب: ما يباح لبسه للمحرم بحج أو عمرة. [«صحيح مسلم بشرح النووي» (٨/ ٧٨)].

<sup>(</sup>٣) الإمام محيي الدين أبو زكريا يحيى بن شرف النووي الفقيه الشافعي الحافظ الزاهد، صاحب التصانيف السائرة؛ كـ: «المنهاج في شرح صحيح



لَيسَت فِي القُرآنِ، مَا هُوَ بِوحي لَا يُتلَىٰ»(١).

وقَد يَكُونُ وَحيُ السُّنةِ بِالْإلقَاءِ فِي الرُّوعِ، وبِوَاسِطةٍ وَغيرِ وَاسِطةٍ.

وفِي حَدِيثِ المِقدَامِ بنِ مَعْدِي كَرِبَ ﴿ الذِي تَقَدَّمَ دِلَالةٌ حَاسِمةٌ عَلَىٰ أَنَّ السُّنةَ وَحَيٌ مِن اللهِ تَعَالَیٰ، وَفِیهِ نَعیٌ عَلَیٰ مَن فَرَقَ بَینَ الکتَابِ والسُّنةِ، وادَّعَیٰ أَنَّهُ یُمکِنُ الاستِغنَاءُ بِالقُرآنِ عَنهَا، والحَدِیثُ مِن أعلامِ نُبوَّتِهِ ﷺ إِذْ فِیهِ إخبَارٌ عَن غَیبٍ لَم عُنهَا، والحَدِیثُ مِن أعلامِ نُبوَّتِهِ ﷺ إِذْ فِیهِ إخبَارٌ عَن غَیبٍ لَم یُتکشَّفْ إِلَّا فِي زَمَانِنَا هَذَا، وَهُو تِلكَ الفِئةُ التِي نَجَمَتْ وسَمَّتْ نَفسَهَا: القُرآنِينَ، وزَعمُوا أَنَّهُم یَکتَفُونَ بِالقُرآنِ، ولیسوا بِحَاجَةٍ إِلَیٰ سُنَّةِ خَیرِ البَریَّةِ ﷺ.

وَلَا نِزَاعَ بَينَ المُسلِمِينَ قَاطِبةً فِي حُجِّيةِ السُّنةِ، وَقَد استَوفَىٰ

مسلم»، و «الأذكار»، و «الروضة»، وغيرها، توفي سنة ست وسبعين وستمئة. [ «شذرات الذهب» (٥/ ٢٥٤)].

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم بشرح النووي» (۸/ ۷۸).

الدُّكتُور عَبدُ الغَنِي عَبد الخَالقِ نَعَلَشْهُ هَذَا البَحثَ فِي كِتَابِهِ: «حُجِّيةُ السُّنةِ» ومَفادهُ أنَّ هَذِهِ المَسألَةَ لَيسَت مِمَّا وَقَعَ فِيهِ الخِلافُ بَينَ العُلمَاءِ.

بِل كُلُّهُم مُجِمعُونَ عَلَىٰ أَنَّ السُّنةَ ضَرورَةٌ دِينِيةٌ، لَا خِلَافَ بَينَهُم عَلَىٰ حُجِّيتِهَا(').

ومَعنَىٰ حُجِّيَةِ السُّنةِ: وجُوبُ العَمِلِ بِمقتضَاهَا؛ لأنَّ المعنَىٰ الحَقِيقيَّ لِلحَجِّيَةِ هُوَ: الإِظهَارُ والكَشفُ والدَّلَالةُ، ويَلزَمُ مِن هَذَا وجُوبُ العَمَلِ بِالمَدلُولِ حَيثُ إنَّه حُكمُ اللهِ(٢).

قَالَ الإمامُ السيوطيُّ فِي أَوَّلِ رسالتِهِ «مفتاح الجنة»: «اعْلَمُوا -رَحِمَكُم اللهُ- أَنَّ مِنَ العِلْمِ كَهيئةِ الدَّوَاءِ (٣)، وَمِن الآراءِ كهيئةِ

<sup>(</sup>١) «حجية السنة» للدكتور: عبد الغني عبد الخالق (ص٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) «حجية السنة» للدكتور: عبد الغني عبد الخالق (ص٢٤٣)

<sup>(</sup>٣) يقدَّمُ لمن في قلوبهم مرضٌ من المنافقين، والزنادقة، والرافضة، والملحدين.



الخَلاءِ(١)، لا تُذْكَرُ إلَّا عند داعيةِ الضرورةِ.

وإنَّ ممَّا فَاحَ ريحُهُ فِي هَذَا الزَّمَانِ -وكان دَارِسًا (٢) - بحمدِ اللهِ منذ أزمانٍ، رأيًا رافضيًّا زندقيًّا؛ وَهُو:

## أنَّ قائلًا كَثرر في كلامِهِ:

أنَّ السنَّة النبوية، والأحاديثَ المَرويَّة -زادها اللهُ عُلُوًّا وشَرَفًا- لا يُحْتَجُّ بها! وأنَّ الحُجَّةَ فِي القُرآنِ خاصَّةً...

هكذا سَمِعتُ هذا الكلامَ بجملتِهِ، وسمعه خلائقُ غيري، فمنهم مَنْ لا يُلقي لذلك بالًا، ومنهم مَنْ لا يعرف أصلَ هذا الكلام، ولا مِن أين جاء.

## فاعْلَمُوا -رَحِمَكُم الله-:

أنَّ مَنْ أنكر كونَ حديثِ النبيِّ ﷺ قولًا كان أو فعلًا بشرطِهِ

<sup>(</sup>١) مكان قضاء الحاجة.

<sup>(</sup>٢) دَرَسَ الشيء: عفا وانمحيٰ أَثَرُهُ، فهو دارسٌ.

المعروفِ فِي الأصول حُجَّةً: كَفَرَ، وخَرَجَ عن دائرةِ الإسلام، وحُشِرَ مَع اليهودِ والنَّصَارَىٰ، أَوْ مع مَنْ شاء اللهُ مِنْ فِرَقِ الكَفَرَةِ»(١).

ولابُدَّ مِن الرجُوعِ إلىٰ السنَّةِ لفهمِ عديدٍ من الأحكامِ، وكلُّ دارسٍ لكتابِ الله وسُنَّةِ رسولِهِ عَلَى، ولاسيَّما آياتُ الأحْكَامِ، وأحَادِيثُ الأحْكَامِ، يُدْرِكُ تَمَامَ الإدراكِ أَنَّ للسُنَّةِ دَورًا هَامًّا، لا يُستهانُ به فِي بَيَانِ الأحكامِ المُجملةِ فِي القرآنِ الكريم، وهي التي تُقيِّدُ المطلق، وتُخصِّصُ العامَّ، وتبيينُ المُجْمَل، وتُوضِّحُ التي تُقيِّدُ المطلق، وتُخصِّصُ العامَّ، وتبيينُ المُجْمَل، وتُوضِّحُ المُشكِل؛ وقد أَمَر اللهُ تَعَالَىٰ بإقامةِ الصَّلاةِ، وهي الركنُ الثَّانِي مِن أركانِ الإسلامِ، فَقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةِ ، وهي الركنُ الثَّانِي مِن أركانِ الإسلامِ، فَقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةِ ، وهي الركنُ الثَّانِي مِن أركانِ الإسلامِ، فَقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةِ ، وهي المؤلل المؤلل السؤال.

وَكَذَلِكَ وَرَدَ فِي الكتابِ العزيزِ الأمرُ بالزَّكَاةِ إِجْمَالًا دُونَ تَفصيلٍ وبَيانٍ، فَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوةَ ﴾ [المزمل: ٢٠]، وقال تعالىٰ: ﴿وَءَاتُوا حَقَّهُۥ يَوْمَ حَصَادِهِۦ﴾ [الأنعام:١٤١]،

<sup>(</sup>١) مفتاح الجنة في الاعتصام بالسنة للسيوطي (ص١٩).



وتَوَلَّت السنَّةُ بيانَ الأموالِ التي تَجبُ فيها الزَّكاةُ، وبيانَ الأنصبةِ، والمِقدارَ المأخوذَ من كلِّ نِصَابٍ، إلىٰ آخِرِ البيان الشاملِ لهذا الركنِ العظيمِ، كما بَيَّنَت السُنَّةُ بيانَ صَدَقةِ الفطرِ ومُسْتَحِقِّيهَا.

وبيَّنت السُّنَّةُ أحكامَ الصيامِ، وسُننَهُ، ومكروهاتِهِ، ومبطلاتِهِ، والقضاءَ والكَفَّارةَ، والرُّخصَ وأهلَهَا، وغيرَ ذلك من أحكامِ هذا الركنِ العظيم.

وبينَّت السُّنَّةُ مَا يَتعَلَّقُ بِالمَنَاسِكِ، والبُّيُوعِ، والحُدُّودِ وَغَيرِهَا (''. وأمَّا بَيانُ السُّنةِ لِلقُرآنِ فَيأتِي عَلَىٰ وَجُوهٍ مُختَلِفَةٍ وطُرقٍ مُتَنَوعةٍ فَمِن ذَلكَ (''):

﴿ (أَ) بَيَانُ مُجْمَلِهِ: فَالصَّلاةُ فِي قَولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَاةِ ﴾ [البقرة: ١١٠]، لَفظٌ مُجْمَلٌ لَا يُفهَمُ مِنهُ مَا كَيفِيةُ الصَّلاةِ، ومَا أوقَاتُهَا،

<sup>(</sup>١) راجع تفاصيل ذلك في: «منزلة السنة في التشريع الإسلامي» للعلامة محمد أمان الجامي.

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك: «أصول التشريع» للشيخ على حسب الله (ص٣٩)، و «مكانة السنة في الإسلام» للشيخ محمد محمد أبو زهو (ص١٥).

ومَا عَددُ رَكعَاتِهَا، ومَا شُروطُهَا، وَمَا أركَانُهَا.

وقَد بَيَّنَتِ السُّنةُ كلَّ هَذَا بِفعل النَّبِيِّ ﷺ وقَولِهِ.

فَالكتَابُ مُجمَلٌ والسُّنةُ مُفصَّلَةٌ لَهُ، كَالأَحَادِيثِ الوَارِدَةِ فِي بَيَانِ مَا أُجْمِلَ ذِكرُهُ مِن الأحكَامِ، إمَّا بِحسَبِ كَيفِيَّاتِ العَمَلِ، أو أسبَابِهِ، أو شُروطِهِ، أو مَوانعِهِ أو لَواحقِهِ، أو مَا أشبَهَ ذَلكَ.

فَيانُهَا لِلصَّلُواتِ عَلَىٰ اختِلافِهَا فِي مَواقِيتهَا ورُكوعِهَا وسُجودِهَا وسَائرِ أحكَامِهَا، وبَيانُهَا لِلزَّكَاةِ فِي مَقَادِيرِهَا وأوقَاتِهَا ونُصُبِ الأموَالِ المَزكَّاةِ، وبَيَانُ أحكَامِ الصَّومِ مِمَّا لَا نَصَّ عَلَيهِ فِي القُرآنِ، وكَذَلِكَ أحكَامُ الحَجِّ والذَّبَائِحِ، والأنكِحَةِ ومَا يَتَعَلَّقُ فِي القُرآنِ، وكَذَلِكَ أحكَامُ الحَجِّ والذَّبَائِحِ، والأنكِحَةِ ومَا يَتَعلَّقُ فِي القُرآنِ، وكَذَلِكَ أحكَامُ الحَجِّ والذَّبَائِحِ، والأنكِحةِ ومَا يَتَعلَّقُ بِهَا، والبُيوعُ وأحكَامُهَا، والجِنايَاتُ مِنَ القِصَاصِ وغيرِهِ، مِمَّا وَقَعَ بَيَانًا لِمَا أُجمِلَ فِي القُرآنِ، وَهُوَ الذِي يَظَهَرُ دُخولُه تَحتَ وَقَعَ بَيَانًا لِمَا أُجمِلَ فِي القُرآنِ، وَهُوَ الذِي يَظَهَرُ دُخولُه تَحتَ قُولِه تَعالَىٰ: ﴿ وَأَنزَلُنَا ٓ إِلَيْهِمْ ﴾ قولِه تَعالَىٰ: ﴿ وَأَنزَلُنَا ٓ إِلَيْهِمْ ﴾ اللهَ الناسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

(ب) تَخصِيصُ عَامِّهِ: وَمِن ذَلِكَ أَنَّ اللهَ تَعَالَىٰ أَمرَ أَنْ يَرِثَ



وكَذلِكَ قَصَرَتِ السُّنةُ التَّوارثَ عَلَىٰ المُسلِمِ دُونَ الكَافِرِ لِعَلَىٰ المُسلِمِ دُونَ الكَافِرِ لِقولِهِ عَلَىٰ المُسلِمُ الكَافِرَ، ولَا يَرثُ الكَافِرُ المُسلِمَ الْأَنْ

(١) أخرجه البخاري في عدة مواضع من "صحيحه" منها في باب: فرض الخمس من كتاب الخمس من حديث عائشة هيشف . "فتح الباري" (٦/ ٢٢٧).

وأخرجه مسلم في «صحيحه» في كتاب الجهاد، باب: حكم الفيء، عن عائشة به. «صحيح مسلم بشرح النووي» (٧٦/١٢).

(۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» في كتاب الفرائض، باب: لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم، عن أسامة بن زيد هيئضها. [«فتح الباري» (۱۲/ ٥١)]. وأخرجه مسلم في كتاب الفرائض من «صحيحه». عن أسامة بن زيد هيئضها. [«صحيح مسلم بشرح النووي» (۱۱/ ٥١)].

(ج) تَقييدُ مُطْلَقِهِ: كَمَا فِي قَولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ وَٱلسَّارِقَةُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة:٣٨].

فَإِنَّ قَطعَ اليَدِ لَم يُقيَّد فِي الآيةِ بِمَوضِعٍ خَاصٍّ، ولَكِنَّ السُّنةَ قَيدَتهُ بِأَنْ يَكُونَ مِن الرُّسْغ.

وقَولُه تَعَالَىٰ: ﴿وَلْيَطَّوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٢٩]. يُوجِبُ الطَّوافَ مُطلَقًا، ولَكِنَّ السُّنةَ الفِعلِيةَ قَيدتهُ بِالطَّهارةِ.

(د) بَيَانُ مُشْكِلِهِ: مِن ذَلِكَ أَنَّه لَمَّا سَمِعَتْ عَائِشَةُ ﴿ اللهِ تَعَالَىٰ: قَولَ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٨].

ونَصُّ الحَدِيثِ، كَمَا رَوَاهُ الشَّيخَانِ عَن ابنِ أَبِي مُلَيكَة أَنَّ عَائِشَةَ زَوجَ النَّبِيِّ كَانَت لَا تَسمَعُ شَيئًا لَا تَعرِفهُ إِلَّا رَاجَعَتْ فِيهِ حَتَّىٰ تَعرفهُ، وَأَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «مَنْ حُوسِبَ عُذِّبَ»، قَالَت فِيهِ حَتَّىٰ تَعرفهُ، وَأَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: ﴿فَسُونَ عُوسِبَ عُذِّبَ»، قَالَت عَائِشَةُ: فَقُلتُ: ﴿فَسُونَ يُحَاسَبُ حِسَابًا



يَسِيرًا ﴾؟ قَالَت: فَقَالَ: «إِنَّما ذَلِكَ العَرْضُ، ولَكِن مَنْ نُوقِشَ الحِسَابَ هَلَكَ»(١٠).

والأُمَّةُ مَا زَالَت، وَلَن تَزَالَ مُتَّفِقَةً عَلَىٰ أَنَّ السُّنَّةَ النَّبُويَّةَ يَجِبُ أَن يَكُونَ لَهَا مَقَامٌ مَعلُومٌ فِي بَيَانِ الأَحْكَامِ، وأَنَّهَا حُجَّةٌ يَجِبُ أَن يَكُونَ لَهَا مَقَامٌ مَعلُومٌ فِي بَيَانِ الأَحْكَامِ، وأَنَّهَا حُجَّةٌ قَائِمَةٌ بنفسِهَا، وأنَّه يَجِبُ الرُّجُوعُ إِلَيهَا، إِذَا ثَبَتَت، وَلَا يَجُوزُ الحُكْمُ بالإجتِهَادِ والرأي مَع ثُبُوتِهَا، وأنَّهَا قَد ثَبَتَت بِهَا الأَحْكَامُ، وَهِي بَيَانٌ للقُرآنِ، وتَفسِيرٌ لَهُ، وَهِي مُفَصِّلَةٌ لِمَا أُجْمَلَ فِيهِ.

وَهَذِهِ المَعَانِي كُلُّهَا مَحَلُّ إِجْمَاعٍ عِندَ مَن يُعتَدُّ بِأَقُوالِهِم، وَهَذِهِ المَعَانِي كُلُّهَ الرَّافِضَةِ، وَغُلَاةً الرَّافِضَةِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه» في كتاب العلم، باب: من سمع شيئًا فراجع حتى يعرفه. [ «فتح الباري» (١/ ٢٣٧)].

وأخرجه مسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها من «صحيحه»، في باب: إثبات الحساب. [«صحيح مسلم بشرح النووي» (١٧/ ٢٠٨)].

الَّذِين لَا عِبْرَةَ بِخِلَافِهِم، وَلَا يَتأثرُ الإجمَاعُ بمخَالَفَتِهِم، بَل لَا يُستَشَارُونَ إِنْ حَضَرُوا، وَلَا يُسأَلُ عَنهُم إِذَا غَابُوا؛ لأَنَّهُم فَارَقُوا لَا يُسأَلُ عَنهُم إِذَا غَابُوا؛ لأَنَّهُم فَارَقُوا جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَنَابَذُوهُم، واتَّبَعُوا غَيرَ سَبِيلِ المُؤمِنِينَ، بِمَواقِفِهِم العَدَائِيَّة لأصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَقَد أَدَّى بِهِم ذَلِكَ إِلَىٰ رَدِّ العَدَائِيَّة لأصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَقَد أَدَّى بِهِم ذَلِكَ إِلَىٰ رَدِّ أَحَادِيثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ بِدَعْوَى أَنَّهَا رِوَاية قَوْم كَافِرِينَ!!

وَمِن بَابِ المُرَاوَغَةِ والمَكْرِ، قَالُوا: نَحْنُ نَعْمَلُ بالقُرآنِ ونَقْتَصِرُ عَلَيهِ!

وَهَذَا كَلَامُ لَا يَرُوجُ عِندَ أُولِي النَّهَىٰ مِن طُلَّابِ العِلْمِ، وأهْل الإيمَانِ.

## ولَا أَدَلَّ عَلَىٰ مَكَانَةِ السُّنةِ فِي الإسلام مِن قُولِ السُّيوطِي(١)

(۱) الإمام عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد الجلال السيوطي، ولد مستهل رجب سنة تسع وأربعين وثماني مئة، ونشأ يتيمًا، وبرز في جميع الفنون، وفاق الأقران، وصنف الجامعين الصغير والكبير في الحديث، و «الدر المنثور» في التفسير، و «الإتقان في علوم القرآن»، وكان شافعي المذهب محققًا فيه، توفي سنة إحدىٰ عشرة وتسعمئة. [ «البدر الطالع» للشوكاني (١/ ٣٢٨)].

فِي بَيَانِ حُكمِ مَن رَدَّ حُجِّيةَ السُّنةِ وجَحَدَهَا، قَالَ لَحِمْلَتُهُ: «اعلَمُوا حَرَجِمكُمُ اللهُ – أَنَّ مَنْ أَنكَرَ كُونَ حَدِيثِ النَّبِيِّ عَلَيْ –قُولًا كَانَ أو فِعلًا بِشرطِهِ المَعروف فِي الأصُولِ – حُجَّةً كَفَرَ، وخَرَجَ عَن دَائِرةِ الإسلامِ، وحُشِرَ مَعَ اليَهُودِ والنَّصَارَىٰ أو مَعَ مَنْ شَاءَ اللهُ مِنْ فِرَقِ الكَفَرةِ» (١).

وَقَالَ لَه قَائِلٌ: أَتَقُولُ بِهِ يَا أَبَا عَبدِ اللهِ؟ فَاضطرَبَ وَقَالَ: إِنَّهُ صَحيحٌ، فَقَالَ لَه قَائِلٌ: أَتَقُولُ بِهِ يَا أَبَا عَبدِ اللهِ؟ فَاضطرَبَ وَقَالَ: يَا هَذَا! أَرأيتنِي نَصرَانِيًّا؟ أَرَأيتنِي خَارِجًا مِن كَنِيسَةٍ؟ أَرَأيتَ فِي وَسَطِي زُنَّارًا(٢)؟ أَرُوي حَدِيثًا عَن رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وَلَا أَقُولُ بِهِ؟!(٣).

<sup>(</sup>١) «مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة» لجلال الدين السيوطي (ص١٥).

<sup>(</sup>٢) الزُّنَّار والزُّنَّارة: ما عَلَىٰ وسط المجوسي والنصراني، وفي «التهذيب»: ما يلبسه الذمي يشده عَلَىٰ وسطه. [«لسان العرب»، مادة: (زنر) (ص١٨٧١)].

<sup>(</sup>٣) انظر في هَذِهِ المسألة: «جامع بيان العلم وفضله» لابن عبد البر (٢/ ٣٣)، و«الإحكام في أصول الأحكام» لابن حزم (١/ ٩٩)، و«حجية السنة» للدكتور: عبد الغنى عبد الخالق (ص٢٥٢).

ولا شَكَّ أَنَّ السُّنةَ دَاخِلَةٌ فِي الجِفظِ الذِي تَكفَّلَ اللهُ تَعَالَىٰ بِهِ لِشَرِيعتِهِ ودِينِهِ؛ لأَنَّهُ مِنَ الثَّابِ المَقطُوعِ بِهِ، الذِي لا يَسعُ المُؤمِنَ بِحَالٍ إِنكَارُهُ ولا التَّردُّدُ فِي ثُبوتِهِ: أَنَّ كُلًّا مِنَ الكِتَابِ المُؤمِنَ بِحَالٍ إِنكَارُهُ ولا التَّردُّدُ فِي ثُبوتِهِ: أَنَّ كُلًّا مِنَ الكِتَابِ والسُّنةِ وَحي مِن عِندِ اللهِ، ودَلِيلٌ عَلَىٰ حُكمِ اللهِ، بَلْ مَا مِن حُكمٍ واللهِ، بَلْ مَا مِن حُكمٍ شَرعيِّ عُرِفَ أو يُعرف إلّا عَن طَريقهِمَا، أو عَن طَريقِ الأَدِلَّةِ التِي شَرعيِّ عُرِفَ أو يُعرف إلّا عَن طَريقهِمَا، أو عَن طَريقِ الأَدِلَّةِ التِي ثَبَتْ حُجِّيتُهَا بِهِمَا.

فَلَيسَ بِعَجِيبٍ: إِذَا كُنَّا قَد وَجَدِنَا أَنَّ اللهَ -جَلَّ ثَنَاؤهُ- قَد تَكَفَّلَ بِحفظِ الشَّرِيعَةِ كُلِّهَا كَتَابِهَا وسُنَّتِهَا، كَمَا يَدلُّ عَلَيهِ قَولُه سُبحَانَهُ: ﴿ يُرُدِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَيَأْبِكَ اللّهُ إِلَّا اللهِ مِأْفَوَهِهِمْ وَيَأْبِكَ اللّهُ إِلَّا أَن يُتُعْفِرُونَ ﴾ [التوبة:٣٢].

فَنُورُ اللهِ: شَرعُهُ ودِينُهُ الذِي ارتَضَاهُ لِلعبَادِ وكَلَّفَهُم بِهِ، وضَمِنَه لِمصَالِحِهِم، والذِي أوحَاهُ إلَىٰ رَسُولِهِ -مِن قُرآنٍ أَو عَمرِهِ-: لِيَهتَدُوا بِهِ إلَىٰ مَا فِيهِ خَيرُهُم وسَعَادَتُهم فِي الدُّنيَا والآخِرَةِ.

فَإِنْ قِيلَ: إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ قَد تَكفَّلَ بِحفظِ القُرآنِ دُونَ السُّنةِ، كَمَا يَدلُّ عَلَيهِ قَولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [الحجر:٩].

قُلناً: إِنَّ هَذَا لَا يَليقُ بَلْ قَلَّ أَنْ يُذْهَبَ إِلَيهِ، والآيَةُ الكَرِيمَةُ لَا تَدلُّ عَلَيهِ فَلِلعلَمَاءِ فِي ضَمِيرِ الغَيبةِ فِيهَا قَولَانِ:

أحدُهُمَا: أنَّهُ يَرجعُ إلَىٰ مُحمَّدٍ ﷺ، فَلَا يصِتُّ التَّمسُّكُ بِالآيةِ حِينئِدٍ.

ثَانِيهِمَا: أَنَّهُ يَرجِعُ إِلَىٰ الذِّكْرِ.

فَإِنْ فَسَّرِنَاهُ بِالشَّرِيعَةِ كُلِّهَا -مِن كِتَابٍ وَسُنةٍ- فَلَا تَمسُّكَ بِهَا أَيضًا.

وإنْ فَسَرنَاهُ بِالقُرآنِ: فَلَا نُسلِّمُ أَنَّ فِي الآيةِ حَصرًا حقيقيًّا، أي: بِالنِّسبةِ لِكلِّ مَا عَدَا القُرآنِ، فَإِنَّ اللهُ تعَالَىٰ قَد حَفِظَ أشياءَ كَثِيرةً مِمَّا عَدَاهُ، مِثل: حِفظِهِ النَّبيَ عَلَىٰ مِنَ الكَيدِ والقَتل، وحِفظِهِ النَّبيَ عَلَىٰ مِنَ الكَيدِ والقَتل، وحِفظِهِ النَّبيَ عَلَيْهِ مِنَ الزَّوَالِ إلَىٰ أَنْ تَقُومَ السَّاعةُ. العَرشَ والسَّمواتِ والأرضَ مِنَ الزَّوَالِ إلَىٰ أَنْ تَقُومَ السَّاعةُ.

والحَصرُ الإضَافِيُّ -بِالنِّسبةِ إلَىٰ شَيءٍ مَخصُوصٍ- يَحتَاجُ إلَىٰ دَليلِ وقَرينَةٍ عَلَىٰ هَذَا الشَّيءِ المَخصُوصِ، ولَا دَلِيلَ عَلَيهِ: سَواءٌ أَكَانَ سُنَّةً، أَمْ غَيرَهَا.

فَتَقدِيمُ الجَارِّ وَالمَجرُورِ لَيسَ لِلحَصرِ، وإنَّما هُوَ لِمنَاسَبةِ رُءُوس الآي.

بَلْ: لَو كَانَ فِي الآيَةِ حَصرٌ إضَافِيٌّ بِالنِّسبَةِ إلَىٰ شَيءٍ مَخصُوصِ، لَمَا جَازَ أَنْ يَكُونَ هَذَا الشَّيءُ هُوَ السُّنَّةُ.

وذَلِكَ لأنَّ حِفظَ القُرآنِ مُتَوقِّفٌ عَلَىٰ حِفظِهَا، وصَونَهُ مُستَلزمٌ لِصَونِهَا، بِمَا أَنَّهَا حِصنُهُ الحَصِينُ، ودِرعُهُ المَتِينُ، وحَارسُهُ الأَمِينُ، وشَارِحُهُ المُبِينُ، تُفصِّلُ مُجمَلَهُ، وتُفسِّرُ مُشْكِلَهُ، وتوضِّحُ مبهَمَهُ، وتقيِّدُ مطلقَهُ، وتَبْسُطُ مختصَرَهُ، وتَدفَعُ عَنهُ عَبثَ العَابِثِينَ مبهَمَهُ، وتقييِّدُ مطلقَهُ، وتَبْسُطُ مختصَرَهُ، وتَدفَعُ عَنهُ عَبثَ العَابِثِينَ ولَهوَ اللَّهِينَ، وتَأويلهم إيَّاهُ عَلَىٰ حَسبِ أهوائِهِم وأغراضِهم، ووَفقَ مَا يُملَىٰ عَلَيهِم مِن رُؤسَائِهِم وشَياطِينِهِم، فَحِفظُها مِن وَوقَقَ مَا يُملَىٰ عَلَيهِم مِن رُؤسَائِهِم وشَياطِينِهِم، فَحِفظُها مِن أسبَابِ حِفظِهِ، وصِيانتُها صِيانةٌ لَهُ.



ولَقَد حَفِظَهَا اللهُ تَعَالَىٰ كَمَا حَفِظَ القُرآنَ، فَلَم يَذَهَب مِنهَا -وللهِ الحَمدُ ومِنهُ الفَضلُ- شَيءٌ عَلَىٰ الأُمَّةِ، وإنْ لَم يَستَوعِبهَا كُلُّ فَردٍ عَلَىٰ حِدَةٍ (١).

وَمعلُومٌ أُنَّهُ: «لَو تَكفَّلَ اللهُ بِحفظِ المُبيَّنِ المَشرُوحِ ولَم يَتكفَّلُ بِحفظِ المُبيَّنِ المَشرُوحِ ولَم يَتكفَّلُ بِحفظِ الشَّارِحِ المُبيِّنِ، لأَحَالَنَا عَلَىٰ التَّعبُّدِ بِشَيءٍ مَعدُومٍ لاَ وجُودَ لَهُ فِي الوَاقِعِ، أو عَلَىٰ الأقلِّ بِشَيءٍ لَم يَصلنَا مِن طَريقٍ مَوثُوقٍ بِهِ، ولَم نَعرِف صَحِيحَهُ مِن سَقيمِهِ، ولَا المَقبُولَ مِنهُ مِنَ المَردُودِ.

وهَذَا يَستَحِيلُ شَرعًا وعَقلًا، إذْ كَيفَ نَتَعبَّدُ بِشَيءٍ وَقَد أُزِيلَ مِنَ الوجُودِ تَمَامًا، أو إذَا كَانَ وجُودُهُ وجُودًا شَكلِيًّا فَاقِدًا لِلقِيمَةِ؟!

إِنَّ فِقدَانَ الشَّارِحِ المُبيِّنِ بِكاملِهِ يَتوقَّفُ عَلَيهِ فِقدَانُ أَكثرِ

<sup>(</sup>۱) «بحوث في السنة المشرفة» للدكتور: عبد الغني عبد الخالق (ص٥٧)، و «حجية السنة» له رَحِمُلَللهُ (ص٠٩٣)، وانظر: «الإحكام» لابن حزم (١/ ١٢١)، ففيه بيان شاف لهذه المسألة.

المبيَّنِ المَشرُوحِ؛ لأنَّ بَيانَهُ وشَرحَهُ يَكُونُ مُتَوقِّفًا -غَالبًا- عَلَىٰ الشَّارِحِ المُبيِّنِ»(١).

## \* \* \*

<sup>(</sup>١) «منزلة السنة من الكتاب وأثرها في الفروع الفقهية» (ص١٠١).



## وَبَعْدُ:

فتِلْكَ نُبذةٌ مُختصرةٌ عَن مَعنَىٰ السُّنَّةِ، وَعَن مَكَانتِهَا فِي الإُسْلَامِ، وَمَا هِي إِلَّا إِشَارةٌ إِلَىٰ ذَلِكَ الأصلِ العَظِيمِ الَّذِي لَا نَجَاةَ لاَحدٍ إلَّا بِتَجرِيدِ التَّوحِيدِ للعَزِيزِ المَحدِ إلَّا بِتَحرِيدِ التَّوحِيدِ للعَزِيزِ المَحيدِ، وتَحقِيقِ المُتَابَعَةِ للمَعصُوم ﷺ.

وشَهادةُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ تَستَلزمُ قَبولَ مَا جَاءَ بِهِ مِن الهُدَىٰ وَدِينِ الحَقِّ، وتَصدِيقَهُ فِيمَا أَخبرَ، وامتثالَ أمرِهِ فيما أمَرَ، واجتنابَ ما نَهَىٰ عنه وزَجَرَ، وتحكيمَ شريعتِهِ، والرِّضَا بحكمِهِ.

أَسْأَلُ الله تَعَالَىٰ بأسمَائِهِ الحُسْنَىٰ، وَصِفَاتِهِ المُثلَىٰ أَن يُوَفِّقَنِي وَالمُسْلَمِينَ لاتِّباعِ نبيِّه الكريمِ اتِّباعًا صَادقًا.

وأن يُقيمَنَا عَلَىٰ سُنَّتِهِ حَتَّىٰ نَلْقَاهُ سُبْحَانَهُ، إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شيءٍ قَدِيرٌ.

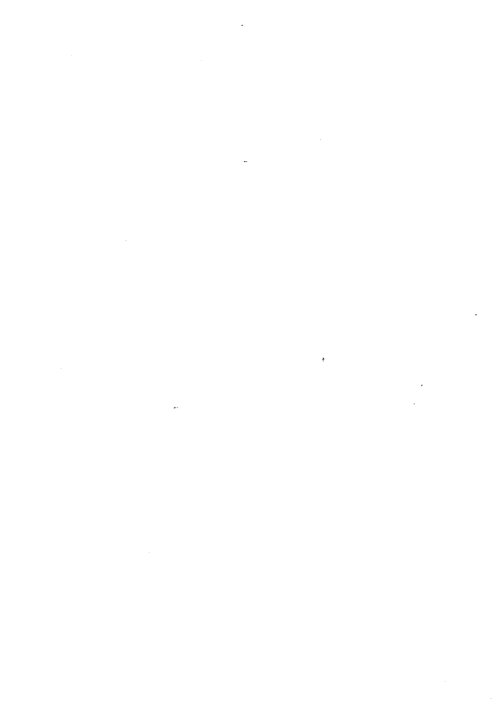
وَصَلَّىٰ اللهُ عَلَىٰ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ أَبويه إِبْرَاهِيم وَإِسْمَاعِيل

وَعَلَىٰ سَائِرِ الْأَنبِيَاءِ والمُرْسَلِين وَسَلَّم تَسْلِيمًا كَثِيرًا.

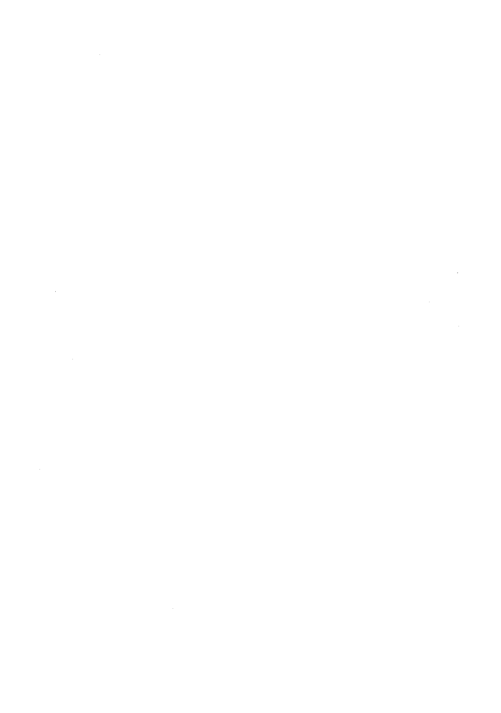
وَآخرُ دَعْوَانَا أَنِ الحَمدُ اللهِ ربِّ العَالَمِينَ.

و كتب أبو عبد الله محمد بن سعيد بن رسلان -عفا الله عنه وعن والديه-

سبك الأحد - الاثنين ١٠ من ربيع الثاني ١٤٣٠هـ ٢من أبريل ٢٠٠٩م







## فهرس الموضوعات

| o           | المقدمة                                                 |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| <b>\\</b> \ | تَعرِيفُ السُّنَّةِ وَبَيانُ مَكَانَتِهَا فِي الإسلامِ. |
| ١٨          | تَعريفُ السُّنَّةِ لُغةً                                |
| ۲۳          | مَعنَىٰ السنَّةِ فِي لِسَانِ أهلِ الشَّرْعِ             |
| ۲٤          | السنَّةُ فِي اصطِلاَحِ الأُصولِيينَ                     |
| ۲۷          | السنَّةُ فِي اصطِلاَحِ الفُقَهاءِ                       |
| ۲۸          | السنَّةُ فِي اصطِلاحِ الْمُحدِّثِينَ                    |
| ۳۱          | مَكَانَةُ السُّنَّةِ في الإسلام                         |

| تواترت الأحاديث عن رسول الله ﷺ بأنه كان يوصي أصحابه   |
|-------------------------------------------------------|
| أن يُبلغ شاهدهم غائبهم                                |
| كان الصحابة والتابعون ومن تبعهم بإحسان يُعظِّمون      |
| السنة ويرون وجوب العمل بها                            |
| تظاهرت أقوال العلماء علىٰ أن السنة من وحي الله تعالىٰ |
| لنبيه ﷺ                                               |
| لولا بيان السنة للقرآن ما عرفنا كثيرًا من الأحكام ٦٨  |
| لا نزاع بين المسلمين قاطبة في حجية السنة              |
| لابد من الرجوع إلى السنة لفهم عديدٍ من الأحكام        |
| بيان السنة للقرآن يأتي على وجوه مختلفة:٧٤             |
| أ- بيانُ مجملِهِ                                      |
| ب- تخصيصُ عامِّه                                      |

| ٧٧ | • • • • • • • | • • • • • • |         |               | لقِهِ             | تقیید مط     | ج       |
|----|---------------|-------------|---------|---------------|-------------------|--------------|---------|
| ٧٧ | •••••         | •••••       |         | •••••         | ٩                 | يان مُشْكِلِ | د- ب    |
|    | الیٰ به       | لله تع      | ذي تكفر | لحفظ ال       | اخلة في ا         | أن السنة د   | لاشك    |
| ۸١ |               | •••••       |         | • • • • • • • | • • • • • • • •   | ، ودينه      | لشريعته |
| ۸٦ | • • • • • • • | •••••       |         | •••••         |                   | •••••        | الخاتمة |
| ۹۱ |               |             |         |               | · • • • • • • • • |              | الفهر س |





وَجُهُودُ الْعُلَمَاءِ فِي مُوَاجَهَتِه

٧ڹٮؗۜ ڣۼؽڐۺٙڿؚاڶۮۘڬۏؙڔ ٳڮ۫ؾۘڮؙڬڵڵ<u>؇ڠؙڲڹۏؙ؆ؽ۬ڝ؇ڮۻؙؽٳڵڴ</u> ؠۼؚڟؙۮڰڣػ







نائِيت فينيانه الشِيخ الدَكنُور الْجَيْحَ الْكِلْارِ هُمُ الْمَنْ الْمَائِعِيّ الْمِهْمِينِي الْمَائِعِيّ مِنْظُرُ لِهُمَائِكِيْ مِنْظُرُ لِهُمَائِكِيْ







؆ڽؾ ڣؽڹڐڔۺؚۧڿٵڶۘۮڬۅؙڔ ٳڋٙؾٵٛ<mark>۪ٚڹڵڵٳ۠ۿٚڲڔڹ۫ۯٮٚؽۼٵٚؠڮڔڽ؆ؿ</mark>ٳڵڒڵؽ ڄڣؘڟۯڰڹػ





