

الجزء السابع

حَالِيْنَ فِي مَالِيُنَ اللّٰهُ الْخَالِدِي السِّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَلَّ السَلِّي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَلَّ السَّلِي السَّلِي السَّلْمُ السَّلِي السَّلِي ا

أشرف على جمعه وطباعته علي بن عبدالله العماري

ڔۜٙۯٳڔٛٳڵڹؙۼٙؽؘ ٳڶڶؘۺؙۣٷڶڶڽؙۏؙڹۣڠ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

مال الله ، محمد

مجموع مؤلفات الشيخ مال الله . / محمد مال الله ؛ على عبدالله العماري . - الرياض ، ١٤٣١هـ.

۹مج ، ۲٤ × ۲۷ سم

ردمك: ۸-۰-۹۰۱۸۳ و ۹۷۸-۳۰۳-۸۷۷ (مجموعة)

 $(V_{7})$  9VA - 7.7 - 9.1AT - V - V

١ ــ مال الله، محمد ٢ ــ الفرق الدينية أ. العماري ، على عبدالله (محقق)

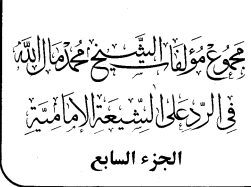
ب ـ العنوان

1241/0440

ديوي ۲٤٧

رقم الإيداع: ١٤٣١/٥٣٨٥ ردمك: ٨-٠-٩٠١٨٣ - ٣٠٠٩ (مجموعة) ( حمل : ٩٧٨ - ٩٠١٨٣ - ٧ - ٧

> الطبعة الأولى ١٤٣٣ هـ ٢٠١٢ م





# يحتوي «المجلد الرابع» على:

# ـ الجزء السادس وفيه:

١ ـ الرافضة وطهارة المولد

۲ ـ يوم الغفران

٣ ـ براءة أهل السنة من تحريف القرآن

# ـ الجزء السابع وفيه:

١ ـ أيلتقي النقيضان

٢ ـ دفاع عن العقيدة وعن العلامة ابن باز

# المناقعية النفيضا الم

جُولَا مِ السِّيةِ الرَّافُ لِوَسُفُ القَوصَاوُي

حَالِيُفَ اللَّهُ الْخُالِكُ اللَّهُ الْخُالِكِ اللَّهِ الْخُالِكِ اللَّهُ اللَّهُ الْخُالِكِ اللَّهُ الْخُالِكِ اللَّهُ الْخُالِكِ اللَّهُ اللَّهُ الْخُالِكِ اللَّهُ الْخُالِكِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللللْمُلِمُ الللِّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللِّهُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللِّلْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلْمُ الللِمُلِمُ الللْمُلِمُ اللِمُلْمُلُولُ الللِمُ ال

ڮٙٳؠؙٞٳڶڹڹؘۼٙؽؘ ڵؚڶنٙؿ۫ڔؙڟڶۑٚۊؙڹػۣ



# (الإهواء

إلى الدكتور عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين(١٠)..

سائلاً المولى تبارك وتعالى أن يجعله ممن طال عمره في طاعته وحسُن عمله وختم له بالعمل الصالح ونفع بعلمه سائر المسلمين.

تلميذكم أبو عبد الرحمن

<sup>(</sup>۱) [توفي شيخنا رحمه الله يوم الاثنين ۲۰ / ۷ / ۱ ٤٣٠ هـ، إثر مرض عانى منه وصلي عليه بعد صلاة ظهر يوم الثلاثاء ۱ ۲ / ۷ / ۱ ۶۳۰ هـ بجامع الإمام تركي بن عبدالله في مدينة الرياض. وقد كان شيخنا رحمه الله تعالى دائماً ما يسألني عن أوان طباعة الكتاب، وكان يستحثني على إتمامه، فأسأل الله تعالى أن يرفع درجته في أعلى عليين وأن يجمعنا به تحت لواء سيد الخلق محمد ﷺ]. (الجامع).

### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه أجمعين ومن اقتفى أثرهم إلى يوم الدين.

وبعد:

لا توجد خصومة شخصية بيني وبين فضيلة الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي حفظه الله تعالى ورعاه، ولكن كلامه الذي قاله عبر قناة الجزيرة وعلى الهواء مباشرة في سبتمبر ١٩٩٨م وما سطّره في بعض كتبه، افتتن به كثير من الشباب المسلم، فكان من الواجب الرد على فضيلته، وقد دأب علماؤنا السابقون على الرد، مع الفارق في حالتنا هذه، حيث إنني لست من العلماء ولا من طلبة العلم، وفضيلة الشيخ الدكتور من الأعلام في الساحة الإسلامية، وكلامه موضع قبول وتقدير لدى شريحة كبيرة من المثقفين، ولا يضير فضيلة الشيخ الدكتور القرضاوي حفظه الله ورعاه، إن رد عليه طويلب علم مثلي، فإن الحق لا يعرف صغيراً ولا كبيراً، وإن الحق لا يعرف بالرجال، ولكن اعرف الحق تعرف أهله كما قال على بن أبي طالب منها.

وأرجو مخلصاً أن يراجع فضيلة الشيخ القرضاوي حفظه الله تعالى كلامه الذي تفوّه به على الملأ وسطّره في بعض كتبه، فإن كان ما أوردناه في هذا الكتاب حقاً، فأعتقد أن الشيخ الموقر مطالب بالرجوع إلى الحق ولا يضيره ذلك، وإن كان غير ذلك ويملك من الحجج والبراهين ما ينقض ما أوردناه في هذا الكتاب، فإننا على استعداد لنشر ردّه بالصورة التي يرتضيها فضيلته، شريطة أن يذكر ذلك من واقع مراجع الشيعة المعتمدة وليس من كلام المعاصرين الذين يتدثرون برداء التقية، فإن المعاصرين من الشيعة ليسوا بحجة إذا ما قارناهم بعلمائهم السابقين.

وإليك أخي القارئ عرضاً سريعاً لما جاء في البرنامج(١):

بدأ الدكتور حديثه ببيان تحذير الإسلام من النزاع والتخاصم، وحتّه على الوحدة والتصالح، ثم دخل في صلب القضية، وأبدى قلقه الشديد تجاه ما هو حاصل بين حركة طالبان وإيران، ودفعه قلقه وخوفه من نجاح (إسرائيل الصهيونية العالمية والصليبية العالمية والقوى المعادية للإسلام وأمته وحضارته وأهله) في محاولة إشعال حرب (دينية خالصة) بين السنة والشيعة، دفعه إلى الاتصال بـ (أخي وصديقي آية الله العلامة الشيخ التسخيري، وتحدثت في هذا وحدثني. لأني حريص على ألا يسفك دم بغير حق)(١).

تسخيري هذا بدأ مداخلته بالإشادة بالدكتور القرضاوي والثناء عليه حيث قال:

(أود قبل كل شيء أن أحيي سماحة الدكتور القرضاوي، هذا الرجل الداعية المجاهد في سبيل الحق، ولقد عرفته فقيهاً ومبلّغاً ومتحرقاً للقضية الإسلامية)<sup>(٣)</sup>.

بعدها بدأ تسخيري في بتّ جملة من الادعاءات الكاذبة والتُّهم الباطلة، وذلك

#### MAJALIT AL\_FAJR VESTERBROGADE 208

#### DENMARK-1800 FREDERIKSBERG C.

وقد عرضت ما ورد في المجلة على أحد الإخوة الذين لديهم تسجيل لبرنامج "الشريعة والحياة" الذي استضاف فضيلة الشيخ القرضاوي فأكّد صحة هذا الكلام، وقد شارك في البرنامج هاتفياً ما يُسمّى "التسخيري" الذي هو ألد أعداء السنة، وجهوده التبشيرية بالدين الشيعي في أفريقيا وجنوب شرق آسيا واضحة لا يستطيع هو أو من بين يديه أن يُنكرها، وهو أحد أعمدة الإرهاب في نظام الآيات في إيران، والعجيب بل المدهش أن التسخيري عضو في مجمع الفقه الإسلامي.

- (٢) لا أدري إذا كان فضيلة الشيخ القرضاوي تحدث مع التسخيري حول دماء أهل السنة الأبرياء في إيران التي أريقت بغير ذنب، أو أنه تكلم معه من أجل السماح لأهل السنة ببناء مسجد واحد أسوة باليهود والنصارى في طهران، أم تغاضى فضيلة الشيخ القرضاوي عن كل هذا حفاظاً على الود مع الصديق التسخيري والطغمة الحاكمة في إيران.
- (٣) أحسد التسخيري على هذه التقية العجيبة، والتسخيري يعلم قبل غيره أن فضيلة الشيخ القرضاوي وأهل السنة جميعاً كفّار مخلدون في النار كما تنطق روايات الشيعة بذلك، ثم ألا يستحي التسخيري أن يُكيل هذا المديح للشيخ القرضاوي الذي هو وسائر أهل السنة عند الشيعة أنجس من الكلب واليهود والنصاري. ولكن مفعول التقية العجيب الذي يتعاطاه الشيعة يأتي بأكثر من هذا.

<sup>(</sup>۱) نقلاً عن مجلة "الفجر" الصادرة عن مركز الإعلام الإسلامي بالدانمارك، العدد ٤ شعبان ١٤١٩هـ ص١٢-١٥ وقد نشرت المجلة عدة حلقات بعنوان "لا يا دكتور.. فالرافضة أعداؤنا.. وليسوا إخواننا" للأستاذ مصطفى المصراتي ابتداء من العدد المذكور، وعنوان المجلة لمن يرغب في الحصول على المقالات هو:

بوصفه لثورة الخميني بـ (الكيان القرآني) التي (أوجدت أملاً كبيراً في الجماهير بالغد القرآني) والتي (جعلتها أمريكا والعدو الصهيوني العدو رقم واحد لها)(١).

وأضاف متحدثاً عن طالبان: (مواقف طالبان اليوم حلقة من حلقات التآمر على الثورة الإسلامية(!!!)) التي استهدفتها (ولكن من جهتها الشرقية هذه المرة).

وتساءل تسخيري: (أي إسلام هذا يعمل على زعزعة أمن دولة القرآن<sup>(٢)</sup> أو التشكيك في أهدافها؟).

وأكد على (إن إلهاء الثورة الإسلامية (!!!) يصب في خانة سياسات الاستكبار العالمي التي تدرجت في ضرب الثورة)(٣).

وهاجم تسخيري بشدة حركة طالبان زاعماً أنهم (شوهوا الكثير من القيم) و(عرضوا صوراً كثيرة خاطئة للإسلام) وأنهم (يعملون على إلهاء الثورة الإسلامية (!!!) وضرب أمنها السياسي).

وحول دور إيران أيام الجهاد الأفغاني ادعى تسخيري أن إيران (خدمت الثورة والجهاد الإسلامي في أفغانستان خدمة كبرى) موضحاً (إننا نؤوي على ربوعنا أكثر من مليوني أفغاني منذ عشرين عاماً قاسمناهم لقمة عيشنا.. وسنبقى كذلك.. لقد قدمنا الكثير من الخدمات لأفغانستان).

الدكتور القرضاوي علّق على حديث تسخيري قائلاً: والله كنت أتوقع من صديقنا العلامة الشيخ التسخيري لهجة أخف وأحكم من هذه اللهجة، لأن هذه اللهجة في الحقيقة كما أشرت هي تُصعّد، ولسنا في حاجة إلى التصعيد.

وأبدى الدكتور القرضاوي إعجابه بتصريحات وزير الدفاع الإيراني التي قال

<sup>(</sup>۱) انظر الفصل الرابع من هذا الكتاب، وكيف أن أمريكا والكيان الصهيوني جعلوا إيران "الحبيبة الأولى" لا "العدو رقم واجد" كما يزعم الرافضي الذي لا يخجل من كذبه ودجله.

<sup>(</sup>٢) لا أدري عن أي قرآن يتحدث التسخيري، أهو القرآن المتداول بين المسلمين؟ أم القرآن الذي سوف يأتي به مهدي الشيعة في آخر الزمان ويعلم الناس قراءته؟ فإذا كان الأول فأظن أن التسخيري ومن يدين بدينه أبعد الناس عن الحديث عن هذا القرآن، وإذا كان الثاني فهو على حق. ولكن متى يأتي هذا المهدي؟ فالشيعة قد طال بهم الانتظار لهذا السراب، وانظر الفصل الأول من هذا الكتاب لتكون على علم بنوعية القرآن الذي يتحدث عنه التسخيري ومن يدين بدينه.

<sup>(</sup>٣) ونحن نسأل التسخيري: هل الجماعات التخريبية المدربة في إيران ولبنان من قبل الشيعة حينما قامت بالتخريب والقتل في بعض دول الخليج العربي يصب في خانة الاستكبار أم في خانة التشيع. وطالبان في موقف الدفاع لا الهجوم، وقد فصلنا القول في الفصل الثالث من هذا الكتاب. ولا ندري أهو حلال لإيران أن تدرب وتزرع جواسيسها وعناصرها التخريبية في دول الخليج العربي وحرام على طالبان الدفاع عن سيادة أراضيها؟ لا أدري بأي منطق يتكلم هذا التسخيري؟

فيها: إن إيران لن تُستدرج إلى حرب لم تُقرّرها، ووصف تلك التصريحات بأنها (غاية الحكمة).

وحول الخلاف بين السنة والشيعة، تساءل الدكتور القرضاوي: (لماذا لا يسعى المسلمون إلى نوع من التعايش والوفاق مهما تكن القضايا التي بينهم؟).

وخطأ الدكتور القرضاوي قتل حركة طالبان الدبلوماسيين الإيرانيين قائلاً: (لا نوافق على ما فعلته طالبان في قضية الدبلوماسيين، والدبلوماسيون مصونون شرعاً والرسل لا تُقتل).

وعاد التسخيري إلى الحديث من جديد، وبعد أن أبدى تقديره لـ (سماحة الشيخ) ولـ (روحه العالية وغيرته على الوحدة) ادّعى أن (مسألة الشيعة والسنة) هما (جناحان للأمة الإسلامية تطير بهما، وإن أي تفرقة بينهما في الواقع تأتي من عدو!!!).

وتخرصات التسخيري تذكرني بقصيدة قرأتها منذ فترة ليست بالقصيرة، هذه القصيدة بعنوان "الديك والثعلب" وفيما يلى نصها:

ظهر الشعاب يوماً ومسمى في الأرض يهدي ومساء ويسقول السحمد شه يساعبداد الله تسوبوا واطلبوا السديك يسؤذن في أتسى السديك رسولٌ علي المسرعاد عليه فسأجاب السديك عُسذاً من ظن يسوماً مخطئ من ظن يسوماً

في ثياب الواعظينا ويسبب المماكرينا إله العالمينا فهو كهف التائبينا لصلاة الصبح فينا من إمام المماكرينا وهو يرجو أن يلينا يا أضلُ. المهتدينا

فهل نملك نحن حصافة الديك في التعامل مع الشيعة؟ أم إننا ننخدع بالشعارات الجوفاء التي يرفعون لواءها، وهي في الحقيقة تخدير للذين يجهلون حقيقتهم ومقاصدهم، فهل أطمع أن يصبح المسلمون في حصافة هذا الديك الذي عرف مُسبقاً أراجيف وزيف كلام الثعلب وإن لبس مسوح التقوى والصلاح؟

الدكتور القرضاوي أبدى إعجابه مرة أخرى بإيران وقوتها العسكرية قائلاً:

14

وتحدّث الدكتور القرضاوي عن زيارته الأخيرة إلى إيران التي التقى فيها الساسة الإيرانيين فقال: (زرت إيران منذ عدة أشهر، ووجدت تجاوباً طيباً، وحرصاً على التقريب بين المذاهب الإسلامية، والشيخ التسخيري يتبعه مجمع التقريب بين المذاهب الإسلامية).

وأبدى الدكتور اعتراضه على بعض سياسات حركة طالبان خصوصاً تلك المتعلقة بعمل المرأة وتعليمها، إلا أنه قال: (إن الواجب الإسلامي يقتضينا أن نرشد حركة طالبان وأن ننصح لهم كما ننصح للإيرانيين).

ثم عاد الدكتور ثانية إلى الخلاف بين السنة والشيعة فقال: (ليكن سني وشيعي، وإنما أليس يقولون لا إله إلا الله محمد رسول الله؟.. أليس يصلون إلى قبلة واحدة.. نستطيع أن نجتمع على الحد الأدنى الذي لا بد منه)(٢).

مشاهد من السويد يُدعى (أبو فاطمة) سأل الدكتور القرضاوي: (كيف للشيخ القرضاوي أن يواخي نفسه وبين الشيخ الشيعي. . الذين يسبون عائشة والصحابة؟ كيف تواخي بينهم وبين المسلمين الذين يجاهدون في سبيل الله؟).

وكان رد الدكتور على السؤال: (أنا أريد أن أقول للأخ نحن لسنا في محاكمة

<sup>(</sup>۱) هل يعلم فضيلة الشيخ القرضاوي وجهة هذا الصاروخ؟ أهو موجّه ضد اليهود أم ضد أهل السنة في الخليج وشبه الجزيرة العربية؟ وهل يعلم الشيخ سبب تسمية الصاروخ بالشهاب الثاقب؟ أقول مجرد تخمين: بما أن أهل السنة عند الشيعة شر من اليهود والنصاري وإنهم كفار ردّة وهو أغلظ من الكفر الأصلي صنعوا لهم هذا الصاروخ لإبادتهم، وقد ألف أحد علمائهم كتاباً أسماه "الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب"، ربما جاءت هذه التسمية تيمناً باسم هذا الكتاب، والصاروخ إنما هو "الشهاب الثاقب في إبادة النواصب".

<sup>(</sup>٢) وما الحد الأدنى الذي يمكن أن نتفق فيه مع الشيعة؟ ولا يخفى على فضيلة الشيخ أن هناك حداً أدنى للاتفاق مع اليهود والنصارى والشيوعيين والرأسماليين والهنادكة والبوذيين وكافة الأديان والمذاهب في العالم، فلماذا لا نتحد معهم؟ أيمكن أن نتحد مع الشيعة وهم يُكفروننا ويعتقدون بتحريف القرآن ويسبون الصحابة ويلعنون سلف هذه الأمة؟ بأي عقل ومنطق يتكلم فضيلة الشيخ؟ هل يريد الشيخ أن ننسلخ من إسلامنا ونعتنق دين الشيعة؟ أم يريد منا أن نُصبح ونمسي ونحن نلعن خيار البشر بعد الأنبياء عليه إن التميع في هذه القضايا لا يمكن لعاقل أن يُقرّه. نحن والشيعة نسير في خطين متوازيين لا يمكن أن نلتقي مهما امتدت الخطوط. وهذه هي الحقيقة شئنا أم أبينا.

للمذهب الشيعي أمام مذهب السنة والعكس، نحن الآن نريد المصالحة. . لا نريد أن نزيد النار اشتعالاً . . الكلام الذي يقوله الأخ هو أيضاً في طريق التصعيد، نحن لا نريد التصعيد. . الشيعة لنا انتقادات عليهم ولكن ليس معنى هذا أنه ليس هناك موضع للقاء، أنا أقول هناك موضع لقاء).

وانبرى الدكتور القرضاوي من جديد للدفاع عن رافضة إيران والتماس الأعذار لهم وكأنه ناطق باسم حكومة إيران، وذلك من خلال الإجابة على سؤال طرحه أحد المشاهدين وهو: أين كانت إيران حينما دخل السوفييت أفغانستان؟ وكان جوابه: (السوفييت دخلوا أفغانستان. يمكن قبل أن تقوم الثورة الإيرانية. عين قامت الثورة قامت عليها المشاكل من أول يوم، ودخلت في حرب مع العراق استمرت عشر سنوات!!! وبعدين هي ساعدت في حرب إيران (كذا قال والسياق كان يقتضي أن تكون: وبعدين هي ساعدت في حرب أفغانستان) واستقبلت اللاجئين كما قال الشيخ التسخيري).

وأضاف: (وأنا في الحقيقة لا أحب هذه اللهجات التي تزيد من حدة التوتر) مؤكداً أن (هناك إمكانية التعايش، وهناك يمكن أن نقف على أرضية مشتركة تقاوم أعداء الإسلام، ونتعاون فيما ينفع الأمة الإسلامية، يكفي أن إيران واقفة ضد إسرائيل!!! وتعتبر العدو الأول للقوى الصهيونية والصليبية، فلولا أن لها موقف سليم ما فعل هؤلاء معها، ولا وقفوا معها هذا الموقف).

وعندما تحدث أحد المشاهدين عن أن إيران طوال التاريخ لم تقدّم للإسلام شيئاً، وإن ما يحدث هو فرصة ذهبية لإيران لتثبت العكس، قال الدكتور القرضاوي معلّقاً: (أنا فقط أريد.. الأشياء التي من شأنها تزيد التوتر.. أرى أن نغضّ الطرف عنها الآن، نحن الآن في سبيل الإصلاح).

(وأما الخلاف المذهبي.. حقيقة السنة والشيعة.. وهذه الأشياء.. هذه يمكن أن يلتقي فيها العلماء ويناقشوا، ويكون هناك أشياء في ظل الحرص على وحدة الأمة، وفي ظل العمل على التوفيق قدر الإمكان، فهذا هو الرأي الذي ينبغي أن نتبناه ولا نتركه).

وختم الدكتور القرضاوي حديثه: (لا نريد أن يأخذ (الخلاف بين طالبان وإيران) الشكل المذهبي بين السنة والشيعة. . فهذا خطر ينبغي أن نسد بابه ما استطعنا).

هذا ملخص ما تفضّل به الشيخ القرضاوي وما ادعاه التسخيري في ذلك البرنامج. وأرجو أن يتسع صدر فضيلة الشيخ القرضاوي للنقد البنّاء، وليس هدفنا التشهير وقد انتهجت في ردّي على فضيلته نهجاً علمياً بحتاً مع الأدب في مناقشتي لفضيلته، وهذا ما يلاحظه القارئ الكريم لهذا الكتاب المتواضع، وهذا الأسلوب هو الذي أرتضيه لنفسي في مناقشة الأفاضل أمثال الشيخ حفظه الله تعالى.

وقد راعيت الاختصار قدر الإمكان ولو أردنا الاسترسال لطال بنا المقام ولاحتجنا إلى أضعاف الكتاب، وجعلت مدار هذا الكتاب على أربعة فصول:

الفصل الأول: عقيدة الشيعة في القرآن الكريم: رددت على فضيلة الشيخ في مسألة التحريف وذكرت له أكثر من أربعمائة نموذج من الآيات التي يزعم الشيعة أنها محرّفة وذلك من مصادرهم. إضافة إلى ذكر علمائهم القائلين بالتحريف، وهذا الفصل أطول فصول الكتاب لأهميته في بيان عقيدة القوم في كتاب الله على الذي ينبغي أن يكون المصدر الأول الذي يجب أن نتفق عليه، وإذا كنّا لا نتفق على القرآن الكريم فعلى أي شيء نتفق؟

الفصل الثاني: عقيدة الشيعة في أهل السنة: استعرضت خلاله نظرة الشيعة إلى أهل السنة وبيان حكمهم من أوثق المراجع الشيعية في الماضي والحاضر، وهو بمثابة رد على من يقولون بإمكانية التقريب بين المسلمين والشيعة، وأرجو أن يقرأه فضيلة الشيخ القرضاوي بأناة وتمعن، وبعد ذلك يسأل نفسه: هل حقاً أن هناك إمكانية للتقريب بين أهل السنة والشيعة؟

الفصل الثالث: إيران وحركة طالبان: وهذا الفصل محاولة للرد على الشيخ في دفاعه عن إيران وكيل التهم لحركة طالبان.

الفصل الرابع: إيران والشيطان الأكبر (أمريكا) والعدو الصهيوني: وهو دحض لمقولة الشيخ القرضاوي بأن الغرب الصليبي واليهود يناصبون إيران العداء، وقد بينت في هذا الفصل العلاقة الحميمة بين الشيطان الأكبر واليهود مع الدولة التي يزعم الشيخ القرضاوي بأنها دولة إسلامية (!!!).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أبو عبد الرحمن محمد مال الله ۱۲ جمادی الأولی ۱۲۲هـ

الفصل الأول

# عقيدة الشيعة في القرآن الكريم

ذهب أكثر علماء الشيعة أمثال الكليني صاحب الكافي، والقمي صاحب التفسير، والمفيد، والطبرسي صاحب الاحتجاج، والمجلسي، وغيرهم من علماء الشيعة - وسيأتي ذكر الباقي منهم - إلى القول بتحريف القرآن، وأنه أسقط من القرآن الكريم كلمات بل آيات، حتى إن بعض علمائهم المتأخرين ويلقبونه بخاتمة المحدّثين النوري الطبرسي صنّف كتاباً أسماه "فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب"، أورد فيه كلام علماء الشيعة القائلين بالتحريف، غير أن بعض علماء الشيعة أمثال الطوسي صاحب التبيان، والمرتضى الذي هو ثاني اثنين شاركا في تأليف "نهج البلاغة" المنسوب زوراً وبهتاناً إلى على رائية، والطبرسي صاحب مجمع البيان، والبعض منهم في العصر الحاضر أنكروا التحريف.

ربما يظن القارئ المسلم أن ذلك الإنكار صادر عن عقيدة، بل إن الواقع إنما صدر منهم ذلك لأجل التقية التي يحتمون بها لا سيما من المسلمين.

وفي ذلك نقل النوري عن الجزائري صاحب "الأنوار النعمانية" قوله: إن الأصحاب قد أطبقوا على صحة الأخبار المستفيضة بل المتواترة الدالة بصريحها على وقوع تحريف القرآن.

وقال الجزائري أيضاً: إن الأخبار الدالة على ذلك تزيد على ألفي حديث وادّعي استفاضتها جماعة كالمفيد والمحقّق الدامادا والعلامة المجلسي وغيرهم، بل الشيخ (١) أيضاً صرّح في التبيان بكثرتها، بل ادّعى تواترها جماعة (٢).

<sup>(</sup>١) أبو جعفر الطوسي.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب للنوري ص٢٧٧.

وأما إنكار المرتضى للتحريف فيرد عليه أحد علماء الشيعة الهنود في كتابه "ضربة حيدرية" ٨١/٢ بقوله: فإن الحق أحق بالاتباع، ولم يكن السيد علم الهدى معصوماً حتى يجب أن يُطاع، فلو ثبت أنه يقول بعدم النقيصة مطلقاً لم يلزمنا اتباعه ولا خير فيه.

وبعد هذا البيان الموجز نجد الشيخ القرضاوي يقول في كتابه "المرجعية العليا في الإسلام" ص١٤: قد يقول البعض: إن الشيعة الجعفرية الاثني عشرية يقولون بأن القرآن الحالي لا يحتوي على الوحي المُنزّل من عند الله. وهذا مذكور في الكافي وفي بعض كتبهم. ولكن المحققين منهم (!!!) يرفضون هذه الروايات، ويعتبرونها من كلام الإخباريين، والعمدة هم الأصوليون، ولهذا لا يوجد عند الشيعة مصحف غير مصحف سائر المسلمين، فهو الذي يطبعونه، ويُحقّظونه لأولادهم، ويذيعونه في إذاعاتهم وتلفازهم، ويُفسّرونه في كتبهم، وهم مجمعون (!!!) على أن ما بين دفتي المصحف كلام الله بيقين، أما السنة فهم لا يرفضونها من حيث المبدأ، ولكن يشرطون أن تُروى عن طريق رجالهم وحدهم، وهذا ما نُنكره عليهم، كما أنهم يضمون إلى سنة النبي على الأثمة الاثني عشر المعصومين في اعتقادهم، وهو ما نخالفهم فيه أيضاً.

هذا الكلام غريب جداً أن يصدر عن الشيخ القرضاوي، أهو ناتج عن جهل الشيخ بعقيدة الشيعة في القرآن الكريم، أم محاباة للشيعة الذين يزورهم في إيران؟

أما الاحتمال الأول فهو بعيد جداً، فالشيخ عالم بخفايا الشيعة ومعتقداتهم، وقد حدثني بعض المدافعين عن الشيخ القرضاوي بأنه حاضر في جلسة خاصة عن الشيعة وبين أخطاءهم العقائدية، وأن الشيخ لا يجهل عقائد الشيعة، بل إنه على علم بأصولهم ومعتقداتهم، ولكن الشيخ القرضاوي لا يستطيع أن يجاهر بذلك مراعاة للشيعة، فالتصريح بذلك يفتح عليه جبهة هو في غنى عنها. والاحتمال الثاني الذي أطمئن عليه وأميل إليه، أن الشيخ القرضاوي متساهل جداً جداً في هذه المسائل لئلا يفقد صلة الود مع الشيعة، والشيخ لم ينفرد بهذا الموقف بل له سلف في ذلك. وليت الشيخ حفظه الله تعالى سلك هذا المسلك مع الذين يخالفونه في الفروع دون الأصول، أم إن هؤلاء لا يستحقون معشار ما يستحقه الرافضة!

ولنا سؤال للشيخ القرضاوي أرجو أن يتفضل بالإجابة عليه: هل الذين قالوا بالتحريف من علماء الشيعة هم من الإخباريين دون الأصوليين؟ ومتى نشأ هذا التقسيم؟ هل الكليني والقمي والمفيد والطبرسي والطوسي من الإخباريين أم من الأصوليين؟ والمسمّى بـ "الخميني" إخباري أم أصولي؟

وبالعكس؟ وهل يصل الاختلاف بين الفرقتين لدرجة أنه ليس هناك نقاط مشتركة وبالعكس؟ وهل يصل الاختلاف بين الفرقتين لدرجة أنه ليس هناك نقاط مشتركة بينهما؟ هل الشيخ الفاضل قرأ كتاب "مصادر الاستنباط بين الأصوليين والإخباريين "(١) لمؤلفه محمد الغراوي والذي طبعه مكتب الإعلام بقم، حتى يستطيع فضيلة الشيخ التفوّه بهذا الادعاء؟

وهل اطّلع الشيخ على نص واحد لا أكثر على تكفير المفيد أو الكليني أو الجزائري بقولهم في تحريف القرآن؟ هل هم كما قال الخوئي: إن حديث تحريف القرآن خرافة وخيال لا يقول به إلا من ضعف عقله (٢). هل يوجد في المعاصرين من علماء الشيعة يقول بأن الكليني والمفيد وغيرهما من علماء الشيعة الذين يقولون بالتحريف ضالون بقولهم هذا وضعاف العقول لا يعون ما يقولون؟

يا فضيلة الشيخ: إن دفاعك عن الشيعة ونفي تحريف القرآن عنهم لا طائل من ورائه، فأصغر طالب علم يعرف أن قولك هذا غير صحيح بل هو غش وخداع للمسلمين في تجميل عقائد الشيعة والله تعالى سائلك عن هذا.

وأما قولك: "لكن المحققين منهم يرفضون هذه الروايات" فهو بعيد جداً عن الواقع الذي نعيشه، فها هي مطابع بيروت وإيران تطبع تلك الكتب وعلى رأسها الكافي وكتب أخرى يندى لها الجبين وفيها ما فيها من التطاول على القرآن الكريم، فهل قام الناشرون بحذف ما يدل على التحريف، أم إنهم يعتقدون بأن هذا من صلب العقيدة لا يجوز حذفه؟ وشاه إيران على ضلاله وفسقه لم يسمح بطبع بعض الأجزاء من موسوعة البحار "بحار الأنوار" للمجلسي وهي الأجزاء من ٢٩ إلى آخر ما لم يُطبع من البحار بحجة تطاول المجلسي لا رحم الله فيه مغرز إبرة على الصحابة، ولكن بعد مجيء الخميني الذي تعتبره قائداً إسلامياً وبايعه بعض الذين على نهجك سمح بطباعة تلك الأجزاء لينال مرضاة الله تعالى والتقرّب إليه ببُغض الصحابة رضوان الله عليهم جميعاً.

يا فضيلة الشيخ: نحن لا نعيش في أصقاع نائية عن الشيعة، بل نخالطهم

<sup>(</sup>۱) الكتاب في الأصل رسالة ماجستير، جامعة الكوفة (كلية الفقه)، تحت إشراف عدنان على البكاء، والكتاب فيه مغالطات وأكاذيب على أهل السنة، من ذلك حصره أهل السنة بالأشاعرة والمعتزلة والماتريدية ١٩٣-٢٠٣ وغير ذلك من الأكاذيب، ولا أدري كيف مُنح هذا الباحث على كتابه هذا، ولا عجب إذا كانت الجامعة هي "جامعة الكوفة".

<sup>(</sup>٢) البيان في تفسير القرآن ص٢٧٨.

ونعرف أنهم يضمرون لنا العداوة والبغضاء وإن كُرههم لنا لأشد من كره اليهود والنصارى والذين أشركوا، ولا نقول هذا تعسفاً بل عن معتقد مسطور في كتبهم، وقد فصّلت في هذا الفصل "عقيدة الشيعة في أهل السنة" من هذا الكتاب. وأنت يا شيخ تعيش بين ظهرانيهم في قطر وتعرف حقائق كثيرة عن الشيعة نحن نجهلها، فهل من الأمانة أن يكتم العالم علمه، وأن يُضلّل العامة بأشياء ما أنزل الله تعالى بها من سلطان؟ أنت يا فضيلة الشيخ أكبر من هذا بكثير، فاتق الله تعالى في هذه الأمة ولا تزدها جهلاً فوق الجهل المزمن في عقول الكثيرين منهم.

وقولك: "لا يوجد عند الشيعة مصحف غير مصحف سائر المسلمين، فهو الذي يطبعونه" إلى آخر كلامك. ولا أدري هل هذا الكلام للاستهلاك الجماهيري، أم أن هذا القول نابع من التتبع لكتب الشيعة وأقوال علمائها؟

وأقول لك حفظك الله تعالى وهداك: أدع الإجابة على هذا السؤال الغريب والغير منطقي لأحد علماء الشيعة الذين لهم مكانة عظيمة في نفوس الشيعة قديمهم وحديثهم، ألا هو شيخهم "المفيد" الذي يقول في كتابه "المسائل السروية" ص٨١-٨٢:

إنهم (١) أمروا بقراءة ما بين الدفتين، وأن لا يتعداه إلى زيادة فيه ولا نقصان منه حتى يقوم القائم على فيقرأ للناس القرآن على ما أنزله الله تعالى وجمعه أمير المؤمنين على. وإنما نهونا على عن قراءة ما وردت به الأخبار من أحرف تزيد على الثابت في المصحف لأنها لم تأت على التواتر، وإنما جاء بها الآحاد، وقد يغلط الواحد فيما ينقله؛ ولأنه متى قرأ الإنسان بما خالف بين الدفتين غرر بنفسه وعرض نفسه للهلاك. فنهونا على عن قراءة القرآن بخلاف ما ثبت بين الدفتين لما ذكرناه.

ويقول أيضاً نعمة الله الجزائري في "الأنوار النعمانية" ٣٦٣/٢: قد روي في الأخبار أنهم على أمروا شيعتهم بقراءة هذا الموجود من القرآن في الصلاة وغيرها والعمل بأحكامه حتى يظهر مولانا صاحب الزمان فيرتفع هذا القرآن من أيدي الناس إلى السماء ويُخرج القرآن الذي ألفه أمير المؤمنين على فقرأ ويعمل بأحكامه.

ويقول المجلسي: ولأنه متى قرأ الإنسان بما يخالف ما بين الدفتين غرّر بنفسه مع أهل الخلاف<sup>(۲)</sup> وأغرى به الجبارين وعرّض نفسه للهلاك، فمنعونا على عن قراءة القرآن بخلاف ما ثبت بين الدفتين لما ذكرناه (۳).

<sup>(</sup>١) أي الأئمة المعصومين عند الشيعة.

<sup>(</sup>٢) أي أهل السنة.

<sup>(</sup>٣) انظر: مرآة العقول ٣١/٣، بحار الأنوار ج٩٢ ص٦٥ وكلاهما للمجلسي.

ويقول حسن العصفور البحراني في كتابه "الفتاوى الحسينية في العلوم المحمدية" ص١٥٦: ويجب أن يقرأ بأحد القراءات المُدّعى تواترها المقبولة عندهم ولا يجوز أن يقرأ بغيرها وإن كان هي القراءة المُنرّلة الأصلية الثابتة عن أهل الذكر على لأن الزمان زمان هدنة وتقية ولهذا أتى الأمر منهم على بالقراءة كما يقرأ الناس حتى يأتيكم من يُعلّمكم.

وربما يقول فضيلة الشيخ كما قال قبله محمد الغزالي في كتابه "دفاع عن العقيدة والشريعة" ص٢٦٤-٢٦٥، والذي استشهد به الرافضي مرتضى الرضوي في كتابه "في سبيل الوحدة الإسلامية (!!!)" ص٢٢-٢٣، يقول الغزالي عن جهل تام بعقيدة الشيعة في القرآن:

إنني آسف لأن بعض من يرسلون الكلام على عواهنه، لا بل بعض ممن يسوقون التُهم جزافاً غير مبالين بعواقبها دخلوا في ميدان الفكر الإسلامي بهذه الأخلاق المعلولة فأساؤوا إلى الإسلام وأمته شر إساءة.

سمعت واحداً من هؤلاء يقول في مجلس علم: إن للشيعة قرآناً آخر يزيد وينقص عن قرآننا المعروف. فقلت له: وأين هذا القرآن؟ إن العالم الإسلامي الذي امتدت رقعته في ثلاث قارات ظل من بعثة محمد على إلى يومنا هذا بعد أن سلخ من عمر الزمن أربعة عشر قرناً لا يعرف إلا مصحفاً واحداً مضبوط البداية والنهاية، معدود السور والآيات والألفاظ، فأين هذا القرآن الآخر؟ لماذا لم يطّلع الإنس والجن على نسخة منه خلال هذا الدهر الطويل؟ لماذا يُساق هذا الافتراء؟ ولحساب من تفتعل هذه الإشاعات، وتلقى بين الأغرار ليسوء ظنهم بإخوانهم (الله وقد يسوء ظنهم بكتابهم. إن المصحف واحد يطبع في القاهرة فيقدسه الشيعة في النجف (!!!) أو في طهران (!!!) ويتداولون نسخه بين أيديهم وفي بيوتهم دون أن يخطر ببالهم شيء البتة إلا توقير الكتاب ومُنزله جل شأنه ومُبلغه كلي ، فلم الكذب على الناس وعلى الوحي (٢٠)!

<sup>(</sup>١) لا نظن أن مسلماً يعتقد أن محرّفة الكتاب ولاعني الأصحاب هم إخوانه. فلا معتقد ولا أُخوّة تجمع سننا وبينهم.

رم) عوام الشيعة لا يعرفون أن علماءهم يقولون بالتحريف، ولذا فإنهم على الفطرة باعتقادهم أن القرآن الذي يقرؤونه هو القرآن المُنزّل، ولا أدري ما ذنب أهل السنة إذا لم يُبين علماء الشيعة معتقدهم الشيعة معتقدهم الصحيح في القرآن الكريم، أيخشون أن تثور ثائرة العامة عليهم؟ أم يفتضح أمرهم وينكشف للعامة أنهم على دين غير دين الإسلام. وكان الأحرى بالغزالي أن لا ينساق وراء عاطفته الملتهبة نحو الشيعة، بل كان من الواجب أن يسأل المتحدث عن دليله في قوله ذاك، ولكن لا يحق للشيعة أن يُلزموا أهل السنة بقول الغزالي أو غيره ممن يجهلون عقيدة الشيعة، وكنا نتمنى من الغزالي قبل موته أن يكون رفيقاً وليناً مع أهل السنة مثلما كان مع الشيعة، وأن لا يتهكم على الإسلام وأهله كما فعل في كتابه الذي سقة عقائد علماء المسلمين ولا أحتاج إلى ذكره فهو معروف لذى العلماء وطلبة العلم.

والجواب من كتب الشيعة لا من كتب المسلمين: يقول الطبرسي في كتاب الإحتجاج ج١ ص٢٢٥: عِن أبي ذر الغفاري أنه قال: لما توفي رسول الله صِلَّى الله عليه وآله جمع علي عليه القرآن وجاء به إلى المهاجرين والأنصار وعرضه عليهم لما قد أوصاه رسول الله صلَّى الله عليه وآله، فلما فتحه أبو بكر خرج في أول صفحة فتحها فضائح القوم، فوثب عمر وقال: يا علي اردده فلا حاجة لنا فيه، فأخذه عليها وانصرف. ثم أحضروا زيد بن ثابت - وكان قارئاً للقرآن - فقال له عمر: إن علياً جاء بالقرآن وفيه فضائح المهاجرين والأنصار، وقد رأينا أن نؤلف القرآن ونسقط منه ما كان فيه فضيحة وهتك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك، ثم قال: إذا فرغت من القرآن على ما سألتم وأظهر عليّ القرآن الذي ألفه أليس قد بطل كل ما عملتم؟ قال عمر: فما الحيلة؟ قال زيد: أنتم أعلم بالحيلة، فقال عمر: فما الحيلة دون أن نقتله ونستريح منه، فدبر في قتله على يد خالد بن الوليد فلم يقدر على ذلك. فلما استخلف عمر سأل علياً عليه أن يدفع إليهم القرآن فيحرفوه فيما بينهم، فقال: يا أبا الحسن إن جئت بالقرآن الذي كنت قد جئت به إلى أبي بكر حتى نجتمع عليه، فقال عليه: هيهات ليس إلى ذلك سبيل، إنما جئت به إلى أبي بكر لتقوم الحجة عليكم، ولا تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين، أو تقولوا ما جئتنا به، إن القرآن الذي عندي لا يمسه إلا المطهرون والأوصياء من ولدي، قال عمر: فهل لإظهاره وقت معلوم؟ فقال عليه: نعم إذا قام القائم من ولدي، يظهره ويجمل الناس عليه، فتجرى السنة به<sup>(۱)</sup>.

ومن أراد الاستزادة فعليه بمراجعة: الإرشاد للمفيد ٣٦٥، الأنوار النعمانية للجزائري ٢/٠٣٠، يوم الخلاص لكامل سليمان ص٢٧١-٢٧٢، تاريخ ما بعد الظهور للصدر ٦٣٨.

وهل يعلم فضيلة القرضاوي أن للشيعة مصحفاً آخر يسمّى "مصحف فاطمة"؟ فإذا كان لا يعلم - وعندي شك في ذلك - فأرجو من فضيلته مراجعة المصادر التالية، وهي كلها مراجع شيعية ليس بينها مرجع إسلامي واحد:

بصائر الدرجات: ۱۷۳، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۷۹، ۱۸۰، ۱۸۱، ۱۹۰،

<sup>(</sup>۱) نقل هذه الرواية: الفيض الكاشاني في المقدمة السادسة من تفسيره الصافي ٤٤-٤٣، المجلسي في بحار الأنوار ٤٤/٩٦، محمد باقر الأبطحي في جامع الأخبار والآثار ٤٤/٤٥، الأصفهاني في مكيال المكارم ١٩٥١-٢٠، الحويزي في تفسيره نور الثقلين ١٢٦٦، العاملي في مرآة الأنوار ومشكاة الأسرار ٢٨، البحراني في الدرر النجفية ٢٩٨، حبيب الله الخوئي في منهاج البراعة ٢٠٨/٢، عدنان البحراني في مشارق الشموس الدرية ١٣٨، وغيرهم من علماء الشيعة.

الإمامة والتبصرة: ١٢.

الكافي ج١: ٢٣٩، ٢٤٠، ٢٤١، ج٨: ٥٨.

من لا يحضره الفقيه ج٤: ١٩٩.

الخصال: ٥٢٨.

معانى الأخبار: ١٠٣.

روضة الواعظين: ٢١١.

خاتمة المستدرك ج٣١: ٣١٥.

الإيضاج: ٤٦١، ٢٦٤.

شرح الأخبار ج١: ٢٤١.

الإرشاد ج٢: ١٨٦.

إعلام الورى بأعلام الهدى ج١: ٥٣٦.

الاحتجاج ج٢: ١٣٤.

الخرائج والجرائح ج٢: ٨٩٤.

مناقب آل أبي طالب ج٣: ٣٧٤.

كشف الغمة ج٢: ٣٨٤.

الصراط المستقيم ج١: ١٠٥.

تأويل الآيات ج١: ١٠٢، ٣٧٤، ج٢: ٣٢٣، ٧٢٤.

المحتضر: ١١٤.

الفصول المهمة في أصول الأئمة ج١: ٥٠٦، ٥٠٩.

مدينة المعاجز ج٢: ٢٦٧، ج٥: ٣٢٩، ٣٣٠.

ينابيع المعاجز: ١٢٧، ١٢٩، ١٣٠، ١٣١، ١٣١، ١٩٥.

شرح زيارة الجامعة ج١: ٨٢.

مصباح الهداية: ٢٢٥.

مسند الإمام الرضا ج١: ١٠٢.

معجم أحاديث الإمام المهدي ج٣: ٣٨٨.

وعند الشيعة قصة شهيرة تُسمّى "الجزيرة الخضراء" وهي جزيرة خاصة بمهدي الشيعة وأبنائه، اخترعها أحد رواة الشيعة وهو علي بن فاضل المازندراني، وهي قصة طويلة جداً سمجة ركيكة، وقد رأى هذا الراوي أحد أبناء مهدي الشيعة والمسمّى شمس الدين محمد، وقد ورد في هذه القصة أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين قد أجمعوا على تحريف القرآن وأسقطوا منه الآيات الدالة على فضل آل البيت رضوان الله عليهم، وحذفوا فضائح المهاجرين والأنصار.

وربما يقول فضيلة الشيخ القرضاوي أن هذا من الأساطير، فأقول له بارك الله فيه وجعله ممن طال عمره في طاعة الله تعالى وحسن عمله وختم له بالخاتمة الحسنة: إن هذه الرواية مذكورة في أكثر من أربعين مصدراً من مصادر الشيعة، وأذكر باختصار من ذكرها لكي يطمئن فضيلة الشيخ أننا لا نسلك مسلك الشيعة في اتهام خصومهم (۱):

محمد باقر المجلسي في كتابه بحار الأنوار ١٥٩/٥٢.

محمد مكي الملقّب عند الشيعة بالشهيد الأول في الأمالي بإسناده عن على بن فاضل.

محمد كاظم الهزارجريبي في كتاب المناقب.

<sup>(</sup>۱) رجعت في ذلك إلى: "فصول البيان في تحريف الشيعة للقرآن" ١٧٤/١ للأخ إبراهيم عيسى السامرائي، وهذا الكتاب من أفضل الكتب التي بحثت في التحريف عند الشيعة، وهو مخطوط لم يُطبع بعد، يسر الله تعالى لمؤلفه إتمامه وإعادة صياغته من جديد لكي يظهر بالمظهر اللائق والجدير بالجهد الرائع الذي بذله في تجميع المادة العلمية، وقد وعدني بذلك.

وكذلك "الجزيرة الخضراء ومثلث برمودا" لمؤلفه ناجي النجار، وهذا الشيعي تلاعب في نص الرواية وحذف منها مواضع التحريف ووضع مكانها نقطاً، للدلّس على القراء، وقد فضحه الأخ إبراهيم السامرائي في الكتاب السابق وبيّن المواضع التي حذفها النجار الدالة على التحريف، وهذا شأن الرافضة في كل زمان ومكان.

النوري الطبرسي في كتابه جنّة المأوى ص١٨١.

الكركي والملقّب عند الشيعة بالمحقق الثاني في كتابه ترجمة الجزيرة الخضراء.

شمس الدين محمد بن أمير أسد الله التستري في كتابه رسالة الغيبة وإثبات وجود صاحب الزمان.

نور الله المرعشى في كتابه مجالس المؤمنين.

مير لوحى في كتابه المهتدي في المهدي.

ميرزا محمد رضا في كتابه تفسير الأئمة لهداية الأمة.

الحر العاملي في كتابه إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات.

هاشم البحراني في كتابه تبصرة الولى في من رأى القائم المهدي.

نعمة الله الجزائري في رياض الأبرار في مناقب الأئمة الأطهار.

محمد هاشم الهروي في كتابه إرشاد الجهلة المصرّين على إنكار الغيبة والرجعة. عبد الله بن الميرزا عيسى بيك في كتابه رياض العلماء وحياض الفضلاء.

أبو الحسن الفتوني العاملي في كتابه ضياء العالمين.

عبد الله بن نور الله البحراني في كتابه عوالم العلوم والمعارف.

شبر بن محمد الحويزي في كتابه رسالة الجزيرة الخضراء.

الوحيد البهبهاني في كتابه الحاشية على مدارك الأحكام، وقد استشهد بهذه القصة على أدلة وجوب صلاة الجمعة في زمن الغيبة.

محمد عبد النبي (!!!) النيسابوري في كتابه الكتاب المبين والنهج المستبين.

أسد الله الكاظمي في كتابه مقابيس الأنوار ونفائس الأسرار.

عبد الله شبر في كتابه جلاء العيون.

أسد الله الجيلاني الأصفهاني في كتابه الإمام الثاني عشر المهدي.

مير محمد عباس الموسوي اللكهنوي في كتابه نسيم الصبا في قصة الجزيرة الخضراء.

إسماعيل النوري الطبرستاني في كتابه كفاية الموحدين في عقائد الدين.

علي بن زين العابدين في كتابه إلزام الناصب في إثبات ألحجة الغائب.

مصطفى الحيدري الكاظمي في كتابه بشارة الإسلام في ظهور صاحب الزمان.

محمد تقى الموسوي الأصفهاني في كتابه مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم.

على أكبر النهاوندي في كتابه العبقري الحسان في تواريخ صاحب الزمان.

بحر العلوم في كتابه تحفة العالم في شرح خطبة العالم.

الفيض الكاشاني في كتابه النوادر في جمع الحديث.

يوسف البحراني في كتابه أنيس المسافر وجليس الخواطر، ويسمّى الكشكول أيضاً.

هاشم البحراني في كتابه حلية الأبرار في أحوال محمد ﷺ وآله الأطهار.

محسن العصفور في كتابه ظاهرة الغيبة ودعوى السفارة، وهو معاصر.

محمد صالح البحراني في كتابه حصائل الفكر في أحوال الإمام المنتظر.

الخوانساري في روضات الجنات في ترجمة المرتضى.

محمد ميرزا التكابني في كتابه قصص العلماء في ترجمة وأحوال جعفر بن يحيى بن الحسن.

محمد تقي المامقاني في كتابه صحيفة الأبرار.

محمد هادي الطهراني في كتابه محجة العلماء ١٤٠.

بحر العلوم في الفوائد الرجالية ١٣٦/٣.

محمد الغروي في كتابه المختار من كلمات المهدي ١١٦/٢ و٤٤٧.

عبد الله عبد الهادي في كتابه المهدي وأطباق النور ٥٥، ٥٦، ١٠٢.

الأردبيلي في كتابه حديقة الشيعة ٧٢٩.

زين الدين النباطي في كتابه الصراط المستقيم لمستحقي التقديم ٢٦٤/٢-٢٦٦. أسد الله التستري في كتابه كشف القناع ٢٣١.

محمد رضا الحكيمي في كتابه حياة أُولي النهي الإمام المهدي ٥١٢.

حسن الأبطحي في كتابه المصلح الغيبي وكتابه الكمالات الروحية.

ياسين الموسوي في هامش النجم الثاقب للنوري الطبرسي ١٧٢/٢.

ونتحف فضيلة الشيخ القرضاوي ببعض أسماء علماء الشيعة وكتبهم الذين يقولون بالتحريف لئلا يطول بنا المقام، ومن أراد الاستزادة فعليه بمراجعة كتابنا "الشيعة وتحريف القرآن" حيث ذكرنا أقوالهم بالتفصيل. ونحن على استعداد لتزويد فضيلة الشيخ بمصورات من كتبهم إذا اقتضى الحال ورغب فضيلته في ذلك.

الكليني في الكافي حيث ذكر الكثير من روايات التحريف والآيات المحرّفة على حد زعمه دون أن يعلّق عليها.

القمي في تفسيره ١٠/١.

أبو القاسم الكوفي في كتابه "الاستغاثة في بدع الثلاثة" ص٢٥.

المفيد في كتابه "أوائل المقالات" ص١٣، وكتابه المسائل السروية ٨١-٨٠.

الأردبيلي في كتابه "حديقة الشيعة" ١١٨-١١٩.

علي أصغر في كتابه "عقائد الشيعة" ص٧٧.

الطبرسي في كتابه "الاحتجاج" ٢٢٢/١.

الكاشاني في "تفسير الصافي" ٣٢/١ (الطبعة القديمة)، وكتابه "هداية الطالبين" ص٣٦٨.

المجلسي في "تذكرة الأئمة" ص٤٩ و "حياة القلوب" ٢٨١/٢، وفي كتابه "بحار الأنوار" العشرات بل المئات من روايات التحريف وذكر الآيات المحرّفة على حد زعم الشيعة.

نعمة الله الجزائري "الأنوار النعمانية" ٢٥٧/٢.

أبو الحسن العاملي في المقدمة الثانية لتفسير مرآة الأنوار ٣٦، وطبعت كمقدمة لتفسير البرهان للبحراني.

الخراساني في كتابه "بيان السعادة في مقامات العبادة" ١٢/١.

علي اليزدي الحائري في كتابه "إلزام الناصب" ٢٧٧/١، ٢٥٩/٢ و٢٦٦.

حسين الدوردآبادي في كتابه "الشموس الساطعة" ص٤٢٥.

محمد كاظم الخراساني في "كفاية الأصول" ٢٨٤-٢٨٥.

ميرزا حبيب الله الخوئي في كتابه "منهاج البراعة" ١١٩/٢-١٢١.

عدنان البحراني في كتابه "مشارق الشموس الدرية" ص١٢٥ و١٣٥.

ميرزا محمد الأصفهاني في كتابه "مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم" ميرزا محمد ١١٨، ٢٣٣.

المازندراني في كتابه "نور الأبصار" ص٤٢٦، ٤٢٨، ٤٣٩، ٤٤٢، وفي كتابه "الكوكب الدري" ٢/٢٥.

علي البهبهاني في كتابه "مصباح الهداية" ص٢٤٦، ٢٧٧.

أحمد المستنبط في كتابه "القطرة في مناقب النبي والعترة" ١١٢/١ و٢٣٥-٢٣٥ و٢/٩٧٢.

ابن شاذان في "الفضائل" ١٥١.

مرتضى الأنصاري في "فرائد الأصول" ٦٦/١.

يوسف البحراني في "الدرر النجفية" ٢٩٢-٢٩٦.

الحر العاملي في "الفوائد الطوسية" ٤٨٣.

حسين الدرازي في "الأنوار الوضية" ٢٧.

ميرزا حسن الإحقاقي في "الدين بين السائل والمجيب" ٩٤.

عبد الحسين (!!!) دستغيب في "أجوبة الشبهات" ١٣٢.

محمد رضا الحكيمي في "القرآن خواصه وثوابه" ٢٤٢.

على الكوراني في "عصر الظهور" ٨٨.

محمد باقر الأبطحي في "جامع الأخبار" ٢٦٧ و٢٨٠-٢٨١.

محمد حسين الأعلمي في "دائرة المعارف" ج١٤ ص٣١٣-٣١٥.

محمد الغروي في "المختار من كلمات الإمام المهدى" ٣٤٢/٢.

جواد الشاهرودي في "الإمام المهدي وظهوره" ١٩١-١٩٢ و٢٥٥. وأيضاً في كتابه "المراقبات من دعاء المهدي" ١٧٥.

محمد تقي المدرسي في "النبي وأهل بيته" ١٦١/١-١٦٢.

محمد علي دخيل في "الإمام المهدي" ٢٠٥.

عز الدين بحر العلوم في "أنيس الداعي والزائر" ١٠٤.

أحمد الجزائري في "قلائد الدرر" ٢١/١.

داود المي صابري في "الآيات الباهرة" ١٢٤، ٢٩١، ٣٧٤.

محمد علي أسبر في "الإمام علي في القرآن والسنة" ١١٢/١، ١٤١، ١٥٣، ١٥٤، ١٥٥، ١٥٥.

عز الله العطاردي في "مسند الإمام الرضا" ٥٢٢/١، ٥٨٦، وقد ذكرنا جملة من الآيات المحرفة من مسنده في هذا الفصل .

بشير المحمدي في "مسند زرارة بن أعين" ١٠٢.

أبو طالب التبريزي في "من هو المهدي" ٥٢٠.

الزعيم الإيراني "الخميني" الذي يحظى بتأييد القرضاوي في كتابه "شرح دعاء السحر" ٧٠-٧٠.

وبعد أن ذكرنا علماء الشيعة الذين يقولون بالتحريف نضع بين يدي فضيلة الشيخ القرضاوي نماذج من الآيات المحرفة عند الشيعة وهي تتجاوز الأربعمائة والخمسين، ولدينا نماذج تزيد على ضعفي هذا العدد ولكن رغبتنا في عدم زيادة صفحات هذا الكتاب جعلتنا نقتصر على العدد المذكور، وهذا في اعتقادي مجرد فتح شهية! وإذا رغب فضيلة الشيخ القرضاوي المزيد فنحن تحت أمره وطوع بنانه، وقد أعرضنا صفحاً عن ذكر روايات التحريف لئلا يطول بنا المقام ونحن على استعداد لبيان ذلك إذا اقتضى الأمر، ويمكنه بارك الله فيه أن يتأكد من صحة ذلك، حيث ذكرنا المصادر التي استقينا منها هذه الآيات المحرفة. ولا أدري هل علماء الشيعة يملكون الشجاعة الأدبية لنقض تلك الروايات نقداً علمياً وفق منهجهم لا منهجنا، وينشرون ذلك في كتاب يقرأه الناس ليعلموا أن كل من ذكر أن الشيعة يعتقدون بالتحريف كاذب ومفتر؟ وأخص بذلك حوزة قم والنجف وكافة التجمعات الشيعية في العالم بدون استثناء، وهل نظمع أن يقوم أحد علماء الشيعة بنقد كتاب "فصل الخطاب في إثبات تحريف وهل نطمع أن يقوم أحد علماء الشيعة بنقد كتاب "فصل الخطاب في إثبات تحريف المصادر التي اعتمدها غير ثابتة؟! وهل يستطيعون تكفير من يقول بالتحريف؟ فهل من مهيب؟

والعجيب أن تلميذ النوري وهو آغا بزرك الطهراني قام بتأليف رسالة بعنوان "النقد اللطيف في نفي التحريف عن القرآن الشريف" حاول فيها تأويل ما عُرف عن شيخه من القول بتحريف القرآن الكريم، وقدمه للشيخ محمد آل كاشف الغطاء يطلب رأيه في الكتاب، فقرّظه الشيخ ورجح عدم نشره، ومن ثمّ لم يطبعها امتثالاً لأمره. والسؤال الذي يطرح نفسه: لماذا أحجم آغا بزرك الطهراني عن نشر الكتاب الذي يدافع فيه عن شيخه؟ فهل في كتابه إثبات أن النوري ليس وحده القائل بالتحريف بل هو معتقد كثير من علماء الشيعة، لا سيما وأن النوري استشهد على دعواه بمئات المراجع وأكثر من ألف رواية تُثبت معتقد الشيعة في القرآن الكريم؟ ليس من الإنصاف في شيء القول بأن النوري وحده يعتقد بالتحريف دون سائر علماء الشيعة، بل إن هذا الأمر من ضروريات دين الشيعة.

وقد رد على النوري بعض علماء الشيعة مثل محمد حسين الشهرستاني الهالك سنة ١٣١٥ صاحب كتاب "حفظ الكتاب الشريف عن شبهة القول بالتحريف" وكذلك

محمود بن القاسم الشهير بالمعرّب الأصفهاني الهالك ١٣١٣ له كتاب بعنوان 'كشف الارتياب في عدم تحريف الكتاب' فرغ منها في ١٧ جمادى الثاني ١٣٠٢، وقد ردّ النوري هذا الكتاب مدافعاً عن كتابه 'فصل الخطاب'.

والعجيب أن محمد هادي كذب على النوري فقال في كتابه "صيانة القرآن من التحريف" ص٩٠ : (فكان يقول (أي النوري) دفاعاً عن نفسه بعد أن وصلته رسالة الرد: لا أرضى عن الذي يطالع فصل الخطاب أن يترك النظر في الرسالة الجوابية على كشف الارتياب. وكان يُوصي كل من عنده نسخة من كتاب فصل الخطاب أن يضم إليه تلك الرسالة، فإنها بمنزلة المتمم لذلك الكتاب والكاشف عن مقصود مؤلفه). فيُوهم القراء بأن النوري أوصى بإضافة رسالة الأصفهاني إلى فصل الخطاب، ولكن الحقيقة بأن النوري في رده على الأصفهاني طلب بأن يُضم رده إلى فصل الخطاب كتتمة له، وفي ذلك يقول آغا بزرك الطهراني في الذريعة ج١٨ ص٩: الخطاب كتتمة له، وفي ذلك يقول آغا بزرك الطهراني في الذريعة ج١٨ ص٩: المعرب الطهراني، المتوفى أوائل العشر الثاني بعد الثلاثمائة كتبه رداً على "فصل الخطاب" لشيخنا النوري، فلما عرض على الشيخ النوري كتب رسالة مفردة في الحواب عن شبهاته (لا عن موافقة النوري واعتذاره ورجوعه لما أورده في فصل الخطاب كما زعم هادي معرفة)، وكان يوصي كل من كان عنده نسخة من "فصل الخطاب" بضم هذه الرسالة إليها، حيث أنها بمنزلة المتممات له.

ويقول أيضاً في الذريعة ج١١ ص١٨٨: (كشف الارتياب) التي أوردها على (فصل الخطاب في تحريف الكتاب) لشيخنا النوري مرت بعنوان (رد كشف الارتياب). وقد كتبت أنا في تأييد النوري (النقد اللطيف).

فإذا كان هادي معرفة يكذب على علمائه فهل يؤمل أن يكون صادقاً مع أهل السنة! وقد أخبرني الأخ إبراهيم السامرائي أنه بصدد الرد على هذا الرافضي وكشف كذبه وتدليسه وأن كتابه أوهى من بيت العنكبوت.

ولكن للأسف فإن هذين الكتابين في الرد على النوري لم أعثر عليهما رغم تتبعي الشديد لهما. وأتمنى على من يملك نسخة منهما أن يقوم بتحقيقهما ويطبعهما ليدفع حقيقة الشيعة بالتحريف، وليسأل فضيلة الشيخ القرضاوي الصديق التسخيري إذا كان يملك نسخة منهما أن يُظهرهما وينشرهما على الملأ ويقول بملء فمه: إن أهل السنة كذّابون ومفترون علينا وهذا هو الدليل، وإن النوري حاطب ليل لا يعي ما يقول. فهل يملك التسخيري الجرأة في ذلك؟

## سورة الفاتحة

١ - عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: ﴿اهدنا الصراط المستقيم صراط من أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين﴾.

قال: المغضوب عليهم النُصّاب والضالين الذين لا يعرفون الإمام(١٠).

٢ ـ عن ابن أذينة عن أبي عبد الله في قوله: ﴿غير المغضوب عليهم وغير الضالين﴾.

قال: المغضوب عليهم: النصّاب. والضالين: الشكّاك الذين لا يعرفون الإمام(٢).

٣ ـ عن داود بن فرقد ومعلى بن خنيس أنهما سمعا أبا عبد الله على يقول:
 ﴿صراط من أنعمت عليهم﴾(٣).

٤ - عن زرارة عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقرأ: ﴿صراط من أنعمت عليهم﴾(٤).

عن فضيل عن أبي جعفر ﷺ أنه كان يقرأ: ﴿صراط من أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين﴾ (٥).

٦ ـ عن محمد بن مسلم قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﷺ ﴿وَلَقَدْ مَا لَيْنَكُ سَبْعًا مِنْ أَلْمَتَانِ وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ إِلَا الحِجر: ٨٧].

قال: فاتحة الكتاب يُثنّي فيها القول. قال رسول الله ﷺ: إن الله منّ عليّ بفاتحة الكتاب من كنز الجنة فيها: بسم الله الرحمن الرحيم الآية التي يقول فيها: ﴿ وَإِذَا ذَكْرَتَ رَبِّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَمُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَرِهِمْ نُفُولَ ۖ [الإسرَاء: ٤٦].

و ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الزُّمَر: ٧٠]: دعوى أهل الجنة حين شكروا الله حسن الثواب.

و ومناكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفَاتِحَة: ٤] قال جبرائيل: ما قالها مسلم قط إلا صدّقه الله وأهل سماواته.

﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفَاتحة: ٥] أفضل ما طلب به العباد حوائجهم.

<sup>(</sup>۱) تفسير القمي (۲۹/۱)، بحار الأنوار (۳۰/۲٤)، تفسير نور الثقلين (۲۳/۱)، تفسير البرهان (٤٧/١)، فصل الخطاب (۲۲۹).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (٢٠/٢٤)، تفسير البرهان (٧/١).

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب (٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب (٢٢٩).

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٢٩.

﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ [الفَاتِحَة: ٦] صراط الأنبياء وهم الذين أنعم الله عليهم.

﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم ﴾ [الفَاتِعَة: ٧] اليهود. ﴿ وغير الضالين ﴾ النصاري(١).

٧ ـ عن ابن أبي عمير رفعه في قوله: ﴿غير المغضوب عليهم وغير الضالين﴾.
 وهكذا نزلت.

قال: المغضوب عليهم فلان وفلان وفلان (٢) والنصاب والضالين الشكاك الذين لا يعرفون الإمام (٣).

٨ ـ عن فضل بن يسار وزرارة عن أحدهما ﷺ في قوله ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ
 عَلَيْهِم﴾ [الفَاتِحَة: ٧]. قال: النصارى. ﴿وغير الضالين﴾ قال: اليهود(٤).

٩ ـ سعد بن عبد الله القمي في باب تحريف الآيات من كتاب ناسخ القرآن
 قال: وقرأ رجل على أبي عبد الله ﷺ سورة الحمد على ما في المصحف.

فرد عليه فقال: اقرأ: ﴿صراط من أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين﴾(٥). .

# سورة البقرة

١٠ ـ عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرائيل بهذه الآية على محمد ﷺ
 هكذا: ﴿وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا في علي فأتوا بسورة من مثله ﴾(١).

وقال النوري (فصل الخطاب ٢٣٠) تعليقاً على هذه الرواية المكذوبة: قال الطبرسي في (شرح الكافي) بعد نقل الخبر: دل ظاهراً على أن قول الله تعالى في على على كان في نظم القرآن وإن نبأ كونهم في ريب مما نزّله الله على محمد في في على على على على محمد على على على على النبوة، ومن كون القرآن من عند الله تعالى، ثم ولذلك

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ٢٢/١، تفسير البرهان ٤٢/١، بحار الأنوار ١٩/١٨ و٩٥/٣٣٦، فصل الخطاب ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر وعمرً وعثمان ﷺ ولعنة الله على كل من ينتقصهم.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٣٠.

<sup>(</sup>٦) الكافي ١٧/١، بحار الأنوار ٣٧٣/٢٣ و٥٩/٥٠، تفسير نور الثقلين ٢٣٣/١، تفسير كنز الدقائق ١٩٢/١، تفسير البرهان ٢٠/١، تأويل الآيات الظاهرة ٤٢-٤٣، المناقب لابن شهر آشوب ٣٠١/٢، فصل الخطاب ٢٣٠.

خاطبهم على سبيل التعجيز بقوله ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ﴾ [البَقَرَة: ٢٣] ليعلموا أن القرآن من قبله تعالى وأن محمداً ﷺ نبيه وأن كل ما جاء به في حق علي ﷺ من قبله تعالى.

١١ \_ عن المعلى بن خنيس عن أبي عبد الله عليه: إن هذا المثل ضربه لأمير المؤمنين عليه فالبعوضة أمير المؤمنين عليه وما فوقها رسول الله علي الدليل على ذلك قوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِهِيٍّ ۚ [البَقَرَة: ٢٦] يعني أمير المؤمنين كما أخذٍ رسول الله ﷺ الميثاق عليهم له ﴿وَأَمَّا ۚ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَيَقُولُونَ مَاذَآ أَرَّادَ ٱللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا يُضِلُّ بِهِ، كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ، كَثِيرًا ۗ [البَقَرَة: ٢٦] فرد الله عليهم فقال: ﴿ وما يضل به إلا الفاسقين، الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه في علي ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل﴾ يعني من صلة أمير المؤمنين ﷺ والأئمة ﷺ (٢٠).

١٢ \_ عن محمد بن الفضل عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية على محمد عليه هكذا: ﴿ فبدل الذين ظلموا آل محمد حقهم قولاً غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمد حقهم رجزاً من السماء بما كانوا يفسقون ﴿ ١٠٠٠).

١٣ \_ عن زيد الشحام عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية: ﴿فبدل الذين ظلموا آل محمد حقهم غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمد حقهم رجزاً من السماء بما كانوا يفسقون (١٤).

١٤ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب ناسخ القرآن، قال: وقال أبو جعفر ﷺ: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿وقال الظالمون آل محمد حقهم غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمد رجزاً من السماء بما كانوا يفسقون ﴿(٥).

١٥ \_ عن جابر قال أبو جعفر عليه: نزلت هذه الآية على محمد عليه هكذا والله: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمْ مَاذَا أَنْزُلُ رَبِّكُمْ فَي عَلَى﴾ يعني بني أمية ﴿قَالُوا نَوْمَنَ بَمَا أَنْزُل علينا﴾ يعني في قلوبهم بما أنزل الله عليه ﴿ويكفرون بما وراءه بما أنزل الله في علي ﴿وهو الحق مصدِّقاً لما معهم، يعني علياً (١).

هذا سوء أدب ووقاحة في حق سيد الخلق وصهر الرسول ﷺ، وهل يمكن لمسلم أن يتفوه بهذه الوقاحة؟ وهل بلغ الضلال بالشيعة إلى هذا الحد الذي لا يرضى به من كان في قلبه ذرة إيمان؟ تفسير القمى ٢٤/١-٣٥. **(Y)** 

الكافي (٤٢٣/١)، تفسير البرهان (١٠٤/١)، بحار الأنوار (٢٢٤/٢٤)، تفسير العياشي (٤٥/١)، تأويل (٣) الآيات الظاهرة (٦٣)، فصل الخطاب (٢٣٠)، إثبات الهداة (٢٧٨/٢)، تفسير نور الثقلين (٨٣/١).

تفسير القمى ٤٨/١، تفسير العياشي ٥/١، تفسير البرهان ١٠٤/١، فصل الخطاب ٢٣١. (1)

فصل الخطاب ٢٣١. (0)

تفسير نور الثقلين ١٠٢/١، تفسير البرهان ١٣٠/١، بحار الأنوار ٩٨/٣٦، تفسير العياشي ٥١/١، تفسير (٦) فرات الكوفي ٢٣٤، اللوامع النورانية ٢٣، مناقب لابن شهر آشوب ٣٠٢/٢.

١٦ ـ عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرائيل بهذه الآية على محمد ﷺ هكذا: ﴿بئسما اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله في علي بغياً﴾(١).

١٧ ـ عن عمر بن يزيد قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله على ﴿مَا نَنسَخَ مِنْ مَالِيةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ مِخْيَرٍ مِنْهَا ﴾ [البَقرة: ١٠٦].

فقال: كذبوا ما هكذا هي، إذا كان ينسى وينسخها أو يأت بمثلها لم ينسخها.

قلت: هكذا قال الله.

قال: ليس هكذا قال الله تبارك وتعالى.

قلت: فكيف؟

قال: ليس فيها ألف ولا واو. قال: ﴿مَا نَنْسَخُ مِنْ آيَةً أُو نَنْسَهَا نَأْتُ بَخْيَرُ مِنْهَا ﴾ يقول: ما نميت من إمام أو ننسه ذكره نأت بخير منه من صلبه مثله(٢).

١٨ ـ القمي في تفسيره: وأما قوله ﴿أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البَقَرَة: ١٠٦] فهي زيادة، إنما نزلت ﴿نأت منها بخير مثلها﴾ (٣).

١٩ ـ عن جابر عن أبي جعفر قال: أما قوله: ﴿أَفْكُلُمَا جَاءُكُم محمد بما لا تهوى أَنْفُسُكُم بموالاة علي استكبرتم ففريقاً من آل محمد كذبتم وفريقاً تقتلون﴾ (٤).

٢٠ ـ عن ابن أبي عمير عمن ذكره (!!!) عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿إِن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى في علي﴾(٥).

الشياطين بولاية الشياطين على ملك سليمان (7) الشياطين بولاية الشياطين على ملك سليمان (7).

<sup>(</sup>۱) الكافي (۱/۷۱)، تأويل الآيات الظاهرة (۲۷)، بحار الأنوار (۳۷۲/۲۳ و۹۸/۳۹)، تفسير البرهان (۱/۹۸/۱)، تفسير نور الثقلين (۸۲/۱)، اللوامع النورانية (۲۲)، تفسير العياشي (۵۰/۱)، تفسير فرات الكوفي (۲۰).

 <sup>(</sup>۲) تفسير نور الثقلين (۱۱۰/۱-۱۱۱)، تفسير البرهان (۱٤٠/۱)، بحار الأنوار (۲۰۸/۲۳)، تفسير العياشي
 (٥٦/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي ٥٨/١، فصل الخطاب ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي (١٨/١)، تأويل الآيات الظاهرة (٧٦)، بحار الأنوار (٣٧٤/٢٣ و٢٠/٢٤)، تفسير البرهان (١٢٥/١)، تفسير نور الثقلين (٨٣/١ و٩٩)، تفسير العياشي (١٩/١)، اللوامع النورانية (٢١)، تفسير الصافي (١٠٥/١)، فصل الخطاب (٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير البرهان ١٧٠/١، اللوامع النورانية ٣٣.

 <sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٥٨/٨٩، تفسير نور الثقلين ٢٠٧/١، تفسير البرهان ٢٠٩/١، تفسير كنز الدقائق ٣٨٩/١، فصل الخطاب ٢٣٣.

٢٢ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿سُلُ بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بينة فمنهم من آمن ومنهم من جحد ومنهم من أقر ومنهم من بدل ومن يبدل نعمة الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد العقاب﴾(١).

٢٤ ـ عن أبي إسحاق عن أمير المؤمنين ﷺ: ﴿وَإِذَا تُولَى سَعَى فَي الأَرْضُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْفَسَادِ﴾ (٣).

٢٥ ـ عن الحسن بن فضال قال: سألت الرضا ﷺ إلى أن قال: وسألته عن قول الله ﷺ ﴿ وَمَلَ يَظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِيهُمُ اللّهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ ٱلْفَكَامِ وَٱلْمَلَتُهِكُهُ [البَقَرَة: ٢١٥].
قال: يقول: ﴿ هل ينظرون إلا أن يأتيهم بالملائكة في ظلل من الغمام ﴾ هكذا نزلت (٤).

۲٦ ـ عن أبي بكر بن محمد قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقرأ: ﴿وزلزلوا ثم زلزلوا حتى يقول الرسول﴾(٥).

٢٧ ـ عن أبي العباس عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ ﴿وزلزلوا ثم زلزلوا
 حتى يقول الرسول والذين آمنوا متى نصر الله ﴾ (٦).

۲۸ ـ عن ابن سنان عن أبي عبد الله ﷺ أنه قرأ: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين﴾(٧).

٢٩ \_ عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر عليه قال: قلت له: الصلاة الوسطى.

فقال ﷺ: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين﴾ والوسطى هي صلاة الظهر.

<sup>(</sup>۱) الكافي ٢٩٠/٨، تفسير الآصفي ١٠١/١، تفسير نور الثقلين ٢٠٧١-٢٠٨، تفسير الصافي ٢٤٤/١، تفسير الصافي ٢٤٤/١، تفسير البرهان ٢٠٩/١، فصل الخطاب ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير نور الثقلين ١٤٨/١، فصل الخطاب ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢٨٩/٨، تفسير الآصفي ٩٩/١، تفسير العياشي ١٠١/١، تفسير نور الثقلين ٢٠٤/١، تفسير كنز الدقائق ٢٨٩/١، تفسير البرهان ٢٠٥/١، بحار الأنوار ٥٧/٨٩، فصل الخطاب ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير نور الثقلين ٢٠٧/، بحار الأنوار ٣١٩/٣ و٣٥/٣٤، مغاني الأخبار ١٣، التوحيد للصدرق (!!!) ١٦٣، تفسير البرهان ٢٠٨/، تفسير الآصفي ١٠١/١، تفسير الصافي ٢٤٢/، تفسير كنز الدقائق ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>٥) الكافي ٢٩٠/٨، بحار الأنوار ٨٩/٨، و٩٧/٢٨٦، تفسير نور الثقلين ١/٩٦٠.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٣٤٤.

<sup>(</sup>٧) تفسير القمى ٧٩/١، تفسير نور الثقلين ٢٣٧/١ تفسير كنز الدقائق ٧٠٠/١، فصل الخطاب ٢٣٥.

قال: وكذلك يقرأها رسول الله ﷺ (١).

٣٠ ـ عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر على قال: كتبت امرأة الحسن على مصحفاً، فقال الحسن على للكاتب لما بلغ هذه الآية: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين﴾(٢).

٣١ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر﴾(٣).

٣٢ ـ عن الباقر والصادق ﷺ أن الصلاة الوسطى هي صلاة الظهر وأن رسول الله ﷺ كان قرأ ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر﴾(٤).

٣٣ ـ عن زرارة قال: سألت أبا جعفر ﷺ عما فرض الله من الصلاة. فقال: خمس صلوات في كتابه؟ قال: نعم.

قال الله تعالى إلى أن قال وفي بعض القراءات ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين﴾ (٥).

وقال النوري معلقاً على هذه الرواية (فصل الخطاب ٢٣٥): والظاهر أن السؤال لما كان عما فرض الله من الصلوات اليومية بقرينة الاقتصار في الجواب على ذكرها، فلا بد وأن يكون غرض زرارة معرفة استخراج ذلك من القرآن للاحتجاج مع العامة (أهل السنة) وغيرهم. لأنه من الجهل بها ويشهد لذلك قوله (عما فرض) الظاهر عما فرضه في كتابه على ما يظهر من أخبار كثيرة وحينئذ قوله (هل سماهن وبينهن) أي على التفصيل والبيان الظاهر لا مطلقاً ولو إجمالاً لمعلومية الجواب الأول، فظهر أن الاستشهاد لبيان ذكر صلاة العصر في القرآن ببعض القراءات المعتبرة (ع) والمتحد مع قراءاتهم (ع) بقرينة عدم ذكرها فيه في موضع آخر وإلا أشار إليه (ع) ولما مضى ويأتي من الأخبار مع ما تقدم من وحدة ما نزل. . إلخ.

٣٤ ـ عن محمد بن جمهور يرويه عنهم ﷺ ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين﴾ قال: راغبين (٦).

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ٢٣١/١، تفسير العياشي ١٢٧/١، تفسير الصافي ٢٦٨/١، تفسير كنز الدقائق ٥٧٠/١، بعار الأنوار ٢٦٨/٨٥، فصل الخطاب ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ٢٣١/١، فصل الخطاب ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) من لا يحضره الفقيه ١٩٦/١، علل الشرائع ٣٥٥/٢.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٣٥.

٣٥ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب "ناسخ القرآن ومنسوخه" قال: وكان يقرأ (أي الصادق) ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر﴾(١).

٣٦ ـ عن عمرو بن جابر في قوله تعالى ﴿والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً وصية لأزواجهم متاعاً إلى الحول غير إخراج مخرجات﴾(٢).

٣٧ \_ عن أبي جرير القمي عن أبي الحسن على ﴿له ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾(٣).

٣٨ ـ عن الحسين بن خالد أنه قرأ أبو الحسن الرضا على الله الله إلا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم . . . (يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون والحمد لله رب العالمين) (١٤).

٠٤ ـ عن حمران بن أعين عن أبي جعفر ﷺ ﴿والذين كفروا أوليائهم الطواغيت﴾(١).

٤١ ـ ابن شهر آشوب في المناقب قال: وجدت في كتاب الله المنزل عن الباقر ﷺ ﴿والذين كفروا بولاية علي بن أبي طالب أولياؤهم الطاغوت﴾. قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا(٧).

27 ـ أحمد بن علي القمي في "كتاب العروس" عن الصادق علي قال: كان علي بن الحسين علي يحلف مجتهداً أن من قرأها أي آية الكرسي قبل زوال الشمس سبعين مرة فوافق تكملة السبعين زوالها غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فإن مات

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) فصلّ الخطاب ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢٩٠/٨، بحار الأنوار ٥٧/٨٩، منهاج البراعة ٢١٦/٢، فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي (١/٤٨-٨٥)، تفسير الصافي (٢/٢٨١)، تفسير الآصفي (٢/٥٥/١) تفسير نور الثقلين (٢/١٢١)، فصل الخطاب (٣٣٨)، مستدرك الوسائل (١١٧/١).

<sup>(</sup>٥) الكافي ٨/٢٦، بحار الأنوار ٨٩/٧٥-٥٨، فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>٦) الكافي ٨٩/٨، تفسير كنز الدقائق ٢١٧/١، بحار الأنوار ٥٧/٨٩، فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٣٨.

في عامه ذلك مات مغفوراً غير محاسب ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى عالم الغيب والشهادة فلا يظهر على غيبه أحداً من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيديهم ﴾ إلى قوله ﴿هُمْمَ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥٧](١).

27 ـ عن إسماعيل بن عباد البصري عمن ذكره عن أبي عبد الله على قال في آية الكرسي ﴿له ما في السماوات وما في الأرض وما تحت الثرى عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم بديع السماوات والأرض ذو الجلال والإكرام رب العالمين (٢).

٤٤ ـ عن ابن سنان التيمي عن أبي الحسن الرضا ﷺ ﴿له ما في السماوات والأرض وما تحت الثرى عالم الغيب والشهادة﴾(٣).

٤٥ ـ عن يونس عن أبي عبد الله ﷺ ﴿له ما في السماوات وما في الأرض عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم من ذا الذي يشفع عنده﴾(٤).

٤٦ ـ عن جابر بن راشد عن أبي عبد الله ﷺ قال ﷺ في آية الكرسي:
 ﴿عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم ﴿(٥).

٤٧ - عن عمر بن يحيى التستري وحماد بن عثمان عن أبي عبد الله على قال: رأيت في بيت له عند السقف مكتوباً حول البيت آية الكرسي وفيها (له ما في السماوات وما في الأرض عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم).

فقلت له: جعلت فداك في هذا الكتاب شيء لا أعرفه وليس هكذا نقرؤها؟ قال عليه : هكذا فاقرأها فإنها كما أُنزلت (٢٠).

٤٨ - عن حمزة عن إسماعيل عن رجل (!!!) عن أبي عبد الله ﷺ ﴿وما يحيطون من علمه شيء إلا بما شاء﴾ وآخرها ﴿وهو العلي العظيم والحمد لله رب العالمين﴾ وآيتين بعدها(٧).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٣٧، بحار الأنوار ٢٥٦/٨٦ و٢٨٨٤٨، مستدرك الوسائل ٢/١٣٠.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>a) فصل الخطاب ٢٣٨.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٣٩.(٧) فصل الخطاب ٢٣٩.

٤٩ ـ السياري مرسلاً عن أبي الحسن ﷺ في قوله ﷺ ﴿والذين يأكلون الربا لا يقومون يوم القيامة إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾(١).

٥٠ ـ عن عمر بن حنظلة عن أبي عبد الله ﷺ ﴿والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً وصية لأزواجهم إلى الحول غير إخراج مخرجات﴾(٢).

٥١ ـ النعماني في تفسيره عن أمير المؤمنين ﷺ في جملة الآيات المحرّفة.
 وقوله تعالى ﴿وجعلناكم أثمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾ ومعنى ﴿وَسَطَا ﴾ بين الرسول وبين الناس فحرفوها وجعلوها ﴿أُمَّةُ ﴾ (٣).

٥٢ ـ السياري عن إسحاق بن إسماعيل عن أبي عبد الله ﷺ قال: ﴿فَمَا جَزَاءُ مِن يَفْعُلُ ذَلُكُ مَنكُم وَمِن غيركم إلا خزي في الحياة الدنيا﴾(٤).

٥٣ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) في باب الآيات المحرّفة قال: وقوله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النّاسِ﴾ [البَقَرَة: ١٤٣] وهو ﴿أَثمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس﴾(٥).

# سورة آل عمران

٥٤ ـ علي بن إبراهيم القمي في تفسيره قال: إنه روي في الخبر المأثور أنه نزل: ﴿إِنَّ الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين﴾.
 فأسقطوا آل محمد منه (٦).

. ٥٥ ـ عن حمران قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ اللهُ اصطفى اَدَم ونوحاً وآل إبراهيم وآل محمد على العالمين﴾. قلت: ليس نقرأ هكذا، فقال: أُدخل حرف مكان حرف (٧).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٤٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمي ١٠٠١، تفسير نور الثقلين ١/٣٣٠، اللوامع النورانية ٤٦، تأويل الآيات الظاهرة ٢٠٥/، فصل الخطاب.

<sup>(</sup>٧) تفسير فرات الكوفي ٧٨، تفسير الصافي ٣٢٩/١، بحار الأنوار ٥٦/٨٩، فصل الخطاب ٢٤٠.

٥٦ ـ قال العالم ﷺ: نزل: ﴿وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد﴾ فأسقطوا آل محمد من الكتاب(١).

٥٧ ـ عن إبراهيم بن عبد الصمد قال: سمعت جعفر بن محمد ﷺ يقرأ: ﴿إِن اللهُ اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين﴾. قال: هكذا أنزلت (٢).

٥٨ \_ عن أيوب قال: سمعني أبو عبد الله عليه وأنا أقراً ﴿إِنَّ اللهُ اَمْكُلُمْنَ ءَادَمَ وَوَلَ مِعران: ٣٣]. قال: هو ﴿آل إبراهيم وآل محمد على العالمين﴾ فوضعوا اسماً مكان اسم (٣).

٥٩ ـ عن هشام بن سالم قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله وأَمَّكُنَى وَنُوَّكُ [آل عِمرَان: ٣٣]. فقال: هو ﴿آل إبراهيم وآل محمد على العالمين﴾ فوضعوا اسماً مكان اسم (٤٠).

٦٠ ـ عن أبي عمرو الزبيري عن أبي عبد الله ﷺ قال:

قلت له: ما الحجة في كتاب الله أن آل محمد هم أهل بيته؟ قال: قول الله تبارك وتعالى ﴿ إِن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد ﴾ هكذا نزلت على العالمين. ﴿ ذرية بعضها من بعض والله سميع وعليم ﴾ ولا تكون الذرية من القوم إلا نسلهم من أصلابهم. وقال ﴿ اعملوا آل داود شكراً وقليل من عبادي الشكور وآل عمران وآل محمد ﴾ (٥).

7۱ ـ الطوسي في (التبيان) قال: وفي قراءة أهل البيت هي ﴿ وَآلُ محمد على العالمين ﴾ (٦).

77 ـ الطوسي في أماليه. . . عن إبراهيم بن عبد الصمد قال: سمعت جعفر بن محمد ﷺ يقرأ ﴿إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين﴾. قال: هكذا نزلت(٧).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٢٢/٢٣، تفسير الصافي ٣٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي ٣٠٦، بحار الأنوار ٢٢٢/٢٣، ٢٢٧، ٢٩١، ٣٦١، اللوامع النورانية ٤٦.

 <sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٢٥/٢٣، تفسير العياشي ١٦٨/١، اللوامع النورانية ٤٦، تفسير كنز الدقائق ٦٢/٢، فصل الخطاب ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير نور الثقلين ٣٢٨/١، تفسير العياشي ١٧٠/١، فصل الخطاب ٢٤٠، بحار الأنوار ٢٢٥/٢٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير نور الثقلين ٣٣١/١، اللوامع النورانية ٤٦، فصل الخطاب ٢٤٠-٢٤١، الحدائق الناضرة للبحراني ٢٤٠/١٦، تفسير الصافي ٣٣٠/١، جواهر الكلام ٩٨/١٦، تفسير العياشي ٢٤٧/١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٤١، التبيان ١/٤٤١، مجمع البيان للطبرسي ٢٧٨/٢، تفسير الصافي ٣٢٩/١، تفسير جامع الجوامع ٢٧٩/١، تفسير كنز الدقائق ٢٦٢/٠.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٤١.

٦٣ ـ السياري عن محمد بن سنان عن أبي خالد القماط عن حمران بن أعين قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقرأ ﴿إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين﴾. ثم قال: هكذا والله نزلت(١).

7٤ ـ عن أيوب الحر قال: سمعني وأنا أقرأ ﴿إِنَّ اللهَ ٱمْطَعْنَ ءَادَمُ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﷺ: ﴿آل محمد﴾ كان فيها فمحوها وتركوا ما سواها(٢).

70 \_ الطبرسي في مجمع البيان قال: وفي قراءة أهل البيت علي ﴿ وآل محمد على العالمين ﴾ (٣).

77 \_ محمد بن الحسن الشيباني في (نهج البيان) وروي في قراءة أهل البيت الله ﴿ وَآلَ محمد على العالمين ﴾ (٤).

٧٧ ـ القمي في تفسيره إنه نزل ﴿يا مريم اقنتي لربك واركعي واسجدي مع الساجدين﴾ (٥).

٦٨ ـ عن الحكم بن عيينة عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى ﴿يا مريم اقنتي لربك واسجدي شكراً لله واركعي مع الراكعين﴾ (١).

79 ـ السياري عن محمد بن جمهور عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله ﷺ
 في قول الله جل ذكره: ﴿إني رافعك إلي ومتوفيك﴾ هكذا نزلت(٧).

٧٠ ـ محمد بن الحسن الشيباني في (نهج البيان) قال: وروي في أخبارنا عن أثمتنا هي ﴿إني رافعك إلى ومتوفيك بعد نزولك على عهد القائم من آل محمد﴾(٨).

٧١ ـ عن حبيب السجستاني قال: سألت أبا جعفر على عن قول الله تبارك وتعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ النِّيتِينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُمكّةً لِمَا مَعْكُمُ لَتُوْمِنُكُ بِهِ، وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴾ [آل عِمرَان: ٨١] فكيف يؤمن موسى بعيسى على وينصره ولم يدركه؟

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤١، بحار الأنوار ١١/١١.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٤١.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي ١٠٢/١، فصل الخطاب ٢٤١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٤١، تفسير العياشي ١٧٣/١، تفسير كنز الدقائق ٨٣/٢.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٤١./

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٢٤١.

فقال: يا حبيب إن القرآن قد طُرح منه آي كثيرة ولم يزد فيه إلا حروف أخطأت به الكتبة وتوهمتها الرجال وهذا وهم فاقرأها ﴿وإذ أخذ الله ميثاق أمم النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول الله مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه هكذا أنزله الله يا حبيب، فوالله ما وفّت أمة من الأمم التي كانت قبل موسى بما أخذ عليها من الميثاق لكل نبي بعثه الله بعد نبيها، ولقد كذبت الأمة التي جاءها موسى ولم يؤمنوا به ولا نصروه إلا القليل منهم، ولقد كذبت أمة عيسى بمحمد ولم يؤمنوا به ولا نصروه بما جاءها إلا القليل منهم، ولقد جحدت هذه الأمة بما أخذ عليها رسول الله من الميثاق لعلي بن أبي طالب على يوم إقامة الناس ونصب لهم ودعاهم إلى ولايته وطاعته في حياته وأشهدهم بذلك على أنفسهم، فأي ميثاق أوكد من قول رسول الله على على بن أبي طالب على فوالله ما وفوا به بل جحدوا وكذبوا(١٠).

٧١ ـ ابن طاووس في (سعد السعود) عن كتاب عتيق لبعض القدماء جمع فيه قراءة رسول الله على والأئمة على الله على والمدة الله على والراب البر حتى تنفقوا ما تحبون بميم واحدة (٢).

٧٢ ـ السياري عن يونس بن ظبيان عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ ولن تنالوا البر حتى تنفقوا ما تحبون مكذا فاقرأها (٣).

٧٣ ـ عن فيض بن أبي شيبة قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: وتلا هذه الآية ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللهُ عِيمَانَ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ مِيثَقَ النِّيبَّيْنَ لَمَا النَّيْتُكُم مِن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ﴿ [آل عِمرَان: ٨١] إلى آخر الآية.

قال: ﴿لتؤمنن برسول الله ولتنصرن أمير المؤمنين﴾.

قلت: ﴿ولتنصرن أمير المؤمنين﴾؟!!

قال: نعم من آدم فهلم جراً، ولا يبعث الله نبياً ولا رسولاً إلا ردّ إلى الدنيا حتى يقاتل بين يدي أمير المؤمنين (٤).

٧٤ ـ روي عن أبي عبد الله عليه ﴿ وأنتم مُسَلِّمُونَ ﴾ بالتشديد، ومعناها مستسلمون لما أتى النبي ﷺ به منقادون له (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ١٨٠/١، تفسير البرهان ٢٩٥/١، فصل الخطاب ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير العياشي ١٨٤/١، الكافي ١٨٣/٨، بحار الأنوار ٥٧/٨٩، تفسير البرهان ٢٩٧/١، فصل الخطاب ٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير نور الثقلين ٥٩٥٨/١-٩٥٣، فصل الخطاب ٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير نور الثقلين ٢٧٦/١، فصل الخطاب ٢٤٣.

٧٥ \_ عن الباقر ﷺ في قراءة على ﷺ وهو التنزيل الذي نزل به جبرائيل ﷺ على محمد ﷺ: ﴿ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون لرسول الله والإمام بعده﴾(١).

٧٦ \_ عن الحسين بن خالد قال: قال أبو الحسن الأول: كيف تقرأ هذه الآية ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

## قلت: ﴿ مُسَلِمُونَ ﴾.

فقال: سبحان الله، يوقع عليهم اسم الإيمان فيسميهم مؤمنين ثم يسألهم الإسلام والإيمان فوق الإسلام؟!

قلت: هكذا يُقرأ في قراءة زيد.

قال: إنما هي قراءة علي ﷺ وهي التنزيل الذي نزل به جبرائيل على محمد ﷺ ﴿إلا وأنتم مسلمون لرسول الله ثم الإمام من بعده﴾(٢).

٧٧ \_ الطوسي في (التبيان) وروي عن أبي عبد الله على (وأنتم مُسَلِّمُونَ) بالتشديد ومعناه: إلا وأنتم مستسلمون لما أتى به النبي على ومنقادون له (٣).

٧٨ ـ عن محمد بن سليمان عن أبيه عن أبي عبد الله 4 %: ﴿وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها بمحمد﴾ (٤).

٧٩ ـ روي عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: ﴿ولتكن منكم أئمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون﴾(٥).

۸۰ ـ عن بريد عن أبي جعفر عليه في قوله: ﴿أَصْبِرُوا ﴾ [آل عِمرَان: ٢٠٠] يعني بذلك عن المعاصي. ﴿وَمَابِرُوا ﴾ [آل عِمرَان: ٢٠٠] يعني التقية. ﴿وَرَابِطُوا ﴾ [آل عِمرَان: ٢٠٠] يعنى على الأئمة.

ثم قال: أتدري ما معنى البدوا ما لبدنا، فإذا تحركوا فتحركوا ﴿واتقوا الله ما لبد ربكم لعلكم تفلحون﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير نور الثقلين ٧١/١، فصل الخطاب ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤٣، تفسير العياشي ١٩٣/١، تفسير البرهان ٣٠٥/١، تفسير الصافي ٢٨٥/١.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير العياشي ١٤٩/١، الكافي ١٨٣/٨، بحار الأنوار ٤٢/٤٥ و٥٧/٥٩، تفسير نور الثقلين ١٨٧٨-٣٨٩، فصل الخطاب ٢٤٣، تفسير كنز الدقائق ١٨٨/٢.

<sup>(</sup>a) تأويل الآيات الظاهرة ١١٨/١-١١٩، مجمع البيان ٢/٤٤٨، بحار الأنوار ١٢٣/٢٤، تفسير البرهان ١٠٢٨/١، فصل الخطاب ٢٤٤.

قال: قلت: جعلت فداك، إنما نَقرؤها: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهُ ﴾.

قال: أنتم تقرؤونها كذا، ونحن نقرؤها كذا (١٠).

٨٢ ـ الطبرسي يروي عن أبي عبد الله ﷺ ﴿ولتكن منكم أئمة﴾ (٣).

٨٣ ـ عن ابن سنان قال: قرأت عند أبي عبد الله ﷺ ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ﴾ [آل عِمرَان: ١١٠].

فقال أبو عبد الله على ﴿ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ وهم يقتلون أمير المؤمنين والحسن والحسن ابني علي؟!

فقال القارئ: جعلت فداك كيف نزلت؟

قال: نزلت: ﴿كنتم خير أئمة أخرجت للناس﴾. ألا ترى مدح الله لهم في قوله: ﴿ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عِمرَان: ١١٠](٤).

٨٤ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنما أُنزلت هذه الآية على محمد ﷺ في الأوصياء خاصة: ﴿أنتم خير أئمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر﴾.

هكذا والله نزل بها جبرائيل ﷺ. وما عنى بها إلا محمداً وأوصياءه صلوات الله عليهم (٥٠).

٨٥ ـ قرأ الباقر ﷺ: ﴿أنتم خير أمة أخرجت للناس﴾ بالألف إلى آخر الآية.
 نزل بها جبرائيل وما عنى بها إلا محمداً ﷺ وعلياً والأوصياء من ولده ﷺ

٨٦ ـ العياشي عن حمد بن عيسى عن بعض أصحابه قال: في قراءة علي ﷺ: ﴿كنتم خير أئمة أخرجت للناس﴾ قال: هم آل محمد(٧).

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ٢١٣/١-٢١٤، تفسير البرهان ٣٣٥/١، بحار الأنوار ٢١٨/٢٤، فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي ١٩٥/١، فصل الخطاب ٢٤٤، بحار الأنوار ١٥٣/٢٤.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي ١١٠/١، اللوامع النورانية ٦١، تأويل الآيات الظاهرة ١٢١/١-١٢٢، مشارق الشموس الدرية للبحراني ١٢٧، بحار الأنوار ١٥٤/٢٤، تفسير البرهان ٢٠٨/١، نور الثقلين ١٢١٧، فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي ١٩٥/١، تفسير الصافي، بحار الأنوار ١٥٣/٢٤، فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٦) مناقب آل أبيّ طالب ٢٠٠/٣، تفسير الصافي ١/١٧٠، بحار الأنوار ١٥٥/٢٤. فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٧) تفسير العياشي ١٩٥/١، فصل الخطاب ٢٤٤.

٨٧ ـ عن أبي بصير عنه عليه أنه قال: إنما نزلت هذه الآية على محمد في الأوصياء خاصة فقال تعالى ﴿أنتم خير أئمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر﴾ هكذا والله نزل بها جبرائيل وما عنى بها إلا محمداً وأوصياءه(١).

٨٨ ـ ابن شهر آشوب في مناقبه عن الباقر ﷺ: ﴿أنتم خير أمة﴾ بالألف نزل بها جبرائيل وما عنى بها إلا محمداً ﷺ أو علياً والأوصياء من ولده (٢).

٨٩ ـ النعماني في تفسيره عن ابن عقدة... عن جابر عن الصادق عن أمير المؤمنين أنه قال: وأما ما حرّف من كتاب الله فقوله ﴿كنتم خير أَتُمة﴾ فحرّفت إلى ﴿خَيْرَ أُمَّةٍ﴾ [آل عِمرَان: ١١٠](٣).

٩٠ ـ السياري عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير قال: قلت ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عِمرَان: ١١٠]. فقال: لا أدري، إنما أنزلت هذه الآية على محمد على وفي أوصيائه خاصة. فقال: ﴿ أنتم خير أئمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ﴾. ثم قال: نزل بها جبرائيل على محمد على هكذا، فما عنى بها إلا محمداً وأوصياءه (٤٠).

٩١ \_ على بن إبراهيم في تفسيره قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ بِبَدْرِ وَآنتُمْ أَذِلَةً ﴾
 [آل عِمرَان: ١٢٣]. قال أبو عبد الله: ﴿ ولقد نصركم الله ببدر وأنتم ضعفاء ﴾ (٥).

97 \_ الطبرسي: وروى عن بعض الصادقين عليه أنه قرأ ﴿وأنتم ضعفاء﴾. وقال: لا يجوز وصفهم بأنهم أذلة وفيهم رسول الله ﷺ (١٠).

97 \_ السياري عن ربعي عن أبي عبد الله عليه في قوله على: ﴿لقد نصركم الله ببدر وأنتم ضعفاء﴾(٧).

9٤ ـ عن أبي بصير قال: قرأت عند أبي عبد الله عليه ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمُ أَلَلُهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمُ أَلَلُهُ اللهُ عَمْرَان: ١٢٣]. فقال: مه، ليس هكذا أنزلها الله. إنما نزلت ﴿ وأنتم قليل ﴾ (^).

<sup>(</sup>۱) فصل الخطاب ٢٤٤، تفسير الآصفي ١٦٦٧، تفسير العياشي ١٩٥/١، تفسير البرهان ٣٠٩/١، إثبات الهداة ٣٤٤٠.

 <sup>(</sup>۲) فصل الخطاب ۲٤٤، تفسير العياشي ١٩٥/١، تفسير كنز الدقائق ٢٠٠٠/١، تفسير الصافي ٣٧١/١.
 مناقب آل شهر آشوب ٣/١٧٠.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير نور الثقلين ٣٨٧/١، فصل الخطاب ٢٤٥.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٤٥.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٤٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير العياشي ١٩٦/١، تفسير نور الثقلين ٣٨٧/١، فصل الخطاب ٢٤٥، بحار الأنوار ٢٨٣/١٩، تفسير البرهان ٣١٠/١.

90 ـ عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليه قال: سأله أبي عن هذه الآية ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَةً ﴾ [آل عمران: ١٢٣]. قال: ليس هكذا أنزل الله، ما أذل الله رسوله قط، إنما نزلت ﴿ وأنتم قليل ﴾ (١).

97 ـ عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ أنه قرأ ﴿ولقد نصركم الله ببدر وأنتم ضعفاء﴾ وما كانوا أذلة ورسول الله ﷺ فيهم (٢٠).

9٧ \_ عن الجرمي عن أبي جعفر عليه أنه قرأ ﴿ليس لك من الأمر شيء أن يتوب عليهم وتعذبهم فإنهم ظالمون﴾ (٣).

٩٨ ـ عن محمد بن جمهور عن بعض أصحابنا قال: تلوت بين يدي أبي عبد الله على هذه الآية ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عِمرَان: ١٢٨]. فقال: بلى وشيء وهل الأمر كله إلا له على ولكنها نزلت ﴿ ليس لك من الأمر إن تبت عليهم أو تعذبهم فإنهم ظالمون ﴾ وكيف لا يكون له من الأمر شيء والله على يقول: ﴿ وَمَا اللَّهُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمُ عَنّهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧] وقال الله عن إلا البلاغ ﴾ (الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً إن عليك إلا البلاغ ﴾ (١٠).

99 ـ النعماني عن أمير المؤمنين: وقال سبحانه في سورة آل عمران: ﴿ليس لك من الأمر أو يتوب عليهم أو يعذبهم فإنهم ظالمون لآل محمد﴾ فحذفوا آل محمد (٥).

۱۰۲ ـ عن محمد بن يونس عن بعض أصحابنا (!!!) قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: ﴿كُلُ نَفُسُ ذَائِقَةُ الْمُوتُ ومنشورة﴾ نزل بها على محمد ﷺ، إنه ليس من أحد من هذه الأمة إلا سيُنشر، فأما المؤمنون فيُنشرون إلى قرة عين، وأما الفجّار فيُنشرون إلى خزي الله إياهم (^).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٤٥، بحار الأنوار ٢٨٤/١٩، تفسير العياشي ١٩٦/١، تفسير البرهان ٢١٠/١.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤٥، بحار الأنوار ٢٨٣/١٩، تفسير العياشي ١٩٦/١، تفسير البرهان ٢١٠/١.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٤٦.

 <sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٤٦.

<sup>(</sup>٧) تفسير العياشي ٢١٠/١، تفسير البرهان ٣٢٩/١، فصل الخطاب ٢٤٦.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٢٤٧.

1٠٣ ـ عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر على قال: ليس من مؤمن إلا وله قتلة وموتة، إنه من قتل نشر ومن مات نشر حتى يقتل. ثم تلوت على أبي جعفر على الآية: ﴿ وَمُنْسُورَةً ﴾ [العَنكبوت: ٧٥]. فقال هو عليه: ﴿ وَمُنْسُورَةً ﴾ [العَنكبوت: ٧٥].

١٠٤ ـ عن جابر عن أبي عبد الله على قال: ﴿كل نفس ذائقة الموت ومنشورة﴾(٢).

## سورة النساء

۱۰۵ ـ على بن إبراهيم عن الصادق ﷺ أنه قال: ﴿فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن أجورهن فريضة﴾ فهذه الآية دليل على المتعة (٣).

۱۰۱ عن أبي عمير عمن ذكره (!!!) عن أبي عبد الله عليه قال: إنما نزلت: (10.1) فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن أجورهن فريضة (10.1).

۱۰۸ ـ عن أبي بصير عن أبي جعفر عليه قال: كان يقرأ: ﴿فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن فريضة ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة ﴾. قال عليه: هو أن يزوجها إلى أجل يحدث شيء بعد الأجل(١٠).

١٠٩ ـ عن عبد السلام عن أبي عبد الله عليه قال:

قلت له: ما القول في المتعة؟

قال: قول الله تعالى: ﴿فما استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن فريضة إلى أجل مسمى ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة﴾.

قال: قلت: جعلت فداك أهى من الأربع؟

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٧، تفسير البرهان ٣٠٦/١.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٤٧، تفسير الصافى ٤٣٨/١، تفسير نور الثقلين ٢٧/١.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٤٨، تفسير البرهان ٣٦٠/١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٤٨، مستدرك الوسائل ٤٤٨/١٤، تفسير العياشي ٢٣٤/١، تفسير البرهان ٢٦١/١.

قال: ليست من الأربع إنما هي إجارة.

فقلت: أرأيت إن أراد أن يزداد أو تزداد قبل انقضاء الأجل الذي أجّل؟!

قال: لا بأس أن يكون ذلك برضاء منه ومنها بالأجل والوقت. وقال: سيزيدها بعدما يمضى (١).

۱۱۰ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) قال: وقرأ أبو جعفر وأبو عبد الله ﷺ: ﴿فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن أجورهن﴾<sup>(۲)</sup>.

111 \_ السياري... عن جابر عن أبي عبد الله على قال: نزل جبرائيل بهذه الآية على رسول الله على هكذا: ﴿يا أيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا في علي مصدقاً لما معكم ﴾(٣).

117 ـ عن عمرو بن شمر عن جابر قال: قال أبو جعفر على: نزلت هذه الآية على محمد على هكذا: ﴿يَا أَيُهَا الذِّينَ أُوتُوا الكتاب آمنُوا بِمَا أُنزلت في علي مصدقاً لما معكم من قبل أن نطمس وجوهاً فنردها على أدبارها أو نلعنهم ، إلى ﴿مفعولاً ﴾ (٤).

118 ـ السياري... عن داود الرقي قال: قال أبو عبد الله على: ﴿أَم يحسدون النَّاس على ما آتاهم الله من فضله، فقد آتينا آل إبراهيم وآل عمران وآل محمد الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً ثم قال: نحن والله الذين ذكرهم الله على في كتابه ونحن والله المحسودون. ثلاثاً (٢).

١١٥ ـ عن داود بن فرقد قال: سمعت أبا عبد الله عليه وعنده إسماعيل ابنه يقول: ﴿ أَمْ يَحَسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا مَاتَلْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِتُمْ [النَّساء: ٥٤] الآية.

قال: فقال: الملك العظيم افترض الطاعة.

قال: ﴿ فَيِنْهُم مِّنْ ءَامَنَ بِهِ ء وَمِنْهُم مِّن صَدَّ عَنْهُ ۗ [النَّساء: ٥٠].

قال: فقلت: استغفر الله.

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٤٨، تفسير البرهان ٣٦١/١.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٤٩، تفسير البرهان ٣٧٣/١، مستدرك الوسائل ٤٤٨/١٤.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٤٩، تفسير البرهان ٣٧٤/١، تفسير فرات الكوفي ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٤٩، بحار الأنوار ١٩٣/٩، تفسير كنز الدقائق ٢٧٢/٦.

<sup>(</sup>٥) الكافي ١٧/١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٠، منهاج البراعة ٢١٦/٢.

فقال لي إسماعيل: لِم يا داود؟

قلت: لأني كثيراً قرأتها: ﴿ومنهم من يؤمن به ومنهم من صد عنه﴾.

قال: فقال أبو عبد الله ﷺ: إنما هو "فمن" هؤلاء ولد إبراهيم من آمن بهذا ومنهم من صدّ عنه (١).

١١٦ ـ عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ قال: نزلت ﴿ فإن تنازعتم في شيء فارجعوه إلى الله وإلى رسوله وإلى أولي الأمر منكم  $(^{(Y)}$ .

١١٧ ـ عن بريد عن معاوية قال: كنت عند أبي جعفر عليه فسألته عن قول الله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَوْلِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ﴾ [النّساء: ٥٩]. قال: فكان جوابه أن قال: ﴿ أَلْمِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

إلى أن قال على المؤمنين إلى يوم القيامة) أطبعوا الله وأطبعوا المؤمنين إلى يوم القيامة) أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم (إيانا عنى خاصة) فإن خفتم تنازعاً في الأمر فارجعوه إلى الله وإلى الرسول وأولي الأمر منكم . هكذا نزلت. وكيف يأمرهم بطاعة أولي الأمر ويرخص لهم في منازعتهم، إنما قيل ذلك للمأمورين الذين قيل لهم في ألله وأطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمم وينكر النساء: ٥٩](١٤).

١١٨ ـ عن العجلي عن أبي جعفر ﷺ مثله سواء وزاده في آخره تفسير بعض الآيات(٥).

۱۱۹ ـ عن محمد بن مسلم قال: قال أبو جعفر ﷺ: ﴿فإن تنازعتم في شيء فارجعوه إلى الله وإلى الرسول وإلى أولي الأمر منكم﴾(١).

النها الذين آمنوا فجمع المؤمنين إلى يوم القيامة أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم إيانا خاصة فإن خفتم تنازعاً فارجعوه إلى الله وإلى الرسول وأولي الأمر منكم إيانا خاصة فإن خفتم تنازعاً فارجعوه إلى الله وإلى الرسول وأولي الأمر منكم كذا نزلت (٧).

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٠، تفسير البرهان ٣٨٣/١، تفسير القِمي ١٤١/١.

<sup>(</sup>٣) أبو بكر وعمر رأي ولعنة الله على كل من يبغضهما.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٠، تفسير الصافي ١/٥٦٥، تفسير الآصفي ٢١٨/١، تفسير الميزان ٤١١/٤، بحار الأنوار ٢٨٨/٣، تأويل الآيات ١٣٥/١، تفسير البرهان ٣٨٤/١.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٠.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٠.

<sup>(</sup>V) فصل الخطاب ٢٥٠.

117 \_ عن بريد العجلي قال: سألت أبا جعفر على عن قول الله عز ذكره: ﴿إِنَّ الله عَنْ أَلُوكُم أَن تُوَدُّوا الْأَمَنَتِ إِلَى آهَلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْمَدُلِ ﴾ [النِّساء: ٥٥]. قال: إيانا عنى أن يؤدي الأول إلى الإمام الذي بعده الكتب والعلم والسلام: ﴿وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل الذي في أيديكم ثم قال للناس: ﴿ يَاكُنُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنكُونَ والنّساء: ٥٩] إياك عنى خاصة، أمر جميع المؤمنين إلى يوم القيامة بطاعتنا. ﴿ وإن خفتم تنازعاً في أمر فردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منكم ﴾. كذا نزلت، وكيف يأمرهم الله على بطاعة ولاة الأمر ويرخص في منازعتهم، إنما ذلك للمأمورين الذين قيل لهم أطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم (٢).

۱۲۳ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) مما رواه عن مشايخه قال: كان أي الصادق يقرأ: ﴿فإن تنازعتم في شيء فارجعوه إلى الله وإلى رسوله وأولي الأمر منكم﴾(٣).

١٢٤ ـ سليم بن قيس الهلالي في حديث طويل عن علي ﷺ في ذكر اختلاف الأخبار وأقسام رواية إلى أن قال: فقلت: يا نبي الله ومن شركائي؟

قال: الذين قرنهم الله بنفسه وبي الذين قال في حقهم: ﴿ فَإِنْ خَفْتُمُ الْتَنَازُعُ فَيُ شَيِّءُ فَارَجُعُوهُ إِلَى اللهِ وَإِلَى الرسولُ وأُولِي الأَمْرُ مَنكُم ﴾ (٤).

الله عن أبي الحسن الأول عليه في قول الله عن أبي الحسن الأول عليه في قول الله عن أبي الحسن الأول عليهم كلمة الشقاء وسبق لهم العذاب وقل لهم في أنفسهم قولاً بليغاً ﴾(٥).

وقال النوري تعليقاً على هذه الرواية: قال المجلسي في (مرآة العقول): ظاهر الخبر أن هاتين الفقرتين كانتا داخلتين في الآية، ويحتمل أن يكون ﷺ أوردها للتفسير، أي إنما أمر الله تعالى بالإعراض عنهم لسبق كلمة الشقاء عليهم، أي علمه

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٠، تفسير البرهان ٣٨٦/١.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢٧٦/١، فصل الخطاب ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥١.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٢.

تعالى بشقائهم وسبق تقدير العذاب لعلمه بأنهم يصيرون أشقياء بسوء اختيارهم. قلت (النوري): ما احتمله في غاية البعد عن ظاهر السياق مع أنهما ليستا تفسيراً للموجود وكشفاً لمعناه وذكر علّة الإعراض فيهما لا يجعلهما تفسيراً له بل يجعلهما مربوطاً به، ثم قال: وتركه أي قوله تعالى وعظهم الخبر، إما من النساخ أو لظهوره أو لعدمه في مصحفهم عليه ، قلت: الأول بعيد لأن العياشي والسياري أيضاً أورداه كذلك، وكذا الثاني لم يحتج إلى ذكر تمام الآية (١).

١٢٦ ـ السياري عن محمد بن علي عن أبي جنادة مثله، إلا أن فيه عن أبي الحسن الأول عن أبيه (7).

۱۲۷ \_ العياشي مثله<sup>(۳)</sup>.

۱۲۸ \_ السياري. . . عن عبد السلام بن المثنّى قال: قال أبو عبد الله ﷺ : ﴿يومئذ يود الذين كفروا وعصوا الرسول وظلموا آل محمد حقهم أن تسوى بهم الأرض ولا يكتمون الله حديثاً﴾(٤).

1۲۹ - عن زرارة عن أبي جعفر على قال: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاءوك يا علي فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً، فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك يا علي فيما شجر بينهم يعني فيما تعاهدوا وتعاقدوا عليه بينهم من خلافك وغصبك ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت عليهم يا محمد على لسانك من ولايته ويسلموا تسليماً لعلي (٥).

١٣٠ \_ عن البطائني عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ في هذه الآية: ﴿ثم لا يجدون في أنفسهم حرجاً مما قضيت في أمر الولاية ويسلموا لله الطاعة تسليماً ﴾(٦).

١٣١ ـ السياري... عن أبي بصير عن أبي عبد الله على في قوله على: ﴿لا يَجدُونَ فِي أَنفُسُهُم حَرِجاً مما قضيت من أمر الوالي ويسلموا لله تسليماً﴾(٧).

١٣٢ \_ عن جابر عن أبي جعفر ﷺ: ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٢.

<sup>(</sup>a) تفسير القمي ١٤٢/١، فصل الخطاب ٢٥٢، تفسير الصافي ٤٦٧/١، تفسير الآصفي ٢٢٠/١، تفسير كنز الدقائق ١٣٢/١، منهاج البراعة ٢١٧/١، تأويل الآيات ١٣٢/١، تفسير البرهان ٣٨٩/١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٢.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٥٢.

فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضى محمد وآل محمد ويسلموا تسليماً (١).

۱۳۳ - عن عبد الله بن يحيى الكاهلي عن أبي عبد الله على قال: سمعته يقول: والله لو أن قوماً عبدوا الله وحده لا شريك له وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وحجوا البيت وصاموا شهر رمضان ثم لم يُسلّموا لكانوا مشركين فعليهم بالتسليم، ولو أن قوماً عبدوا الله وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وحجوا البيت وصاموا شهر رمضان ثم قلوا لشيء صنعه رسول الله على لم صنع كذا وكذا، ووجدوا ذلك في أنفسهم لكانوا بذلك مشركين، ثم قرأ: ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا مما قضى محمد وآل محمد ﴾ إلى قوله ﴿وَيُسَلِّمُوا سَيِلِيمًا الله السّاء: ٦٥](٢).

۱۳۶ ـ السياري... عن إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿حتى يحكموا محمد وآل محمد ولا يجدوا في أنفسهم حرجاً ﴾ الآية (٣).

1۳٥ ـ عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿ولو أَنَا كَتَبَنَا عَلَيْهِمُ أَنَّا الْفَسَكُم وسلموا للإمام تسليماً واخرجوا من دياركم رضى له ما فعلوه إلا قليلاً. ولو أن أهل الخلاف فعلوا ما يوعظون به لكان خيراً لهم وأشد تثبيتاً﴾(٤).

١٣٦ - السياري عن على بن أسباط مثله(٥).

۱۳۷ - العياشي عن أبي بصير عنه على مثله سواء إلا أنه ليس فيه كلمة ﴿وسلموا﴾ بعد ﴿أنفسكم﴾(٦).

۱۳۸ ـ عن جابر عن أبي جعفر ﷺ: ﴿ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به في علي لكان خيراً لهم﴾(٧).

۱۳۹ ـ عن يوسف بن بكار عن أبيه عن جعفر ﷺ: ﴿ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به في علي لكان خيراً لهم﴾(٨).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٢.

 <sup>(</sup>۲) فصل الخطاب ۲۵۲.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٣، تفسير الآصفي ٢٢٠/١، تفسير نور الثقلين ٣١٣/١، بحار الأنوار ٣٠٢/٢٣، تفسير البرهان ١٩١٣/١.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٣، تفسير البرهان ٣٩٢/١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٣.

 <sup>(</sup>۷) الكافي ۱/۷۱ و ٤٢٤، فصل الخطاب ٢٥٣، تأويل الآيات الظاهرة ١٣٦/١، تفسير الصافي ١٦٨/١، تفسير كنز الدقائق ١٩٩/٠، تفسير البرهان ٣٩١/١.

<sup>(</sup>۸) تفسير البرهان ۳۹۱/۱.

١٤٠ عن منصور بن حازم عن أبي عبد الله ﷺ في قوله جل وعلا: ﴿ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فأنا قضيتها﴾(١).

الله الله كان بما تعملون خبيراً (٢٥). أمرتم به فإن الله كان بما تعملون خبيراً (٢٥).

١٤٢ \_ عن زرارة وحمران عن أبي جعفر ﷺ عن أبي عبد الله ﷺ قال: ﴿إنِّي أُوحِيت إليك كما أوحيت إلى نوح والنبيين من بعده﴾ فجمع له كل وحي (٣).

188\_عن أبي حمزة الثمالي قال: سمعت أبا جعفر على يقول: ﴿لَكُنَ الله يشهد بِما أَنزِلُ إِلَيْكُ فِي عَلَي أَنزِلُه بعلمه والملائكة يشهدون وكفى بالله شهيداً ﴾. قال: وسمعته يقول: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿إِنَ الذِينَ كَفُرُوا وظلمُوا آلَ محمد حقهم لم يكنَ الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقاً ﴾ إلى قوله: ﴿يَسِيرًا ﴾ [النّساء: ٣٠]. ثم قال: ﴿يا أَيْهَا الناس قد جاءكم الرسول بالحق من ربكم في ولاية على فآمنوا خيراً لكم فإن تكفروا بولايته فإن لله ما في السماوات وما في الأرض وكان الله عليماً حكيماً ﴾ (٥).

۱٤٥ \_ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنما نزلت: ﴿لَكُنَ الله يَشْهَدُ اللهُ يَشْهَدُ اللهُ يَشْهَدُ اللهُ عَلَى أَنزِلُهُ بَعْلُمُهُ والمُلائكة يَشْهَدُونَ وَكُفَى بِاللهُ شَهِيداً ﴾ (٦).

١٤٦ \_ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) مثله (٧٠).

١٤٧ \_ عن أبي حمزة الثمالي قال: سمعت أبا جعفر ﷺ.. مثله (^).

١٤٨ \_ السياري. . . عن أبي حمزة الثمالي قال: قال أبو جعفر ﷺ: نزل جبرائيل بهذه الآية على محمد ﷺ: ﴿لكن الله يشهد بما أنزل إليك في علي أنزله بعلمه ﴾(٩).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>ه) بحار الأنوار ٢٢٤/٢٤ و٥٩/٥٥، و٩٩/٣٦، الكافي ٤٢٤/١، تأويل الآيات الظاهرة ١٤٣، مشارق الشموس الدرية ١٢٨، تفسير البرهان ٢٨٤١، تفسير الصافي ٥٠٠١،

<sup>(</sup>٦) تفسير القمى ١٥٩/١، فصل الخطاب ٢٥٤، منهاج البراعة ٢١٧/٢.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٥٤، مشارق الشموس الدرية ١٢٨.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>٩) فصل الخطاب ٢٥٤.

189 ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿إِنْ الله الله عن أبي جعفر الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقاً إلا طريق جهنم﴾(١).

۱۵۰ ـ العياشي عن أبي حمزة مثله (۲).

١٥١ - سعد بن عبد الله القمي قال: قرأ أبو جعفر على هذه الآية وقال: هكذا نزل بها جبرائيل على محمد على: ﴿إِنَّ الذِينَ كَفُرُوا وظلمُوا آلَ محمد حقهم الى قوله ﴿ يَسِيرًا ﴾ [النّساء: ١٦٩] (٣).

١٥٢ ـ السياري... عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر علي قال: نزلت هذه الآية هكذا وذكر علي مثله (٤).

١٥٣ ـ عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله عليه في قول الله على: ﴿إِنَّ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِيَّالِمُ اللهُ اللهُ

108 - عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿ الله على الله على الله على الله على السول بالحق من ربكم في ولاية على فآمنوا خيراً لكم وإن تكفروا بولايته فإن لله ما في السماوات والأرض (٦٠).

١٥٥ ـ السياري. . . عن أبي حمزة مثله (٧).

١٥٦ ـ عن جابر عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بَرُهَانُ مَنْ رَبِّكُم وَأَنْزَلْنَا إليكُم في علي نوراً مبيناً﴾(٨).

١٥٧ ـ عن محمد بن الفضيل عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿إِنْ الذِّينَ ظَلْمُوا آل محمد حقهم لم يكن الله ليغفر لهم﴾(٩).

١٥٨ ـ علي بن إبراهيم قال: وقرأ أبو عبد الله ﷺ: ﴿إِنَّ الذَينَ كَفُرُوا وظُلَمُوا اللهِ عَلَيْهِ: ﴿إِنَّ اللهِ لَيَغُفُرُ لَهُمُ ﴾ (١٠٠).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٤، تفسير البرهان ٤٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٤.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٥.

<sup>(</sup>V) فصل الخطاب ٢٥٥.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٢٥٦.

<sup>(</sup>٩) تفسير البرهان ١/٤٢٨.

<sup>(</sup>١٠) تفسير البرهان ٤٢٨/١.

#### سورة المائدة

١٥٩ ـ عن ابن أبي عمير عن أبي جعفر الثاني عَلَيْهِ في قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَيْهِ في قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّهِ مَا أَوْفُواْ بِٱلْمُعُودِ ﴾ [المَائدة: ١]، قال: إن رسول الله ﷺ عقد عليهم لعلي علي بالخلافة في عشرة مواطن، ثم أنزل الله ﷺ: ﴿يا أَيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود التي عقدت عليكم لأمير المؤمنين﴾(١).

17٠ ـ السياري قال: حدثني أبو عمرو الأصفهابي عن أبي جعفر على في قول الله عن أبي الله الذين آمنوا أوفوا بالعقود التي عقدت عليكم لعلي بن أبي طالب (٢٠).

171 \_ عن عروة التميمي قال: سألت أبا عبد الله على عن قوله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ [المَائدة: ٦] فقلت: هكذا، ومسحت من ظهر كفي إلى المرافق. فقال: ليس هكذا تنزيلها إنما هي: ﴿ فَاغْسَلُوا وجوهكم وأيديكم من المرافق ﴾ ثم أمر يده من مرفقه إلى أصابعه (٣).

۱٦٢ ـ عن علي بن رباب عن جعفر بن محمد الباقر عن آبائه ﷺ أن التنزيل في مصحف أمير المؤمنين ﷺ: ﴿يا أَيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم من المرافق﴾(٤).

17٣ ـ عن غالب بن الهذيل قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ: ﴿فَامَسَحُوا بِرُوسِكُم وَأَرْجَلُكُم إلى الكعبين﴾ على الخفض هي أم على النصب؟ قال: بل هي على الخفض (٥٠).

178 ـ العياشي عن غالب بن الهذيل عنه على مثله، إلا أن فيه السؤال الرفع بدل النصب ويحمل على سهو النساخ<sup>(1)</sup>.

١٦٥ \_ دعائم الإسلام للقاضي النعمان قوله تعالى: ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ﴾ [المَائدة: ٦] بالكسر قراءة أهل البيت عليه وكذلك قال أبو جعفر عليه (٧).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٦، تفسير البرهان ٤٥١/١.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٦.

ر
 (٦) فصل الخطاب ٢٥٦.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٥٦.

177 \_ على بن إبراهيم القمي في أول تفسيره: وأما ما هو محرّف منه فهو... إلى أن قال: وقوله تعالى: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك ربك في علي﴾ كذا نزلت (١).

17٧ - عن ابن سنان عن أبي عبد الله ﷺ قال: لما أمر الله تعالى نبيه أن يُنصّب أمير المؤمنين ﷺ للناس في قوله تعالى: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في علي﴾ أمر رسول الله ﷺ أن يبلغ فيه... الخبر(٢).

17۸ ـ عن زيد الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي جعفر عليه وسأله عن قوله عن ويد الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي جعفر عليه وسأله عن قوله عن ألَقَد صَدَقَ عَلَيْهِم إِلِيسُ ظَنَّمُ فَأَتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ [سَبَا: ٢٠]. فقال: لما أمر الله نبيه بنصب أمير المؤمنين للناس وهو قوله تعالى: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في على وإن لم تفعل فما بلغت رسالته الخبر (٣).

179 ـ الطبرسي في الاحتجاج . . . عن علقمة بن محمد الحضرمي عن أبي جعفر محمد بن علي على أنه قال : حج رسول الله على من المدينة وقد بلغ جميع الشرائع قومه غير الحج والولاية . إلى أن قال : فلما بلغ غدير خم قبل الجحفة بثلاثة أميال أتاه جبريل على خمس ساعات من النهار بالزجر والانتهار والعصمة من الناس فقال : يا محمد إن الله على يقرئك السلام ويقول : ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في علي ﴾ . . . إلى أن قال بعد كلام طويل ثم تلا على اليها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في علي ﴾ وهو خبر طويل ثم تلا المنها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في علي وهو خبر طويل (٤٠).

• ١٧٠ ـ رضي الدين بن طاووس في (كشف اليقين) عن كتاب محمد بن أبي الثلج مرسلاً(!!!) عن الصادق ﷺ قال: أنزل الله ﷺ على نبيه بكراع الغميم: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في على وإن لم تفعل﴾ الآية (٥٠).

1۷۱ ـ الرسالة الموضحة تأليف المظفر بن جعفر بن حسين عن حمدان المعافي عن علي بن موسى الرضا عن أبيه عن جده جعفر علي قال: يوم غدير خم يوم عظيم شريف. . إلى أن قال: ثم أنزل الله تبارك وتعالى وعيداً وتهديداً: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك في علي الخبر (٢).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٧، مشارق الشموس الدرية ١٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٧، غاية المرام لهاشم البحراني ٣٨١.

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج ٧٠/١ و٧٣، فصل الخطاب ٢٥٨، روضة الواعظين ٩٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٨.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٨، منهاج البراعة ٢١٥/٢.

١٧٤ \_ عن ابن سنان عن أبي عبد الله ﷺ قال: لما أمر نبيه أن ينصب أمير المؤمنين ﷺ للناس في قوله تعالى: ﴿ يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك في علي﴾ الخبر (٣٠).

1٧٦ \_ الطبرسي: قرأ محمد بن علي الباقر وجعفر بن محمد الصادق ﷺ: 
﴿ يحكم به ذوي عدل ﴾ (٥).

قال: العدل رسول الله على والإمام من بعده، ثم قال: وهذا مما أخطأت به الكُتّاب (٢).

۱۷۸  $_{2}$  عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عن رجل (!!!) عن أبي جعفر  $^{(V)}$   $^{(V)}$ .

١٧٩ \_ الفتال المعروف بابن الفارسي في "روضة الواعظين" عن أبي جعفر الباقر عليه قال:

حج رسول الله على وقد بلّغ جميع الشرائع لقومه ما خلا الحج والولاية. إلى

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٥٨، روضة الواعظين ٩٢.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٥٩.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٥٩.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٥٩.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٥٩.

أن قال: فلما بلغ غدير خم أتاه جبريل على خمس ساعات من النهار بالزجر والانتهار والعصمة من الناس، فقال: يا محمد إن الله على يقرئك السلام ويقول لك:

﴿ يَا أَيُهَا الرسول بِلَغِ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبِكُ فِي عَلَي وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بِلَغْتُ رَسَالتُهُ وَاللهِ يَعْصَمُكُ مِنَ النَّاسِ ﴾ (١).

## سورة الاتعام

۱۸۰ ـ عن غيابة الأسدي قال: قرأ رجل عند أمير المؤمنين ﷺ: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِكَنَّ الطَّالِمِينَ بِعَايَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ [الأنعَام: ٣٣]. فقال: بلى والله لقد كذبوه أشد التكذيب ولكنها مخففة لا يكذبونك لا يأتون بباطل يكذبون به حقك (٢٠).

۱۸۱ ـ القمي: وقوله: ﴿فَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ ۚ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّوُنَكَ وَلَكِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِعَايَٰتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﷺ فقال: بلى والله لللهِ عَلَيْهُ فَقال: بلى والله للهِ عَجْمَدُونَ ﷺ فقال: بلى والله لقد كذّبوه أشد التكذيب وإنما نزل ﴿لا يأتونك﴾ أي لا يأتون بحق يُبطلون حقك (٣).

۱۸۲ ـ عن عمران بن هيشم عن أبي عبد الله على قال رجل عند أمير المؤمنين على وذكر مثله (٤).

۱۸۳ ـ عن علي بن أبي حمزة عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿والله ربنا ما كنا مشركين بولاية علي﴾ (٥).

١٨٤ ـ السياري عن محمد بن علي عن ابن أسباط عن ابن أبي حمزة عن أبي بصير مثله (٦).

۱۸٥ ـ عن محمد بن مروان قال: تلا أبو عبد الله ﷺ: ﴿وتمت كلمة ربك الحسنى صدقاً وعدلاً لا مبدل لكلماته﴾. فقلت: جعلت فداك إنما نقرؤها: ﴿وَتَمَّتُ كَلِكَ صِدْقًا وَعَدْلاً ﴾ [الانعَام: ١١٥].

فقال عليه: إن فيها الحسني (٧).

١٨٦ ـ عن أبي بصير عن أبي جعفر عليه في قوله تعالى: ﴿ يُوْمَ يَأْتِي بَعْضُ مَايَتِ

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ٢/٦٣٦-٤٣٨.

<sup>(</sup>۲) فصل الخطاب ۲۲۰.

 <sup>(</sup>۳) تفسير القمى ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٦٠.(٧) فصل الخطاب ٢٦١.

۱۸۷ ـ السياري عن أخيه عن أبيه عن معلى بن عثمان عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿أَو اكتسبت في إيمانها﴾(۲).

۱۸۸ ـ القمي: ثم حكى الله في ما يلقى أعداء آل محمد ﷺ عند الموت فقال: ﴿ولو ترى الظالمون آل محمد حقهم في غمرات الموت والملائكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون﴾ (٣).

۱۸۹ ـ سعد بن عبد الله الأشعري في كتاب (ناسخ القرآن ومنسوخه) أنه قرأ الباقر أو الصادق ﷺ: ﴿يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو اكتسبت في إيمانها خيراً ﴾(٤).

۱۹۰ \_ عن الصادق الله قال: كان علي الله يقرأ: ﴿فارقوا دينهم قال: فارق والله القوم (٥٠).

#### سورة الاعراف

۱۹۱ \_ عن أبي بصير قال: تلا أبو عبد الله ﷺ: ﴿وَإِذَا قَلْبَتَ أَبْصَارُهُم تَلْقَاءُ أَصَحَابُ النَّارِ قَالُوا عَائِداً بِكُ أَنْ تَجْعَلْنَا مِعَ القومِ الظَّالَمِينَ﴾(٦).

197 ـ عن أبي الربيع القزاز عن جابر عن أبي جعفر على في قوله على أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذرياتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم ومحمد رسولي وعلي أمير المؤمنين (٧٠).

197 \_ عن البرقي عن بعض أصحابه مثله إلا أنه قال: ﴿وعلي وصيه﴾ تنزيل؟ قال:  $بلی^{(\Lambda)}$ .

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي ٢١١/١، منهاج البراعة ٢١٧/٢.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطأب ٢٦١-٢٦٢.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٦٢.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٦٢.

<sup>(</sup>٧) الكافي ٤١٢/١، فصل الخطاب ٢٦٢.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٢٦٢.

١٩٤ ـ عن الخرساني معنعناً عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت له: يا ابن رسول الله متى شُمّى أمير المؤمنين؟

فقال: إن الله تبارك وتعالى حيث أخذ ميثاق ذرية ولد آدم وذلك فيما أنزل الله على محمد على محمد وأناه: ﴿وَإِذَ أَخِذَ الله مِن بني آدم مِن ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم وأن محمداً عبدي ورسولي وأن علياً أمير المؤمنين فسماه الله أمير المؤمنين حيث أخذ ميثاق ذرية بنى آدم (١١).

المجهال من على بن عتاب معنعناً عن أبي جعفر الله قال: لو أن الجهال من هذه الأمة يعرفون متى سُمّي أمير المؤمنين الله لم ينكروا أن الله تبارك وتعالى حين أخذ ميثاق ذرية آدم وذلك فيما أنزل الله على محمد الله في كتابه فنزل به جبرائيل كما قرأناه. يا جابر: ألم تسمع الله يقول: ﴿وإذ أخذ الله من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم وأن محمداً رسولي وأن علياً أمير المؤمنين في الأظلة حيث أخذ ميثاق ذرية آدم (٢).

۱۹۶ ـ عن جعفر بن محمد الفزازي معنعناً عن أبي جعفر ﷺ قال: لو أن الجهال من هذه الأمة يعلمون متى شُمّي أمير المؤمنين لم ينكروا ولايته وطاعته.

قال: فسألته: متى سُمّى أمير المؤمنين؟

قال: حيث أخذ الله ميثاق ذرية آدم، هكذا نزل به جبرائيل على محمد رضي وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم وأن محمداً عبدي ورسولي وأن علياً أمير المؤمنين قالوا بلي . ثم قال أبو جعفر والله لقد سمّاه باسم ما شُمّي به أحد قبله (٣).

١٩٧ \_ عن جابر الجعفي قال: قلت: متى سُمّي علي ﷺ أمير المؤمنين؟

قال: قال لي: أوَما تقرأ القرآن؟

قال: قلت: بلي.

قال: فاقرأ.

قلت: وما أقرأ؟

قال: اقرأ: ﴿وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطِّاب ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٦٣.

أنفسهم ألست بربكم ومحمد رسولي وعلي أمير المؤمنين. فثم سمّاه يا جابر أمير المؤمنين (١٠).

19۸ ـ السياري... عن حميد بن جابر العبدي عن أمير المؤمنين على قال: تلا: ﴿من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق الحلال قل هي للذين آمنوا﴾(٢).

۱۹۹ \_ عن جابر قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: يا جابر لو يعلم الجُهّال متى شُمّى أمير المؤمنين على لم ينكروا حقه.

قال: قلت: جعلت فداك متى سمّى؟

فقال لي: قوله: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ﴾ [الأعرَاف: ١٧٢] إلى ﴿أَلسَت بربكم وأن محمداً نبيكم وإن علياً أمير المؤمنين﴾.

قال: ثم قال لي: يا جابر: هكذا والله جاء بها محمد ﷺ (٣).

## سورة الاتفال

٢٠٠ ـ السياري. . . عن الثمالي عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول الله على:
 وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِـ [الأنفَال: ١].

فقال عليه: قل: ﴿يسألونك الأنفال﴾(٤).

٢٠١ ـ عن أبي عبد الله الواسطي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ ﴾ [الأنفال: ١]. قال عَلِيْهِ: إنما هي: ﴿ يَسْأَلُونَكَ الأَنْفَالِ ﴾ (٥).

٢٠٢ ـ عن أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالَ ﴾ [الأَنْفَال: ١]. قال ﷺ: إنما هي: ﴿ يسألونك الأَنْفَال ﴾ قالوا: يا رسول الله أعطنا من الأَنْفَال فإنها لك خاصة فأنزل الله ﷺ: ﴿ يسألونك الأَنْفَال قل الأَنْفَال لله ورسوله ﴾ (٢٠).

٢٠٣ \_ النعماني في تفسيره. . . عن أمير المؤمنين عليه في كلام له عليه في كيفية الخُمس - إلى أن قال - : ثم إن للقائم بأمور المسلمين بعد ذلك الأنفال التي كانت

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٦٤.

 <sup>(</sup>۳) تفسير العياشي ۲۱/۲، بحار الأنوار ۲۰۲۹، إثبات الهداة ۵۲۰/۳، تفسير البرهان ۰/۲.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٦٥.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٦٥.

٢٠٤ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) عن مشائخه أن الصادق عليه قرأ: ﴿ يَسْأَلُونَكُ الْأَنْفَالَ ﴾ (٢).

٢٠٥ ـ السياري... عن عبد الرحيم عن أبي جعفر ﷺ في قول الله ﷺ:
 ﴿واتقوا فتنة لتصيبن الذين ظلموا منكم خاصة﴾(٣).

٢٠٦ ـ السياري عن بكار عن أبيه عن حسان عن أبي جعفر ﷺ: هكذا نزلت هذه الآية: ﴿يا أَيها الذين آمنوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا آماناتكم في آل محمد وأنتم تعلمون﴾(٤).

## سورة التوبة

٢٠٧ ـ عن عبد الله بن محمد الحجال قال: كنت عند أبي الحسن الثاني ومعي الحسن بن جهم، فقال له الحسن: إنهم يحتجون علينا بقول الله تبارك وتعالى:
 وثان اتنتن إذ هُمَا فِ ٱلغَارِ التوبة: ٤٠].

قال: وما لهم في ذلك، فوالله لقد قال الله: ﴿ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَكُمْ عَلَىٰ رَسُولِهِ. ﴾ [الفَتْح: ٢٦] وما ذكره بخير (٥).

قال: قلت له: جعلت فداك وهكذا تقرؤونها؟

قال: هكذا قراءتها<sup>(٦)</sup>.

۲۰۸ ـ عـن زرارة قــال أبـو جـعـفـر ﷺ: ﴿فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُمْ عَلَى رَسُولِمِـ﴾ [الفَتْح: ۲۰] ألا ترى أن السكينة إنما نزلت على رسوله.

﴿ وَجَعَكُ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَنْكُوا السُّفَالَ ﴾ [التوبة: ٤٠].

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) لأبي الثناء الألوسي كلام نفيس حول هذه الآية الكريمة رداً على الرافضة الذين حاولوا انتقاص الصدّيق رضوان الله عليه، في تفسيره "روح المعاني" ج١٠ ص١٠٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) تفسير العياشي ٨٩/٢، فصل الخطاب ٢٦٦، بحار الأنوار ٨٠/١٩، تفسير البرهان ١٢٨/٢.

قال: هو الكلام الذي تكلم به عتيق(١).

۲۰۹ ـ عن ابن فضّال عن الرضا ﷺ: ﴿فأنزل الله سكينته على رسوله وأيده بجنود لم تروها﴾.

قال: هكذا نقرؤها وهكذا تنزيلها(٢).

٢١٠ ـ السياري عن حماد عن حريز عن أبي عبد الله عليه قال: قال أبو جعفر عليه: ﴿ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَهُمْ عَلَى رَسُولِهِ ﴾ [الفَتْح: ٢٦].

فقلت له: ﴿عَلَيْهِ.

فقال: ﴿ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾. ألا ترى أن السكينة نزلت على رسول الله ﷺ (٣).

٢١١ ـ السياري. . . عن إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿وَيَلَكَ﴾ من كتاب الله (٤٠).

 $\P$  الآية المذكورة هكذا:  $\P$  ويلك  $\P$  تحزن  $\P$  الآية المذكورة هكذا:  $\P$  ويلك  $\P$  تحزن  $\P$ 

٢١٣ ـ على بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿لقد تاب الله بالنبي على المهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة﴾. قال الصادق ﷺ: هكذا نزلت(٦).

٢١٤ ـ الطبرسي في الاحتجاج في حديث طويل وفيه أن الصادق عليه قرأ: ﴿ لَقَدَ تَابِ اللهِ بِالنِّبِي عَلَى المهاجرين ﴾ (٧).

٢١٥ ـ عن أبان بن تغلب قلت له: يا ابن رسول الله العامة (٨) لا تقرأ كما عندك!

قال: وكيف تقرأ يا أبان؟

قال: قلت: إنها تقرأ: ﴿ لَقَدَ تَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ ﴾ [التوبة: ١١٧]. فقال: ويلهم أي ذنب كان لرسول الله ﷺ حتى تاب منه، إنما تاب الله به على أمته (٩).

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ٨٩/٢، فصل الخطاب ٢٦٦، بحار الأنوار ٨٠/١٩.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٦٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمي ٢/٧٧١، فصل الخطاب ٢٦٧، تفسير الصافي ٣٨٣/٢، نهج الإيمان ٥٨٠، بحار الأنوار ٢١٨/٢١ و٢١٨/٢٢.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٦٧.

<sup>(</sup>٨) يقصد أهل السنة.

<sup>(</sup>٩) فصل الخطاب ٢٦٧.

٢١٦ ـ الطبرسي وروي أيضاً عن الرضا علي بن موسى الرضا ﷺ أنه قرأ: ﴿لقد تاب الله بالنبي على المهاجرين والأنصار﴾(١).

٢١٧ ـ سعد بن عبد الله القمي روي عن أبي الحسن الرضا عليه أنه قال لرجل: كيف تقرأ: ﴿ لَقَدَ تَابَ اللهُ عَلَ ٱلنَّهِ عَلَ ٱلنَّهِ وَاللَّهُ عَلَ ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى ٱلنَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلْ

قال: فقال: نقرؤها هكذا.

قال: ليس هكذا قال الله إنما قال: ﴿لقد تاب الله بالنبي على المهاجرين والأنصار  $(\Upsilon)$ .

٢١٨ ـ عن الحسين بن مياح عمن أخبره (!!!) قال: قرأ رجل عند أبي عبد الله عِنهِ: ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللهُ عَمَلُكُو وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥].

فقال: ليس هكذا هي، إنما هي: ﴿المأمونون﴾. ونحن المأمونون (٣).

٢١٩ ـ على بن إبراهيم قال: نزلت: ﴿يا أَيها النبي جاهد الكفار بالمنافقين﴾. لأن النبي ﷺ لم يجاهد المنافقين بالسيف(٤).

7۲۰ ـ الطبرسي وروي في قراءة أهل البيت ﷺ: ﴿جاهد الكفار بالمنافقين﴾. قالوا ﷺ لأن النبي ﷺ لم يكن يقاتل المنافقين لا يُظهرون النبي ﷺ لم يكن يقاتل المنافقين لا يُظهرون الكفر وعِلم الله تعالى بكفرهم لا يُبيح قتلهم إذا كانوا يُظهرون الإيمان (٥٠).

٢٢١ ـ محمد بن الحسن الشيباني في (نهج البيان) وفي قراءة أهل البيت ﷺ: ﴿جاهد الكفار بالمنافقين﴾ يعني من قتل الفريقين كان فتح(٦).

٢٢٢ ـ السياري. . عن جابر عن أبي عبد الله ﷺ أنه قرأ : ﴿وَآخرونَ يرجونَ لاَمِرِ اللهِ إِمَا أَنْ يَعْذَبُهُم وَإِمَا يَتُوبُ عَلَيْهُم﴾(٧).

٣٢٣ ـ عن أبي بصير عن أبي جعفر عَلِي قال: تلوت: ﴿ النَّكِبُونَ ٱلْعَبِدُونَ ﴾ [التَّوبَة: ١١٢].

فقال: لا، اقرأ: ﴿التائبين العابدين﴾ إلى آخرها. فسأل عن العلَّة في ذلك.

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٤٢٤/١، فصل الخطاب ٢٦٧.

 <sup>(3)</sup> تفسير القمي ٢/٣٧٧، فصل الخطاب ٢٦٨، تفسير الصافي ٥/١٣٥٨، تفسير الآصفي ٤٧٩/١، تفسير نور الثقلين ٢٤٢/٢.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٦٨، التبيان ٥٠/٥.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٦٨.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٦٨.

فقال على المترى من المؤمنين التائبين العابدين (١).

٢٢٤ - عن أبي بصير قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ أَشَّرَىٰ مِنَ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَل

فقال ﷺ: ذلك في الميثاق.

ثم قرأت: ﴿ التَّكِيْبُونَ الْمَكِيدُونَ ﴾ [القوبَة: ١١٢].

فقال أبو جعفر ﷺ: لا تقرأ هكذا ولكن اقرأ: ﴿التائبين العابدين﴾ إلى آخر الآية.

ثم قال: إذا رأيت هؤلاء فعند ذلك هؤلاء الذين اشترى منهم أنفسهم وأموالهم يعني الرجعة (٢).

و ٢٢٥ ـ عن فيض المختار قال: قال لي أبو عبد الله عليه: كيف تقرأ هذه الآية في التوبة؟ ﴿وَعَلَى ٱلثَّلَنَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّعُوا ﴾ [التوبة: ١١٨].

قال: قلت: خُلّفوا.

قال: لو خلّفوا لكانوا في حال طاعة.

وزاد المختار عنه ﷺ: لو كانوا ﴿ غُلِنُوا﴾ ما كان عليهم من سبيل ولكنهم ﴿ خَالفُوا ﴾ عثمان وصاحباه (٣) أما والله ما سمعوا صوت حافر ولا قعقعة سلاح إلا قالوا أُتينا فسلط الله عليهم الخوف حتى أصبحوا (٤).

٢٢٦ ـ علي بن إبراهيم قال: قال العالم ﷺ: إنما نزل ﴿وعلى الثلاثة الذين خالفوا﴾ ولو خُلفوا لم يكن لهم عيب(٥).

الثلاثة عمر بن يزيد قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: ﴿وعلى الثلاثة الذين خالفوا﴾.

ثم قال: والله لو كانوا خُلفوا ما كان عليهم من سبيل(٦).

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٧٨/٨، بحار الأنوار ٥٩/٨٩، فصل الخطاب ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي، فصل الخطاب ٢٦٨، مختصر بصائر الدرجات ٢١.

<sup>(</sup>٣) أبو بكر وعمر ﷺ.

<sup>(</sup>٤) تفسير العياشي ٢/٥١١، الكافي ٨/٣٧٧، بحار الأنوار ٥٨/٨٩، فصل الخطاب ٢٦٩، تفسير البرهان ١٦٩/٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي ٢/٧٩١، فصل الخطاب ٢٦٩، بحار الأنوار ٢١/٠٢١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٦٩.

٢٢٨ ـ عن إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله ﷺ قال: هكذا أنزل الله: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسنا عزيز عليه ما عنتنا حريص علينا بالمؤمنين رؤوف رحيم﴾(١).

## سورة يونس

٢٣٠ ـ عن أبي حمزة الثمالي قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله تعالى:
 ﴿أَنْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرٍ هَلْذَا أَوْ بَدِلْأَهُ (يُونس: ١٥].

فقال أبو جعفر على ذلك قول أعداء الله الله الله على من خلفه، وهم يرون أن الله لا يسمع قولهم لو أنه جعل إماماً غير على أو بدّله مكانه، فقال الله رداً عليهم: ﴿قل ما يكون أن أبدله من تلقاء نفسي عني أمير المؤمنين على ﴿إن أتبع إلا ما يوحى إلى من ربي في على فذلك قوله: ﴿أَتُتِ بِقُرْمَانٍ غَيْرٍ هَذَا أَوْ بَدِلَهُ ﴾ [يُونس: 10](٤).

٢٣١ ـ القمي في تفسيره: ﴿ولو أن لكل نفس ظلمت آل محمد حقهم ما في الأرض جميعاً الفتدت به عني في الرجعة (٥).

### سورة هود

٢٣٢ ـ عن عمار بن سويد قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول في هذه الآية:
 ﴿ فَلَمَلَكُ عَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقٌ بِدِ صَدْرُكَ ﴾ [هُود: ١٢] إلى قوله ﴿ أَوْ جَاءَ مَعَمُ مَلَكُ ﴾ [هُود: ١٢].

قال: إن رسول الله ﷺ لما قال لعلى ﷺ: إني سألت ربي أن يوالي بيني وبينك، ففعل، وسألت ربي أن يجعلك وصيي ففعل، وسألت ربي أن يجعلك وصيي ففعل. فقال رجلان من قريش: والله لصاع تمر في شنّ بال أحب إلينا مما سأل محمد ربه. فهلّا سأله مُلكاً يعضده على عدوه أو كنزاً يستعين به على فاقته؟ والله ما دعاه إلى باطل إلا أجابه له. فأنزل الله عليه: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ الْمُعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِنُ بِهِ مَدَرُكَ ﴾ [مُود: ١٢].

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٧٨/٨، بحار الأنوار ٥٩/٨٩، فصل الخطاب ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) يقصد الصحابة رضوان الله عليهم ولعنة الله على كل من يبغضهم أو ينتقصهم.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ١٣٩/٣٦ نقلاً عن تفسير فرات الكوفي ٦٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمى، الإيقاظ من الهجعة للحر العاملي ٢٥٢.

قال: ودعا رسول الله ﷺ لأمير المؤمنين في آخر صلاته رافعاً بها صوتهُ يسمع الناس يقول: اللهم هب لعلي المودّة في صدور المؤمنين، والهيبة والعظمة في صدور المنافقين.

فَأْنَـزَلُ اللهُ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَٰتِ سَيَجْعَلُ لَمُثُمُ الرَّحْمَنُ وُدًا ۞ فَإِنَّمَا يَشَرْنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّـرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ. قَوْمًا لُدُّا﴾ [مريَم: ٩٦، ٩٧] بني أمية.

فقال رمع (١): والله صاع من تمر في شنّ بال أحبّ إليّ مما سأل محمد ربه، أفلا سأله مُلكاً يعضده؟ أو كنزاً يستظهر به على فاقته؟

فأنزل الله فيه عشر آيات من هود أولها: ﴿ فَلَمَلُكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ [هُود: ١٦] إلى ﴿ أُم يقولون افتراه ولاية على قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات ﴾ إلى: ﴿ فَإِن لَم يستجيبوا لكم في ولاية على فاعلموا أنما أنزل بعلم الله وأن لا إله إلا هو فهل أنتم مسلمون لعلى ولايته. من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها ﴾ يعني فلاناً وفلاناً (٢) ﴿ وَيَنتَها ﴾ يعني فلاناً وفلاناً (٢) ﴿ وَيَنتُهُ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ وَيَنتُهُ وَمِن قَبِلِهِ كِنَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾ [هود: ١٧].

قال: كان ولاية على عليه في كتاب موسى.

﴿أُولئك يؤمنون به ومن يكفر من الأحزاب فالنار موعده فلا تك في مرية منه ﴾ في ولاية على (٣).

٢٣٣ \_ عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ وعلي بن الحسين ﷺ: ﴿إلا الذين صبروا على ما صنعتم به من بعد نبيهم وعملوا الصالحات﴾(٤).

٢٣٤ ـ النعماني في تفسيره عن أمير المؤمنين على في عداد الآيات المحرّفة قوله تعالى: ﴿أَفَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةِ مِن رَبِّهِ ﴿ [محَمَّد: ١٤] يعني رسول الله عَلَى ﴿ ويتلوه شاهد منه وصيه إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى أولئك يؤمنون ﴿ فحرّفوها وقالوا: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةِ مِن رَبِّهِ وَهَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِن قَبِلِهِ كَنْبُ مُوسَى إمامًا وَرَحْمَةً ﴾ [مُود: ١٧] فقدّموا حرفاً على حرف فذهب معنى الآية (٥٠).

٢٣٥ \_ عن أبي بصير والفضيل عن أبي جعفر عليه قال: إنما نزلت: ﴿ أَفَن كَانَ

<sup>(</sup>۱) عمر ﷺ وأرضاه ولعن الله من يبغضه أو ينتقصه من الأولين والآخرين. ويقول المجلسي أخزاه الله تعالى ولا رحم فيه مغرز إبرة (بحار الأنوار ١٠١/٣٦): رمع كناية عن عمر لأنه مقلوبه.

<sup>(</sup>۲) أبو بكر وعمر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) : تفسير العيّاشي ٢/٢٤٢، بحار الأنوار ٣٦/١٠٠-١٠١، تفسير البرهان ٢١٠/٢.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٧٠.

عَلَىٰ بَيْنَةِ مِّن رَّبِهِ ﴾ [محَمَّد: ١٤] يعني رسول الله ﷺ ﴿ويتلوه شاهد منه إماماً ورحمة ومَن قبله كتاب موسى أولئك يؤمنون به﴾ فقدّموا وأخّروا في التأليف(١).

۲۳٦ ـ عن الصادق ﷺ مرسلاً: إنما أُنزل: ﴿أَفَمَنَ كَانَ عَلَى بِينَةَ مَنَ رَبِّهُ وَيَتَّلُوهُ شَاهِدَ مَنَهُ إِنَّا وَرَحْمَةً وَمَنَ قَبِلُهُ كَتَابِ مُوسَى ﴾(٢).

٢٣٧ ـ السياري. . . عن أبي يعقوب عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله جل ذكره من قائل: ﴿أَفْمَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةً وَيَتَلُوهُ شَاهِدُ مِنْ قَائِلُ: ﴿أَفْمَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةً وَيَتَلُوهُ شَاهِدُ مِنْ قَائِلُ: ﴿أَفْمَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةً وَيَتَلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ إِمَامًا وَرَحْمَةً﴾.

قال أبو عبد الله ﷺ: فوضع هذا الحرف بين حرفين ﴿وَمِن فَبَالِهِۦ كِنَنَبُ مُوسَىٰ﴾ [مُوسَىٰ﴾ [مُوسَىٰ) (١٧] وإنما هي ﴿شاهد منه إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى﴾ (٣).

٢٣٨ ـ الشيباني في (نهج البيان) في أمثلة المُقدّم والمؤخر وكقوله تعالى: ﴿وَمِن قَلِهِ عَالَى: ﴿وَمِن قَلِهِ عَالَى اللَّهُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً﴾ [هود: ١٧] فقدّموا حرفاً بحرف في التأليف(٤).

٢٣٩ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) في باب تحريف الآيات قال: ومنه في سورة هود ﷺ: ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِنَةٍ مِّن رَّبِهِ، وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن وَبِيْكِ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةُ ﴾ [مُود: ١٧].

قال أبو عبد الله ﷺ: لا والله ما هكذا أنزلها الله إنما هو: ﴿أَفَمَنَ كَانَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

ربك لن يصلوا إليك فأسر بأهلك بقطع من الليل مظلماً ﴾.

ثم قال أبو عبد الله عليه: وهكذا قراءة أمير المؤمنين عليه (٦).

### سورة الرعد

الحمد عن تفسير كازر ولم الدين محمد بن بديع الرضوي في (حبل متين) عن تفسير كازر والمولى فتح الله في سياق الآيات المحرفة. وفي سورة الرعد: إنما نزلت: ﴿أنت منذر لعباد وعلى لكل قوم هاد﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٧٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير العياشي ١٥٨/٢، فصل الخطاب ٢٧١، تفسير البرهان ٢١١/٢.

٧) فصل الخطاب ٢٧٣، منهاج البراعة ٢١٥/٢.

٢٤٢ ــ عن حمران بن أعين قال: قال لي أبو جعفر ﷺ وقد قرأت ﴿لَهُمُ مُعَقِّبَكُ مُعَقِّبَكُ مُعَقِّبَكُ مُعَقِّبَكُ مُعَقِّبَكُ مُعَقِّبَكُ مُعَقِّبَكُ مُعَقّبَكُ مُعَلّمُ مُعَقّبَكُ مُعَقّبِكُ مُعَقّبِكُ مُعَلّمً مُعَلّمً مُعَلّمً مُعَلِّمً مُعَلِمً مُعَلِمً مُعَلِّمً مُعَلِّمً مُعَلِّمً مُعَلِمً مُعَلِّمً مُعَلِمً مُعِلًا مُعَلِمً مُعَلِمً مُعَلِمً مُعِلًا مُعَلِمً مُعِلًا مُعَلِمً مُعِلّمً مُعِلًا مُعَلِمً مُعِلّمً مُعِلًا مُعَلّمً مُعِلّمً مُعِلمً مُعِلّمً مُعِلمًا مُعلمًا مُعِلمًا م

قال: وأنتم قوم عرب أيكون المعقبات من بين يديه؟

قلت: كيف نقرؤها؟

قال: ﴿له معقبات من خلفه ورقيب من بين يديه يحفظونه بأمر الله﴾(١).

٢٤٣ ـ على بن إبراهيم في قوله تعالى ﴿لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَلَى وَلَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ اللهُ عَلَيْهِ فقال لقاريها: يَعَفَلُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ عَلَيْهِ فقال لقاريها: ألستم عرباً؟ فكيف يكون المعقبات من بين يديه وإنما العقب من خلفه.

فقال الرجل: جعلت فداك كيف هذا؟

فقال: إنما نزلت: ﴿له معقبات من خلفه ورقيب بين يديه يحفظونه بأمر الله﴾ ومن ذا الذي يقدر أن يحفظ الشيء من أمر الله وهم الملائكة الموكلون بالناس<sup>(٢)</sup>.

٢٤٤ ـ عن بريد العجلي قال: سمعني أبو عبد الله عليه وأنا أقرأ: ﴿لَمُ مُعَقِّبَاتُ مُعَقِّبَاتُ مُعَقِّبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَا مُعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَا مُعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَعْقَبَاتُ مَا مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِلِهِ مُعْتَعِلِهِ مُعْتَعِلِهِ مُعْتَعِلِهِ مُعْتَعِبِهُ مُعْتَعِبِهُ مُعْتَعِبِهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُونَ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُ مِعْتَعِبُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُ مُعْتَعِبُونَ مُعْتَعِبُ مُعْتَعِبُونَ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُ مُعْتَعِبُونَ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِبُ مُعْتَعِبُونَ مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِلًا مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِلًا مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِلًا مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِلًا مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُونَ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِبُهُ مُعْتَعِلًا مُعْتَعِلًا مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِلًا مُعْتَعُلُونَ مُعْتَعِلِهُ مُعْتَعِلًا مُعْتُعُلُونَا مُعْتَعُلُو

فقال: مه، وكيف يكون المعقبات من بين يديه إنما يكون المعقبات ﴿من خلفه يحفظونه بأمر الله﴾(٣).

٢٤٥ ـ السياري عن القاسم بن عروة عن بكير بن حمران قال: تلا رجل ﴿ لَهُ مُعَقِّبَكُ مُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴾ [الرّعد: ١١].

فقال: أنتم قوم عرب كيف يكون المعقبات من بين يديه - كذا - «يحفظونه بأمر الله (٤).

٢٤٦ ـ على بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود عن جعفر ﷺ ﴿يَحْفَظُونَهُ مِنَ أَمِرِ اللهِ ﴿يَحْفَظُونَهُ مِنَ

٢٤٧ \_ عن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله عليه في قوله تعالى ﴿ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمِرٍ اللهِ ﴾ [الرّعد: ١١]. قال: ﴿ بأمر الله ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) مناقب ابن شهر آشوب ١٩٧/٤، بحار الأنوار ٥٤/٨٩.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٧٤، مشارق الشموس الدرية ١٢٨، تفسير القمي ١٠/١، تفسير البرهان ٢٨٣/٢.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٧٤، تفسير العياشي ٢٠٥/٢، بحار الأنوار ٥٤/٨٩.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٧٤.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٧٤.

## سورة إبراهيم

٢٤٨ ـ عن حسين بن هارون شيخ من أصحاب أبي جعفر عن أبي جعفر الله قال: ثم قال: شمعته يقرأ هذه الآية: ﴿وآتيكم من كل ما سألتموه﴾. قال: ثم قال أبو جعفر الله الله الله إياه أعطاك(١).

٢٤٩ ـ السياري...، أبي هارون المكفوف قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: ﴿وآتيكم من كل ما سألتموه﴾(٢).

٢٥٠ - على بن إبراهيم: وأما قوله ﴿زَبِّ أَغْفِرٌ لِي وَلِوَلِدَى ﴾ [نُوح: ٢٨]. قال: إنما نزلت: ﴿ولولدي إسماعيل وإسحاق﴾ (٣).

٢٥١ ـ السياري. . . عن حريز عن أحدهما ﷺ كان يقرأ : ﴿رَبِّ آغَفِرُ لِي وَلِؤَلِدَى ﴾ [نُوح: ٢٨] يعني إسحاق ويعقوب(٤).

٢٥٢ ـ عن جابر عن أبي جعفر عليه مثله. وقال: هذا الحسن والحسين (٥٠).

٢٥٣ ـ عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: حججت أناساً من المرجئة وكانوا يذكرون إسماعيل وإسحاق وأذكر الحسن والحسين ﷺ. فقال: أما إذ قلت ذاك، لقد قال إبراهيم: ﴿رَبِّ اغفر لَى ولوَلدَيّ﴾. وإن هذين لابنا رسول الله ﷺ(١٠).

٢٥٤ ـ سعد بن عبد الله القمي (ناسخ القرآن) مما رواه عن مشايخه عن الصادق ﷺ قال: وقرأ هذه الآية: ﴿رَبِّ اغفر لي ولوَلدَيّ﴾ يعني إسماعيل وإسحاق(٧).

٢٥٥ ـ السياري... عن السندي عن أبي عبد الله عليه في قول الله على: ﴿إنك تعلم ما نخفي وما نعلن وما يخفى على الله شأن شيء في الأرض ولا في السماء﴾ (^).

٢٥٦ ـ العياشي عن السندي قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقرأ: ﴿رَبُّنَا إِنَّكَ تَعَلَمُ ﴾ [ابراهيم: ٣٨] وذكر مثله (٩).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٧٥، تفسير البرهان ٣٢١/٢.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٧٥، تفسير العياشي ٢٣٤/٢.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٩) فصل الخطاب ٢٧٥.

٢٥٧ ـ السياري... عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قول الله عن: ﴿ فَاسْتَجْبَتُم لَي وَعَدَلُهُمُ أَنْ تُولَى فَلَا تَلُومُونَى وَلُومُوا أَنْفُسَكُم ﴾ (١).

٢٥٨ ـ السياري بالإسناد السابق: ﴿قد تبين لكم كيف فعلنا بهم وضربنا لكم الأمثال لكن لا تعقلون﴾(٢).

#### سورة الحجر

٢٥٩ ـ عن عبد الله بن مسكان عن كامل التمار قال: قال لي أبو عبد الله ﷺ: يا كامل أتدري ما قول الله ﷺ: ﴿وَلَدُ أَلْلَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ ۚ المؤمنون: ١] إلى أن قال وزاد في غيره أنه ﷺ في قول الله ﷺ: ﴿ربما يود الذين كفروا لو كانوا مُسَلَّمِين﴾ بفتح مثقلة هكذا قرأها (٣).

٢٦٠ عن أبي حمزة الثمالي عن أبي عبد الله عليه وقال: سأله عن قول الله على الله على الله على الله على مُستقيم مُستقيم الحجر: ٤١] قال: والله علي عليه هو الميزان والصراط المستقيم (٤).

٢٦١ ـ عن سلام المستنير الجعفي قال: دخلت على أبي جعفر على فقلت: جعلني الله فداك إني أكره أن أشق عليك، فإن أذنت لي أن أسألك سألتك.

فقال: سلني عما شئت.

قال: فقلت: أسألك عن القرآن؟

قال: نعم.

قال: ما قول الله ﷺ في كتابه ﴿هَنذَا صِرَطُّ عَلَى مُسْتَقِيمُ ﴾ [الحِجر: ٤١].

قال: صراط على بن أبي طالب عليه.

فقلت: صراط على (٥)؟

فقال: صراط على بن أبي طالب علي (٦).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٧٦.

<sup>(</sup>٠) استنكر هذا الراوي أن يكون الصراط المقصود به علي ﷺ، ولكن إمامه المعصوم أكدّ له بأنها القراءة الصحيحة التي يتوارثها الأثمة المعصومون كما فسرها له.

<sup>(</sup>٦) تفسير فرات الكوفي ٢٢٥/٢.

٢٦٣ ـ عن أبي جميلة عن أبي عبد الله وأبي جعفر عن أبيه عليه عن قوله: ﴿ مَاذَا صِرَالً عَلَى مُسْتَقِيمُ ﴾ [الحِجر: ٤١] قال: هو أمير المؤمنين عَلَيْهُ (٢٠).

٢٦٤ ـ عن محمد بن الحسن بن إبراهيم معنعناً عن أبي جعفر عليه عن أبي برزة قال: بينما نحن عند رسول الله ﷺ إذ قال - وأشار بيده إلى على بن أبي طالب -: ﴿وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسَّبُلَ ﴾ [الانعام: ١٥٣] إلى آخر الآية.

فقال رجل: أليس إنما يعني: الله فضّل هذا الصراط على ما سواه؟

فقال النبي على: هذا جفاءك يا فلان، أما قولك: فضّل الإسلام على ما سواه فكذلك. وأما قول الله: هكذا صِرَطِى مُستَقِيمًا [الانعَام: ١٥٣] فإنّي قلت لربّي مقبلاً عن غزوة تبوك الأولى: اللهم إني جعلت علياً بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبوة بعدي. فصدّق كلامي، وأنجز وعدي، واذكر علياً كما ذكرت هارون، فإنّك قد ذكرت اسمه في القرآن، فقرأ آية \_ فأنزل تصديق قوله (وهذا صراط علي مستقيم وهو هذا جالس عندي، فاقبلوا نصيحته، واسمعوا قوله، فإنه من يسبني سبّه الله، ومن سبّ علياً فقد سبني سبّه الله، ومن

٢٦٥ \_ عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله على قال: تلا هذه الآية هكذا: ﴿ هذا صراط علي مستقيم ﴾ (١٠).

٢٦٦ ـ قال حسان: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّ

قال: ليس هكذا تنزيلها، إنما هي: ﴿ولقد آتيناك سبع مثاني﴾ نحن هم ﴿وَالْقُرْءَاكَ الْعَظِيمَ﴾ ولد الولد(٥).

<sup>(</sup>۱) فصل الخطاب ۲۷۱، الكافي ٤٢٤، تأويل الآيات الظاهرة ٢٤٨، تفسير البرهان ٣٤٤/٢، بحار الأنوار ٢٧٠، ١٧/٢٤.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ١٤/٢٤ - ١٥، وقد عزا هذه الرواية إلى تفسير الكوفي، وقد رجعت إلى تفسير فرات الكوفي بتحقيق: محمد الكاظم فلم أجد هذه الرواية، رغم أن محقق البحار ذكر في الحاشية أن هذه الرواية موجودة ص٤٣ من التفسير، فلعل محقق التفسير فاته إثبات ذلك، أو أن الطبعة بتحقيق الكاظم حُذفت منها هذه الرواية.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٤٢٤/١، كنز الفوائد ١٢٤، بحار الأنوار ١١٨/٢٤.

٥) بحار الأنوار ١١٧/٢٤، تفسير البرهان ٣٥٤/٢، مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم ٢٠/١.

### سورة الإسراء

٢٦٧ \_ على بن إبراهيم في قوله ﴿وما جعلنا الرؤيا﴾ الآية. قال: نزلت لما رأى النبي ﷺ في نومه كأن قروداً تصعد منبره فساءه ذلك وغمّه غمّاً شديداً فأنزل الله: ﴿وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة لهم ليعمهوا فيها والشجرة الملعونة في القرآن﴾ كذا نزلت وهم بنو أمية (١).

٢٦٨ ـ السياري عن حماد بن عيسى عن الحسين بن المختار عمن ذكره (!!!) قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقرأ: ﴿وما جعلنا الرؤية التي أريناك إلا فتنة لهم ليعمهوا فيها﴾(٢).

٢٦٩ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليها أنه قرأ: ﴿ليعمهوا فيها﴾(٣).

٢٧٠ ـ عن حفص الأعور عن محمد بن مسلم قال: دخل سلام الجعفي على أبي جعفر ﷺ فقال: حدثني خيثمة عن قول الله ﷺ: ﴿وما جعلنا الرؤية التي أريناك إلا فتنة لهم ليعمهوا فيها﴾. فقال: صدق خيثمة (٤).

٢٧١ ـ عن حريز عمن سمع (!!!) عن أبي جعفر ﷺ: ﴿وما جعلنا الرؤية التي أريناك إلا فتنة لهم ليعمهوا فيها ﴿ يعني بني أمية (٥).

٢٧٢ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر (4): ﴿وإن كادوا ليفتنوك عن الذي أوحينا إليك في علي (1).

7٧٣ ـ عن عبد الله بن عثمان البجلي عن رجل (!!!) أن النبي على اجتمع عنده رؤوسهما فتكلموا في علي الله وكان من النبي الله أن يلين لهما في بعض القول فأنزل الله: ﴿لقد كدت لتركن إليهم شيئاً قليلاً إذاً لأذقناك ضعف الحياة والممات ثم لا تجد لك علينا نصيراً ثم لا تجد بعدك مثل علي ولياً ﴿ (٧).

٢٧٤ ـ عن محمد بن أبي حمزة رفعه إلى أبي جعفر على قال: نزل جبرائيل على محمد على بهذه الآية هكذا: ﴿ولا يزيد الظالمين آل محمد حقهم إلا خساراً ﴾(^).

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ٢١/٢، تفسير الأصفي ٦٨٧/١، فصل الخطاب ٢٨٠، تفسير الصافي ٣٠٠٠٪.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٨٠، تفسير البرهان ٢/٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٨٠.

 <sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٨٠.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٨٠.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٨٠.

<sup>(</sup>٨) تفسير العياشي ٣١٥/٢، فصل الخطاب ٢٨١، تفسير البرهان ٤٤٢/٢.

الله عبد الله في الكتاب المذكور قال: قال أبو جعفر ﷺ: نزلت هذه الآية هكذا: ﴿وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة ولا يزيد الظالمين آل محمد حقهم﴾(١).

٢٧٦ ـ عن ابن فضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: ﴿وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد ظالمي آل محمد حقهم إلا خساراً﴾(٢).

۲۷۷ ـ عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى عن أبيه ﷺ قال: نزلت هذه الآية: ﴿وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة ولا يزيد الظالمين لآل محمد إلا خساداً﴾(٣).

۲۷۸ ـ عن محمد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿فأبى أكثر الناس بولاية على إلا كفوراً﴾.

قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿وقل الحق من ربكم في ولاية علي فمن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمد ناراً﴾(٤).

٢٧٩ ـ عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: ﴿فأبى أكثر الناس بولاية على إلا كفوراً﴾(٥).

٢٨٠ ـ سعد بن عبد الله القمي في الكتاب المذكور عن أبي جعفر على قال:
 نزل جبرائيل على محمد على: ﴿فأبى أكثر الناس بولاية على إلا كفوراً﴾(١).

۲۸۱ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿ فَأَبِي أَكُثُرُ النَّاسُ بُولَايَةً عَلَى إِلَّا كَفُوراً ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) كنز الفوائد ١٤٠، بحار الأنوار ٢٢٥/٢٤، فصل الخطاب ٢٨١، تأويل الآيات الظاهرة ٢٩٠، تفسير البرهان ٢٣٠.

 <sup>(</sup>٣) كنز الفوائد ١٤٠، بحار الأنوار ٢٢٦/٢٤، فصل الخطاب ٢٨١، تأويل الآيات الظاهرة ٢٩٠، تفسير البرهان ٢٣/٢٤.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٤٢٥/١، تفسير الصافي ٢١٦/٣.

<sup>(</sup>٥) كنز الفوائد ١٤٠، بحار الأنوار ٣٨١/٢٣، فصل الخطاب ٢٨١، مناقب آل طالب ٣٠١/٢.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٨١، تفسير البرهان ٤٤٣/٢.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٨٠، تفسير العياشي ٢١٧/٢، تفسير البرهان ٤٤٥/٢، بحار الأنوار ٣٦/١٠٥.

# سورة الكمف

٢٨٢ \_ عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمد حقهم ناراً﴾(١).

٢٨٣ ـ تفسير القمي: (لَقَدَ جِنْنَكُم بِالْخِيِّ [الزّخرُف: ٢٨] يعني ولاية أمير المؤمنين على أن الحق ولاية المؤمنين على أن الحق ولاية أمير المؤمنين على أن الحق ولاية أمير المؤمنين على قوله: (وَقُلِ الْحَقِّ مِن زَيِّكُم الله الكهف: ٢٩] يعني ولاية علي على أمير المؤمنين عليه قوله: (وَقُلِ الْحَقُ مِن زَيِّكُم الكهف: ٢٩] يعني ولاية علي على أفهن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمد حقهم ناراً ﴾. ثم ذكر على أثرهم هذا خبرهم، وما تعاهدوا عليه في الكعبة أن لا يردوا الأمر في أهل بيت رسول الله على فقال: (أَمَّ أَبْرَمُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ الله الزّخرُف: ٢٩] إلى قوله: (لَدَيْمِمُ يَكُنُبُونَ اللهُ وَالزّخرُف: ٢٩] إلى قوله: (لَدَيْمِمُ يَكُنُبُونَ اللهُ وَالزّخرُف: ٢٩] الله قوله: (الزّخرُف: ٢٩) إلى قوله:

٢٨٤ ـ على بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَّبِكُرُ ۗ [الكهف: ٢٩] الآية.

فقال أبو عبد الله على: نزلت هذه الآية هكذا: ﴿وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَّيَكُمْ ﴾ [الكهف: ٢٩] يعني ولاية على ﴿فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمد حقهم ناراً أحاط بهم سرادقها ﴾ (٣).

7٨٥ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: قوله تعالى: ﴿وقل الحق في ولاية علي من ربكم فمن شاء فيؤمن ومن شاء فيكفر إنا أعتدنا لظالمي آل محمد حقهم ناراً أحاط بهم سرادقها﴾(٤).

٢٨٦ ـ عن ربعي عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿وقل الحق من ربكم في ولاية أمير المؤمنين فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمد حقهم ناراً﴾(٥).

٢٨٧ \_ عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى بن جعفر عن أبيه عليه في

 <sup>(</sup>١) الكافي ٢/٥٢١، تفسير العياشي ٢/٣٢٦، بحار الأنوار ٣٧٩/٢٣ و٢٢١/٢٤، فصل الخطاب ٢٨٢، تفسير البرهان ٢/٥٢١، تأويل الآيات الظاهرة ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٣٦/٨٣٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى ٢٥/٢، بحار الأنوار ٢٢٢/٢٤، تأويل الآيات الظاهرة ٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) كنز الفوائد ١٤١، بحار الأنوار ٢٢٦/٢٤، فصل الخطاب ٢٨٢، تفسير العياشي ٣٢٦/٢، تفسير البرهان ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٨٢.

قوله تعالى: ﴿قل الحق من ربكم في ولاية علي فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر﴾.

قال: وقرأ إلى قوله: ﴿أَحْسَنَ عَمَلًا﴾ [الكهف: ٣٠].

ثم قال: قيل للنبي على اصدع بما تؤمر في إمارة على الله: ﴿ وَإِنه الحق من ربك فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ﴿ فجعل تركه معصية وكفراً ثم قرأ: ﴿ إِنا أَعتدنا للظالمين آل محمد حقهم ناراً أحاط بهم سرادقها ﴾ (١).

٢٨٨ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) في عداد الآيات المحرّفة قال: قال أبو جعفر عليه ونزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمد حقهم ناراً أحاط بهم سرادقها ﴾ (٢).

7۸۹ على بن إبراهيم القمي قال: فحدثني على بن بلال عن يونس في رواية طويلة فيها: فقال له الخضر: ﴿هذا فراق بيني وبينك سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً أما السفينة التي فعلت بها ما فعلت فإنها كانت لقوم مساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم أي وراء السفينة ﴿ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً كذا نزلت، وإذا كانت السفينة معيوبة لم يأخذ منها شيئاً. ﴿وَأَمَّا الْفُلْدُ وَالْمَا الْفُلْدُ وَلَا اللهُ لَذَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

٢٩٠ ـ عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ أنه كان يقرأ: ﴿وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً﴾(٤).

791 - عن عبد الله بن زرارة قال: قال لي أبو عبد الله على اقرأ مني على والدك السلام وقل له إنما أعيبك دفاعاً مني عنك (٥) إلى أن قال: فأحببت أن أعيبك ليحمدوا أمرك في الدين بعيبك ونقصك ويكون بذلك منا دافع شرهم عنك لقول الله على: ﴿أَمَا السَفِينَةُ فَكَانَتُ لَمُسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي البَحْرِ فَأُرِدَتُ أَنْ أَعِيبِهَا وَكَانَ وَراءهم ملك يأخذ كل سَفِينَةُ صَالَحة غصباً ﴿ هَذَا التَنْزِيلُ مِن عَنْدُ الله صَالَحة (٢٠).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٨٢.

 <sup>(</sup>٣) تفسير القمي ٣٩/٢، تفسير الصافي ٣٠٢٥٦، تفسير نور الثقلين ٢٨٣/٣.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٨٢، تفسير العياشي ٢/٣٥٥، قصص الأنبياء للجزائري ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) هذا اعتذار الصادق كللة تعالى - كما تزعم هذه الرواية - لزرارة بن أعين عن الروايات التي ذمّه فيها، وإن هذه الروايات - على حد زعم الشيعة - إنما كانت عن تقية، وهي في الحقيقة دفاع عن زرارة لئلا يعتقد المخالفون لدين الشيعة أن زرارة منهم، لذا تبرأ منه ليظن المسلمون أن زرارة ليس رافضياً، فما أعجبه من دين!! والأعجب استشهاد الإمام المعصوم بالآية الكريمة.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٨٣.

۲۹۲ \_ عن حریز عمن ذکره (!!!) عن أحدهما ﷺ أنه قرأ: ﴿وكان أبواه مؤمنین وطبع كافراً﴾ (۱).

۲۹۳ \_ عن ربعي عن أبي عبد الله على قال: ﴿ كَانَ أَبُواهُ مؤمنين وطبع كَافِراً ﴾ (7).

٢٩٤ \_ عن زرارة عن أبي جعفر ﷺ في قوله ﷺ: ﴿ما فعلته يا موسى﴾ قال: هكذا في قراءة أمير المؤمنين ﷺ<sup>(٣)</sup>.

790 ـ عن سعد بن طريف عن الأصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين على في قوله عن : ﴿أَمَا مِن ظَلَم نَفْسُهُ وَلَم يؤمن بربه فيعذبه بعذاب الدنيا في مرجعه فيعذبه عذاباً نكراً ﴿ وَفِي قوله عَنْ : ﴿ثُم أَتَبِع ذَو القرنين الشمس سبباً ﴾(٤).

٢٩٦ \_ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿ هِلَ أَتَبِعَكُ عَلَى أَنْ تَعَلَّمَنَ فَمَا عَلَمَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَا

# سورة طه

٢٩٧ \_ قال علي بن إبراهيم في قوله: ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَالِيَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ [طه: ١٠] قال: ﴿من نفسى ﴾ هكذا نزلت.

قيل: كيف يُخفيها من نفسه؟

قال: جعلها من غير وقت (٦).

٢٩٨ \_ عن ابن عمير عن غير واحد (!!!) عن أبي جعفر ﷺ أنه قرأ: ﴿إِنَّ السَّاعَةُ آتِيةً أَكَادُ أَخْفِيهَا مِن نَفْسِي﴾.

قال: أراد أن لا يجعل لها وقتاً (<sup>v)</sup>.

۲۹۹ \_ عن موسى بن جعفر عن أبيه ﷺ في قوله تعالى: ﴿وقد خاب من حمل ظلماً لآل محمد﴾ هكذا نزلت(^).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٨٣، قصص الأنبياء لنعمة الله الجزائري ٣٣١.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٨٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمي ٢٠/٢، تفسير الصافي ٣٠٣/٣، تفسير نور الثقلين ٣/٥٧٥.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٢٨٤، اللوامع النورانية ٢١٣، تفسير البرهان ٣/٥٥.

<sup>(</sup>٨) كنيز الفوائد ١٥٩، بحار الأنوار ٢٢٢/٢٤، فصل الخطاب ٢٨٤.

٣٠٠ - عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى عَلِيْ قال: سمعت أبي عَلِيْ يقول ورجل يسأله عن قول الله عَلى: ﴿يَوْمَبِذِ لَا نَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِىَ لَمُ قَوْلًا ﴿ الله: ١٠٩].

قال: لا ينال شفاعة محمد ﷺ يوم القيامة إلا من أذن له بطاعة آل محمد ورضي له قوله وعمله فيهم. له قولاً وعملاً فيهم فحيي على مودتهم ومات عليها فرضي الله قوله وعمله فيهم.

ثم قال: ﴿وعنت الوجوه للحي القيوم وقد خاب من حمل ظلماً لآل محمد﴾ كذا نزلت.

ثم قال: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلْلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِثُ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴿ اللهِ: ١١٢]. قال: مؤمن بمحبة آل محمد مبغض لعدوهم (١١).

# سورة الحج

٣٠٢ - السياري . . . عن زيد بن أسامة قال: رأيت أبا عبد الله على قرأ: ﴿ لِيحضروا منافع لهم ﴾ (٣).

٣٠٣ - عن أبي بصير ﷺ: ﴿وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ليشهدوا منافع لهم في الدنيا والآخرة﴾(٤).

٣٠٤ ـ عن أبي حمزة عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا بولاية علي قطعت لهم ثياب من نار﴾(٥).

٣٠٥ ـ عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿وما أرسلنا قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث﴾(١).

<sup>(</sup>١) كنـز الفوائد ١٥٩، بحار الأنوار ٢٥٨/٢٤، تأويل الآيات الظاهرة ٣١٨.

 <sup>(</sup>۲) الأصول من الكافي ٣١٦/١، منهاج البراعة ٢١٦/٢، بحار الأنوار ١٩٥/١١ و٣٥١/٢٤، فصل الخطاب ٢٨٥، المناقب لابن شهر آشوب ١٠٢/٣، بصائر الدرجات ٧١، اللوامع النورانية ٢١٣، تفسير البرهان ٣٥/٨.

٣) فصل الخطاب ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٨٦.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٨٦.

٣٠٦ \_ عن زرارة قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ: ﴿وَكَانَ رَسُولًا نَبِيَّا﴾ [مريَم: ٥١]. قلت: ما هو الرسول من النبي؟

قال: هو الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ويعاين، ثم تلا: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث﴾(١).

٣٠٧ ـ عن الحارث البصري قال: أتانا الحكم بن عيينة قال: إن علي بن الحسين على قال: إن علم على على كله في آية واحدة.

قال: فخرج حمران بن أعين فوجد علي بن الحسين عليه قد قُبض. فقال لأبي جعفر عليه: إن الحكم بن عيينة حدثنا عن علي بن الحسين عليه قال: إن علم على عليه كله في آية واحدة.

قال أبو جعفر: وما تدري ما هو؟

قال: قلت: لا.

قال: هو قول الله تبارك وتعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث﴾(٢).

٣٠٨ ـ عن زرارة قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا﴾ [مريَم: ١٥] إلى أن قال: ثم تلا ﷺ: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبى ولا محدث﴾(٣).

٣٠٩ \_ عن بريد عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولُ وَلَا نَبِي وَلَا مُحدثُ﴾(٤).

٣١٠ \_ عن أبي حمزة الثمالي قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: ﴿وما أرسلنا من رسول ولا نبي ولا محدث﴾(٥).

٣١١ \_ عن سليم بن قيس الشامي أنه سمع علياً ﷺ يقول: إني وأوصيائي من ولدي مهديون كلنا محدثون. إلى أن قال سليم الشامي: سألت محمد بن أبي قلت: كان على ﷺ محدّثاً؟

قال: نعم.

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٨٦، اللوامع النورانية ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٨٧.

قلت: وهل يحدّث الملائكة إلا الأنبياء؟

قال: أما تقرأ: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث﴾(١).

٣١٢ ـ عن إبراهيم بن محمد مثله (٢).

٣١٣ ـ عن الحكم بن عينة قال: دخلت على على بن الحسين على يوماً فقال لي: يا حكم هل تدري ما الآية التي كان علي بن أبي طالب على يعرف بها صاحب قتله، ويعلم بها الأمور العظام التي كان يحدّث بها الناس؟

قال الحكم: فقلت في نفسي: قد وقفت على علم من علم علي بن الحسين عليه أعلم بذلك تلك الأمور العظام.

قال: فقلت: لا، والله لا أعلم به، أخبرني بها يا ابن رسول الله؟

قال: هو والله: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث﴾.

فقلت: وكان علي عَلِيْكِ محدَّثاً؟

قال: نعم، وكل إمام منا أهل البيت فهو محدّث (٣).

٣١٤ ـ الكليني عن محمد بن يحيى العطار عن أحمد مثله، وزاد بعد قوله ولا محدّث: وكان علي بن أبي طالب على محدّثاً، فقال له رجل يقال له عبد الله بن زيد كان أخا علي بن الحسين على لأمه: سبحان الله محدّثاً (كأنه ينكر)؟ فأقبل علينا أبو جعفر على فقال: أما والله إن ابن أمك بعد قد كان يعرف ذلك. قال: فلما قال ذلك سكت الرجل فقال: هي التي هلك فيها أبو الخطاب فلم يدر ما تأويل المحدّث والنبي (١٤).

٣١٥ ـ عن الحارث بن المغيرة قال: قال حمران بن أعين أن الحكم بن عيينة يروي عن علي بن الحسين عليه في آية نسأله فلا يخبرنا.

قال حمران: سألت أبا جعفر على فقال: إن علياً على كان بمنزلة صاحب سليمان وصاحب موسى ولم يكن نبياً ولا رسولاً. ثم قال: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث﴾.

قال: فعجب أبو جعفر ﷺ (٥).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٨٧.

 <sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٨٧.

٣١٦ \_ عن أبي عبد الله عليه أن رسول الله عليه أصابته خصاصة، فجاء إلى رجل من الأنصار فقال له: هل عندكم طعام؟

فقال: نعم يا رسول الله.

فذبح له عناقاً وشوّاها، فلما دنا منها تمنّى رسول الله ﷺ أن يكون معه علي وفاطمة والحسن والحسين ﷺ، فجاء أبو بكر وعمر ثم جاء علي فأنزل الله عليه: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبِلُكُ مِنْ رَسُولُ وَلَا نَبِي وَلَا مُحَدَثُ﴾.

ثم قال أبو عبد الله على: هكذا نزلت(١١).

# سورة النور

٣١٩ ـ السياري عن حماد عن حريز: قرأ أبو عبد الله ﷺ: ﴿وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً بالمتعة حتى يغنيهم الله من فضله﴾ هكذا التنزيل(٢).

٣٢٠ \_ عن الفضيل بن يسار قال: قلت لأبي عبد الله الصادق على ﴿ وَاللَّهُ نُورُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

قال: كذلك الله على.

قال: قلت: ﴿مَثَلُ نُورِهِ ﴾ [النُّور: ٣٠].

قال لى: محمد ﷺ.

قلت: ﴿ كَمِشْكُورَ ﴾ [النُّور: ٣٠].

قال: صدر محمد ﷺ.

قلت: ﴿ فِيهَا مِصْبَاحُ ﴾ [النُّور: ٣٥].

قال: فيه نور العلم، يعني النبوة.

قلت: ﴿ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُمُاجَةً ﴾ [النُّور: ٣٥].

قال: علم رسول الله على على الله على الله.

قلت: ﴿ كَأَنَّهَا ﴾ [النُّور: ٣٥].

قال: لأي شيء تقرأ: كأنها.

قلت: فكيف جعلت فداك؟

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات الظاهرة ٣٤٨، تفسير نور الثقلين ٣١٥/٣، تفسير البرهان ٩٨/٣، بحار الأنوار ١٥٥/١٧، تفسير العسكري ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٩١.

قال: ﴿كأنه كوكب درى﴾.

قلت: ﴿ يُوفَقُدُ مِن شَجَرَةِ مُبُكرَكَةِ زَيْتُونَةِ لَّا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ [النُّور: ٣٥].

قال: ذاك أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه الا يهودي ولا نصراني.

قلت: ﴿يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسه نار﴾.

قال: يكاد العلم يخرج من فم العالم من آل محمد ﷺ من قبل أن ينطق به.

قلت: ﴿ نُورً عَلَى نُورً ﴾ [النُّور: ٣٠].

قال: الإمام على أثر الإمام(١).

# سورة الفرقان

٣٢١ ـ عن محمد بن الفضيل عن الثمالي عن أبي جعفر على أنه قرأ ﴿ وقال الظالمون لآل محمد إن تتبعون إلا رجلاً مسحوراً ﴾ يعنون محمداً على سبيلاً ﴾ فقال الله على لرسوله: ﴿ انظر كيف ضربوا لك الأمثال فلا يستطيعون إلى ولاية على سبيلاً ﴾ وعلى هو السبيل (٢٠).

٣٢٢ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر على قال: نزل جبرائيل بهذه الآية هكذا: ﴿ فَأَبِّي أَكْثُرُ النَّاسُ بُولَايَةً عَلَي إِلَّا كَفُوراً ﴾ (٣).

٣٢٣ ـ عن جابر بن يزيد الجعفي قال: قال أبو جعفر ﷺ: نزل جبرائيل ﷺ على رسول الله ﷺ بهذه الآية هكذا: ﴿وقال الظالمون لآل محمد حقهم إن تتبعون الا رجلاً مسحوراً انظر كيف ضربوا لك الأمثال فلا يستطيعون سبيلاً قال: إلى ولاية على، وعلى ﷺ هو السبيل (٤٠).

٣٢٤ ـ عن جعفر بن محمد الطيار عن أبي الخطاب عن أبي عبد الله عليه أنه قال: والله ما كنّى الله في كتابه حتى قال: ويُويَلَنَن لِتَنِي لَرَ أَتَّخِذُ فَلَانًا خَلِيلًا ﴿ اللهُ قَالَ: وَاللهُ ما كُنّى الله في مصحف على عليه الله ويا ويلتا ليتني لم أتخذ الثاني خليلاً وسيظهر يوماً (٥).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٠٦/٢٣.

<sup>(</sup>٢) كننز الفوائد ١٨٩، بحار الأنوار ٢٤/٢٤، فصل الخطاب ٢٩١، تأويل الآيات الظاهرة ٣٧١، تفسير البرهان ١٥٦/٣.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي ١١١/٢، فصل الخطاب ٢٩١.

<sup>(</sup>٥) كنز جامع الفوائد ١٩١، ١٩٢، تأويل الآيات الظاهرة ٣٧٤، تفسير البرهان ١٦٢/٣، بحار الأنوار ١٩/٢٤ وقال محقّق البحار في الحاشية: يعني سيظهر ذاك المصحف يوماً، أي في أيام ظهور المهدي.

٣٢٥ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: نزل جبرائيل بهذه الآية على محمد ﷺ: ﴿يَا لَيْتَنِي لَم أَتَخَذَ زَفَر خَلِيدٌ ﴾ (١). خليلاً ﴾ (١).

٣٢٦ ـ عن أبي الخطاب عن أبي عبد الله عليه أنه قال: ما كنّى الله في كتابه حتى قال: ﴿يَوَيَلَتَنَى لَيْتَنِى لَرُ أَتَّخِذُ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الللهُ عَلَيْك

٣٢٧ \_ على بن إبراهيم قال: كان أبو جعفر ﷺ يقول: ﴿يَا لَيْتَنِي اتَخَذَتُ مَعَ الرَّسُولُ عَلَيَا وَلِيَا﴾ (٣).

٣٢٨ ـ الطبرسي في قوله تعالى ﴿يمشون على الأرض هوناً ﴾ أي بالسكينة والوقار والطاعة غير أشرين ولا مرحين ولا متكبرين ولا مفسدين، وقال أبو عبد الله (ع): هو الرجل الذي يمشي بسجيته التي جُبل عليها لا يتكلّف ولا يتبختر. وقيل معناه: حلماء علماء لا يجهلون وإن جهل عليهم، ﴿والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين ﴾ بأن نراهم يطيعون الله تعالى تقرّ بهم أعيننا في الدنيا بالصلاح، وفي الآخرة بالجنة، ﴿واجعلنا للمتقين إماماً ﴾ أي اجعلنا ممن يقتدي بنا المتقون. وفي قراءة أهل البيت (ع): ﴿واجعل لنا من المتقين إماماً ﴾ (1).

٣٢٩ ـ عن جعفر بن إبراهيم عن أبي الحسن الرضا على قال: قرئ عند أبي عبد الله على: وَوُرَيَّلِنَا قُرَّهَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا فَبُ لَنَا مِنْ أَرْوَكِنَا وَدُرِيَّلِنَا قُرَّهَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِللَّهُ عَلِيْنَا قُرُّهَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِللَّهُ عَلِيْنَا فَدُرَيِّلِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِللَّهُ عَلِيْنَا فَدُونَانَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْنَا فَيْ إِمَامًا اللَّهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْنَا فَدُونَانَ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَاعِمُ عَلَيْكَاعِلَا عَلَيْكَا عَلَيْكُ عَلَيْك

فقال: لقد سألوا الله عظيماً أن يجعلهم للمتقين أئمة.

فقيل له: كيف هذا يا ابن رسول الله؟

قال: إنما أنزل الله: ﴿والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين واجعل لنا من المتقين إماماً ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٩٢.

 <sup>(</sup>۲) فصل الخطاب ۲۹۲.

<sup>(</sup>٣) فصلّ الخطاب ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان للطبرسي ١٧٩/٧-١٨١، بحار الأنوار ١٣٢/٢٤ و١٣٤ و٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمى ١٠/١ و٢/١١٧، بحار الأنوار ١٣٤/٢٤، فصل الخطاب ٢٩٣.

قال: لقد سألت ربك عظيماً، إنما هي ﴿واجعل لنا من المتقين إماماً﴾، وإيّانا عنى بذلك (١٠).

### سورة الشعراء

٣٣١ - علي بن إبراهيم القمي قال: ثم ذكر آل محمد على وشيعتهم المهتدين فسيقال: ﴿ إِلَّا اللَّذِينَ مَا مَنُوا وَعَيلُوا الصَّلِحَنتِ وَذَكْرُوا اللّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ [الشُّعَرَاء: ٢٧٧] ثم ذكر أعداءهم ومن ظلمهم فقال: ﴿ وسيعلم الذين ظلموا آل محمد حقهم أي منقلب ينقلبون ﴾ هكذا والله نزلت (٢).

٣٣٢ ـ السياري عن البرقي عن بعض أصحابه (!!!) عن أبي عبد الله عليه في قوله جل ثناؤه: ﴿وسيعلم الذين ظلموا آل محمد أي منقلب ينقلبون﴾(٣).

٣٣٣ ـ الطبرسي في (الجوامع) عن الصادق أنه قرأ: ﴿وسيعلم الذين ظلموا آل محمد حقهم أي منقلب ينقلبون﴾(٤).

### سورة الانحزاب

٣٣٤ - على بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ النِّيُّ أُوِّكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُولَاجُهُمُ وَالْوَاجُهُ أَمْهَاتُهُم فَجعل الله المؤمنين أَنْهُمُهُمُ وَالْوَاجُهُ أَمْهَاتُهُم فَجعل الله المؤمنين أُولاد رسول الله يقدر أن يصون نفسه وليس على أولاد رسول الله تبارك وتعالى لنبيه على المؤمنين من أنفسهم (٥٠).

٣٣٥ ـ عن أبي الصامت عن أبي عبد الله عليه قال: أكبر الكبائر سبع. . إلى أن قال: وأما عقوق الوالدين فإن الله على قال في كتابه: ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم وهو أب لهم﴾ فعقوه في ذريته (٢٠).

<sup>(</sup>۱) كنز الفوائد ۲۱٤، مشارق الشموس الدرية ۱۲۷، بحار الأنوار ۱۳٥/۲٤، تأويل الآيات الظاهرة ٣٨٤، تفسير البرهان ١٧٧/٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي ١٢٥/٢، مشارق الشموس الدرية ١٢٨، منهاج البراعة ٢١٥/٢.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٩٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي ٢/٥٧٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوأر ١٤/٣٦، فصل الخطاب ٢٩٥.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار ٢٠٠/٢٢ و٤٣١، فصل الخطاب ٢٩٥.

٣٣٧ ـ الصفار عن علي بن إبراهيم بن هاشم عن القاسم بن الربيع عن محمد بن سنان عن صباح عن المفضل مثله<sup>(۱)</sup>

٣٣٨ \_ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) قال: وقرأ الصادق ﷺ: ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم وهو أب لهم﴾(٢٠.

٣٣٩ ـ علي بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً وكفى الله المؤمنين القتال بعلي بن أبي طالب وكان الله قوياً عزيزاً﴾<sup>(٣)</sup>.

٣٤٠ \_ السياري عن جعفر بن محمد عن المدائني عن أبي عبد الله عليه في قوله تعالى: ﴿وَكَفَى اللهِ الْمُؤْمَنِينَ القَتَالُ بَعْلَيَ بِنَ أَبِي طَالِبَ﴾<sup>(٤)</sup>.

٣٤١ \_ عن يونس عن أبي حمزة عن فيض المختار قال: سئل أبو عبد الله عليها عن القرآن، فقال: فيه الأعاجيب من قوله ﷺ: ﴿وَكَفِّي اللهِ الْمؤمنين القتال بعلي بن أبى طالب﴾(٥).

٣٤٢ \_ عن فيض بن مختار عن أبي عبد الله عليه أنه قرأ: ﴿إِن علياً للهدى. وإن له الآخرة والأولى﴾. وذلك حين سئل عن القرآن.

قال: فيه الأعاجيب.

فيه: ﴿وَكُفِّي اللهِ المؤمنينِ القتالُ بِعَلَى﴾.

وفيه: ﴿إِن عليًّا للهدى. وإن له الآخرة والأولى﴾(٦).

٣٤٣ \_ عن محمد بن مروان رفعه إليهم صلوات الله عليهم في قول الله عليه ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تَؤْذُوا رَسُولَ الله في علي والأئمة كالذين آذُوا مُوسَى فَبِرَأُهُ الله مما قالوا ﴾(٧).

٣٤٤ \_ عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه أنه قال: ﴿وَمَنَ يَطْعُ اللهِ وَرَسُولُهُ فَي وَلَايَةً عَلَي وَالْأَنْمَةُ مَنَ بَعْدُهُ فَقَدَ فَازَ فَوَزَأَ عَظَيْماً ﴾ (^^).

فصل الخطاب ٢٩٦. (1)

فصل الخطاب ٢٩٦. **(Y)** 

فصل الخطاب ٢٩٦. (٣)

فصل الخطاب ٢٩٦. (1)

فصل الخطاب ٢٩٦. (0)

يحار الأنوار ٣٩٨/٢٤. **(7)** 

الكافي ٤١٤/١، تفسير القمى، تفسير البرهان ٣٣٧/٣ و٣٣٩، تأويل الآيات الظاهرة ٤٦٨، بحار الأنوار ١٢/١٣، ٣٠٢/٣٣، فصل الخطاب ٢٩٦، مناقب ابن شهر آشوب ١٣/٣.

تأويل الآيات الظاهرة ٤٦٩، الكافي ٤١٤/١، تفسير البرهان ٣٤٠/٣، بحار الأنوار ٣٠١/٢٣ و٣٠٣.

٣٤٥ ـ عن محمد بن مروان رفعه إليهم ﷺ (!!!) فقال: ﴿يا أَيُهَا الذَينَ آمَنُوا لا تَوْذُوا رَسُولُ اللهِ في علي والأئمة كما آذُوا مُوسَى فَبِرَأُهُ اللهِ مَمَا قَالُوا﴾(١).

٣٤٦ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قوله: ﴿وَمَن يَطْعُ اللهُ وَرَسُولُهُ فَي قُولُهُ: ﴿ وَمَن يَطْعُ اللهُ وَرَسُولُهُ فَي وَلاَيَةً عَلَي وَالأَثْمَةُ مَن بعده فقد فاز فوزاً عظيماً ﴾ هكذا نزلت والله (٢٠).

#### سورة سياا

٣٤٧ على بن إبراهيم القمي: لما أوحى الله إلى سليمان إنك ميت أمر الشياطين أن يتخذوا له بيتاً من قوارير ووضعوه في لجّة البحر، ودخله سليمان على فاتكاً على عصا وهو يقرأ الزبور، والشياطين حوله ينظرون إليه ولا يجسرون أن يبرحوا. فبينا هو كذلك إذ حان منه التفاتة فإذا هو برجل معه في القبة، ففزع منه سليمان. فقال له: من أنت؟ فقال له: أنا الذي لا أقبل الرشى ولا أهاب الملوك. فقبضه وهو متكىء على عصاه سنة. والجن يعملون له ولا يعلمون بموته، حتى بعث الله الأرضة فأكلت منسأته ﴿فلما خر على وجهه تبينت الإنس أن لو كانوا أي الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين هكذا نزلت هذه الآية (٣).

أقول: هذه الرواية طعن صريح في نبي الله سليمان عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، حيث صوّرت هذه الرواية الموضوعة نبي الله سليمان على بصورة الإنسان الخائف من لقاء الله تعالى، ولماذا يخاف سليمان على من الموت؟ هل عصى الله تعالى ويخشى عذابه أم رغبته في الاستمتاع بهذه الحياة وبهرجها وزينتها والمُلك الذي اتاه الله تعالى، ونعتقد ويعتقد كل مسلم أن سليمان على جعل المُلك وسيلة وأداة لتحكيم شرع الله تعالى ولم يتخذ المُلك وسيلة لإشباع شهواته ونزواته، ولا أدري ما الفرق بين عقيدة الرافضة في هذا النبي الكريم وبين عقيدة اليهود الذين تطاولوا على هذا النبي على ولكن العجب يزول حينما نعلم علم اليقين ـ بعد البحث والتمحيص ـ أن التشيع هو الابن البار لليهودية، ومن شابه أباه فما ظلم، والأنبياء على من أشد الخلق فرحاً واستبشاراً بهذا اللقاء الذي يُريحهم من عناء هذه الدنيا الزائلة، والمؤمن الموت ولو كان في بروج مشيدة وأينما كان فلا بد أن الموت مُدركه ولكن أتى للرافضة أن يعقلوا هذا.

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ١٩٧/٢، الكافي ٤١٢/١، بحار الأنوار ٣٠٢/٢٣.

 <sup>(</sup>۲) تفسير القمي ٥٤/١-٥٥، فصل الخطاب ٢٩٦، تفسير الصافي ٢٠٦/٤، تفسير نور الثقلين ٣٠٩/٤،
 بحار الأنوار ٣٠١/٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي ١٩٩/٢-٢٠٠، التبيان في تفسير القرآن ٣٨٤/٨، فصل الخطاب ٢٩٧.

٣٤٨ على بن موسى الرضا على، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمد على قال: إن سليمان بن داود على قال ذات يوم لأصحابه: إن الله تبارك وتعالى قد وهب لي مُلكاً لا ينبغي لأحد من بعدي، سخر لي الريح والجن والطير والوحوش، وعلمني منطق الطير، وآتاني من كل شيء، ومع جميع ما أوتيت من الملك ما تم لي سرور يوم إلى الليل، وقد أحببت أن أدخل قصري في غد فأصعد أعلاه وأنظر إلى ممالكي فلا تأذنوا لأحد على لئلا يرد على ما ينغص على يومي.

قالوا: نعم، فلما كان من الغد أخذ عصاه بيده وصعد إلى أعلى موضع من قصره، ووقف متكناً على عصاه ينظر إلى ممالكه مسروراً بما أوتي فرحاً بما أعطي، إذ نظر إلى شاب حسن الوجه واللباس قد خرج عليه من بعض زوايا قصره، فلما بصر به سليمان عليه قال له: من أدخلك إلى هذا القصر وقد أردت أن أخلو فيه اليوم؟ فبإذن من دخلت؟

فقال الشاب: أدخلني هذا القصر ربه وبإذنه دخلت، فقال: ربه أحق به مني، فمن أنت؟ قال: أنا ملك الموت، قال: وفيما جئت؟ قال: جئت لأقبض روحك، قال: امض لما أمرت به فهذا يوم سروري، وأبى الله في أن يكون لي سرور دون لقائه، فقبض ملك الموت روحه وهو متكئ على عصاه، فبقي سليمان في متكئاً على عصاه وهو ميت ما شاء الله والناس ينظرون إليه وهم يقدرون أنه حي فافتتنوا فيه واختلفوا، فمنهم من قال: إن سليمان في قد بقي متكئاً على عصاه هذه الأيام الكثيرة ولم يتعب ولم ينم ولم يأكل ولم يشرب، إنه لربنا الذي يجب علينا أن نعبده، وقال قوم: إن سليمان في ساحر وإنه يرينا أنه واقف متكئ على عصاه، يسحر أعيننا وليس كذلك.

فقال المؤمنون: إن سليمان على هو عبد الله ونبيه يدبر الله أمره بما شاء، فلما اختلفوا بعث الله في أرضة فدبت في عصاه، فلما أكلت جوفها انكسرت العصا وخر سليمان على من قصره على وجهه، فشكرت الجن الأرضة صنيعها، فلأجل ذلك لا توجد الأرضة في مكان إلا وعندها ماء وطين، وذلك قول الله في: ﴿فَلَمَّا فَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمُوتَ مَا دَلَمَّمْ عَلَى مُوتِهِ إِلَّا دَابَتُهُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ [سَبَا: ١٤] يعني عصاه ﴿فَلَمَّا فَنَيْبَ مَا لَيْتُوا فِي الْعَذَابِ الله عِينِ [سَبَا: ١٤] ثم قال خَرَ تَيَنَتِ الْجِنُ أَن لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيْتُوا فِي الْعَذَابِ الله عِينِ [سَبَا: ١٤] ثم قال الصادق على والله ما نزلت هذه الآية هكذا، وإنما نزلت: ﴿فلما خر تبينت الإنس أن الجن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين (١٠).

٣٤٩ ـ عن ابن أبي عمير مثله إلى قوله: وهي العصا ﴿فلما خر تبينت الإنس أن لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين﴾ فالجن تشكر الأرضة بما

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١٣٦/١٤-١٣٧.

عملت بعصا سليمان، قال: فلا تكاد تراها في مكان إلا وعندها ماء وطين، فلما هلك سليمان على وضع إبليس السحر وكتبه في كتاب، ثم طواه وكتب على ظهره: هذا ما وضع آصف بن برخيا للملك سليمان بن داود من ذخائر كنوز العلم، من أراد كذا وكذا فليفعل كذا وكذا، ثم دفنه تحت السرير، ثم استشاره لهم فقرؤوه فقال الكافرون: ما كان سليمان يغلبنا إلا بهذا، وقال المؤمنون: بل هو عبد الله ونبيه، فقال جل ذكره: ﴿وَاَتَّبِعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَاكِنَ السِّيمَانُ وَلَاكِنَ السِّيمَانُ السِّيمَ السِّيمَانُ السِّعَرَ البَّقَرَة: ١٠٦](١).

٣٥٠ ـ عن موسى بن جعفر عن أبيه جعفر بن محمد ﷺ: والله ما نزلت هذه الآية هكذا وإنما نزلت: ﴿فلما خر تبينت الإنس أن الجن لو كانوا...﴾ الآية (٢٠).

٣٥١ ـ السياري... عن حريز عن أبي عبد الله وأبي جعفر ﷺ في قوله ﷺ: ﴿ فَلَمَا خُر تَبَيْنَتَ الْإِنْسَ أَنَ الْجِنَ لُو كَانُوا...﴾ الآية (٣٠).

فقال أبو عبد الله عليه: الجن يعلمون الغيب!! إنهم لا يعلمون الغيب.

فقال الرجل: فكيف هي؟

فقال: إنما أنزل الله: ﴿فلما خر تبينت الإنس أن لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين﴾(٤).

### سورة يس

٣٥٣ ـ عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿يقولون متى هذا الوعد يا محمد إن كنتم صادقين﴾(٥).

٣٥٤ ـ وبالإسناد: ﴿وإذا قيل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم من ولاية الطواغيت فلا تتبعوهم لعلكم ترحمون﴾(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١٣٨/١٤.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٢٩٨.

٣٥٥ ـ السياري بالإسناد: ﴿اصلوها اليوم بما كنتم تكفرون في الحياة الدنيا﴾(١).

# سورة ص

٣٥٦ عن أبي خالد عن أبي عبد الله عليه: ﴿عطاؤنا فأمسك أو أعط بغير حساب﴾ (٢). ٣٥٧ ـ عن عبد الرحمن القصير قال: سمعت أبا جعفر عليه يقرأ: ﴿هذا عطاؤنا فأمسك أو أعط بغير حساب﴾ (٣).

٣٥٨ \_ عن عبد الله بن سليمان عن أبي عبد الله على في حديث قال على في آخره: ﴿هذا عطاؤنا فأمسك أو أعطه بغير حساب﴾ وهكذا في قراءة على على الله (١٠).
٣٥٩ \_ عن عيسى بن هشام عن سليمان عنه على مثله (٥).

٣٦٠ ـ عن أبي عبيدة الحارثي عن أبي عبد الله عليه في قوله تعالى: ﴿هذا عطاؤنا فامنن أو أعطه بغير حساب﴾.

قلت: ﴿**أُو أُعطه**﴾؟ .

قال: نعم<sup>(١)</sup>.

٣٦١ \_ عن سدير عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿ هو بناء عظيم في صدور الذين أوتوا العلم أنتم عنه معرضون ﴾ (٧).

# سورة غافر

٣٦٥ \_ عن زيد بن الحسين قال: سألت أبا عبد الله على عن قول الله على: ﴿ وَلَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَحَدُهُ وَأَحْمُ اللَّهُ وَحَدُهُ وَأَهْلُ الولاية كفرتم﴾ . (^).

٣٦٦ \_ عن الوليد بن صبيح عن أبي عبد الله على ﴿ ذلك بأنه إذا دعي الله وحده وأهل الولاية كفرتم ﴾ (٩).

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٤٣٨/١، فصل الخطاب ٣٠١.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٣٠١.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٣٠١.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٣٠١.

 <sup>(</sup>A) تفسير البرهان ٤/٤٤، تأويل الآيات الظاهرة، فصل الخطاب ٣٠٢.
 (A) التمال (٣٠٤) عند الأيات الغالب ٢٠٠١، حد الإسلام ٢٠٠١، حد الإسلام ٢٠٠١، حد الإسلام ١١٠١،

<sup>(</sup>٩) الكافي ٤٢١/١، تفسير البرهان ٩٤/٤، فصل الخطاب ٣٠٢، بحار الأنوار ٣٦/١٤٤.

#### سورة فصلت

٣٦٧ - عن الحسين بن علي بن أحمد العلوي قال: بلغني (!!!) عن أبي عبد الله على أنه قال لداود الرقي: أينال السماء؟ فوالله إن أرواحنا وأرواح النبيين لتتناول العرش كل ليلة جمعة. يا داود قرأ أبي محمد بن علي حم السجدة حتى بلغ فهم لا يسمعون.

ثم قال: نزل جبرائيل على رسول الله على بأن الإمام بعده على على ثم قال على وحم تنزيل من الرحمن الرحيم كتاب فصلت آياته قرآناً عربياً لقوم يعلمون حتى بلغ: ﴿فأعرض أكثرهم عن ولاية على فهم لا يسمعون وقالوا قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب فاعمل إنا عاملون (١٠).

٣٦٨ ـ عن جابر قال: قلت لمحمد بن علي عَلَيْهِ: قول الله في كتابه: ﴿إِنَّ اللَّهِ مَا مَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ [النَّساء: ١٣٧].

قال: هما الأول والثاني والثالث والرابع (٢) وعبد الرحمن وطلحة وكانوا سبعة عشر رجلاً.

قال: لما وجّه النبي ﷺ علي بن أبي طالب ﷺ وعمار بن ياسر كَلَهُ إلى مكة وفي مكة صناديدها وكانوا يسمون علياً الصبي لقول الله: ﴿وَمِن أَحْسَن قُولاً مَمَن دَعَا إلى الله وعمل صالحاً وهو صبي وقال إنني من المسلمين﴾(٣).

٣٦٩ ـ عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله على: ﴿ فلنذيقن الذين كفروا بتركهم ولاية على بن أبي طالب عذاباً شديداً في الدنيا ولنجزينهم أسوأ الذي كانوا يعملون ﴾ (١).

### سورة الشورى

• ٣٧٠ ـ عن علي بن مهزيار عن بعض أصحابنا (!!!) عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله: ﴿ وَلا تَفْرَقُوا فَيْهِ كَناية عن أمير قول الله: ﴿ وَلا تَفْرَقُوا فَيْهِ كَناية عن أمير المؤمنين ﷺ ثم قال: ﴿ كَبر على المشركين ما تدعوهم إليه من ولاية علي ﴾ (٥٠). •

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ١٠٦/٤، فصل الخطاب ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر وعمر وعثمان ومعاوية رلى ولعنة الله على كل من يبغضهم.

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ١١١/٤، فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٢١/١، فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير البرهان ١٢٠/٤، فصل الخطاب ٣٠٣.

٣٧١ ـ عن محمد بن سنان عن الرضا ﷺ في قول الله ﷺ: ﴿كبر على المشركين بولاية علي ما تدعوهم إليه يا محمد من ولاية علي﴾ هكذا في الكتاب مخطوطة (١٠).

٣٧٢ ـ عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ: ﴿والملائكة حول العرش يسبحون بحمد ربهم ولا يفترون ويستغفرون لمن في الأرض من المؤمنين﴾.

قلت: ما هذا جعلت فداك؟

قال: هذا من القرآن كما أنزل على محمد ﷺ بخط على على الله.

قلت: إنا نقرأ: ﴿وَيُسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [الشورى: ٥].

قال: ففي الأرض من اليهود والنصارى والمجوس وعبدة الأوثان، أفترى أن حملة العرش يستغفرون لها(٢).

٣٧٣ ـ الطبرسي في (الجوامع) عن الصادق ﷺ: ﴿ويستغفرون لمن في الأرض من المؤمنين﴾(٣).

٣٧٤ ـ على بن إبراهيم: ﴿ولكن يدخل من يشاء في رحمته والظالمون لآل محمد حقهم ما لهم من ولي ولا نصير﴾(٤).

٣٧٥ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ أنه قرأ ﴿وترى ظالمي آل محمد حقهم لما رأوا العذاب﴾ وعلي هو العذاب ﴿ يَقُولُونَ هَلَ إِلَىٰ مَرَدِّ مِن سَكِيلِ﴾ [الشورى: ٤٤] (٥٠).

٣٧٦ ـ علي بن إبراهيم: قوله ﴿وترى الظالمين لآل محمد حقهم لما رأوا العذاب يقولون هل إلى مرد من سبيل﴾ أي الدنيا(٢).

٣٧٧ \_ عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: ﴿ولن ينفعكم إذ ظلمتم آل محمد حقهم أنكم في العذاب مشتركون﴾(٧).

٣٧٨ \_ عن عبد الغفار الحارثي عن أبي عبد الله ﷺ قال: إن الله ﷺ قال لنبيه ﷺ: ﴿ولقد وصيناك بما وصينا به آدم ونوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى والنبيين من قبلك أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه من تولية علي بن أبي طالب﴾(^).

<sup>(</sup>١) الكافي ١/٨/١.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٥) كنز الفوائد ٢٨٧، بحار الأنوار ٢٢٩/٢٤، فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير البرهان ١٢٩/٤، الإيقاظ من الهجعة ٢٥٨، فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>٧) كنز الفوائد ٢٨٧، بحار الأنوار ٢٤٠/٢٤.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٣٠٣.

٣٧٩ ـ علي بن إبراهيم: ثم قال: ﴿ترى الظالمين لآل محمد حقهم مشفقين مما كسبوا﴾ قال: خاتفون مما ارتكبوا(١).

٣٨٠ ـ عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر على قال: سمعته يقول: ﴿وَلَمَنِ النَّصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ﴾ [الشّورى: ٤١] إلى أن قال: ﴿وترى الظالمين لآل محمد حقهم لما رأوا العذاب﴾ إلى أن قال: ﴿خاشعين من الذل لعلي ينظرون إلى علي من طرف خفي﴾(٢).

### سورة الزخرف

٣٨١ ـ عن حمّاد السندي عن أبي عبد الله عليه وقد سأله سائل عن قول الله على: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَمِ الْكِتَكِ لَدَيْنَا لَمَا لِيُ كَكِيمُ ﴿ إِنَّا لَا السّرَحَوْفِ: ١٤]. قال: هـو أمـيـر المؤمنين عليه (٣).

٣٨٢ ـ وجاء في دعاء يوم الغدير: وأشهد أنه الإمام الهادي الرشيد أمير المؤمنين الذي ذكرته في كتابك. فإنك قلت: ﴿وإنه في أم الكتاب لعلي حكيم﴾(٤).

٣٨٣ - عن أبي القاسم عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿لُولا أَن يَكُونَ النَّاسِ أَمَةُ وَاحْدَةً كَفَاراً لَجَعَلْنا لَمِن يَكُفُر بِالرحمن﴾ ثم قال: والله لو فعل الله ﷺ لفعلوا(٥).

٣٨٥ ـ عن محمد بن علي عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: إني لأدناهم من رسول الله ﷺ في حجة الوداع. فقال: لأعرفنكم ترجعون بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، وأيم الله لئن فعلتموها لتعرفني في الكتيبة التي تضاربكم.

ثم التفت إلى خلفه أو علي أو علي أو على ثلاثاً فرأينا أن جبرائيل عليه غمزه وأنزل الله على: ﴿فإما نذهبن بك فإنا منهم منتقمون بعلي أو نرينك الذي وعدناهم فإنا عليهم مقتدرون﴾.

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٣٠٣.

<sup>(</sup>۲) فص الخطاب ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) تأويل الآيات الظاهرة ٥٥٢، تفسير البرهان ١٣٥/٤، بحار الأنوار ٢١٠/٢٣.

 <sup>(</sup>٤) تأويل الآيات الظاهرة ٥٥٠، إقبال الأعمال ٤٧٧، بحار الأنوار ٢٠٤/٩٨.

<sup>(</sup>a) فصل الخطاب ٣٠٤.

تأويل الآيات الظاهرة ٥٥٧، تفسير البرهان ١٤٣/٤، بحار الأنوار ٢٣٠/٢٤، ٢٣٦، ١٥٣/٦، فصل الخطاب
 ٣٠٤.

ثم نزلت: ﴿قل رب إما تريني ما يوعدون رب فلا تجعلني في القوم الظالمين وإنا على أن نرينك ما نعدهم لقادرون ادفع بالتي هي أحسن السيئة﴾.

ثم نزلت: ﴿فاستمسك بالذي أوحي إليك من أمر علي بن أبي طالب إنك على صراط مستقيم وإن علياً لعلم الساعة ولسوف تسألون عن محبة علي بن أبي طالب﴾ (١).

٣٨٦ \_ عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر على قال: نزلت هاتان الآيتان هكذا قول الله: ﴿ حَقَّ إِذَا جَآءًنا ﴾ [الرّحرُف: ٣٨] يعني فلاناً وفلاناً (٢) يقول أحدهما لصاحبه حين يراه ﴿ يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين ﴾.

ثم قال الله لنبيه قل لفلان وفلان وأتباعهما: ﴿لن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم آل محمد حقهم إنكم في العذاب مشتركون﴾.

ثم قال الله لنبيه ﷺ: ﴿أَفَأَنت تسمع الصم أو تهدي العمي ومن كان في ضلال مبين فإما نذهبن بك فإنا منهم منتقمون﴾ يعني من فلان وفلان وأتباعهما.

ثم أوحى الله إلى نبيه: ﴿فاستمسك بالذي أوحي إليك في علي إنك على صراط مستقيم﴾. يعني أنك على ولاية على وعلي هو الصراط المستقيم <sup>(٣)</sup>.

٣٨٧ ـ عن إبراهيم بن علي بن جناح عن الحسن بن علي بن محمد بن جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه على أن رسول الله على نظر إلى علي على أوأصحابه حوله وهو مُقبل، فقال على أما إن فيك شبها من عيسى ابن مريم، ولولا مخافة أن تقول فيك طوائف من أمتي ما قالت النصارى في عيسى ابن مريم (١٠) لقلت اليوم فيك مقالاً لا تمرّ بملاً من الناس إلا أخذوا من تحت قدميك التراب يبتغون البركة (٥٠).

<sup>(</sup>١) الأمالي للطوسي ٣٧٣، تفسير البرهان ١٤٤/٤.

<sup>(</sup>۲) أبو بكر وعمر ﷺ.

 <sup>(</sup>٣) تفسير القمى ٢/ ٢٨٩/، تفسير البرهان ١٤٥/٤، فصل الخطاب ٣٠٤.

<sup>(3)</sup> أعتقد أن ما قالته الرافضة في على الله يفوق كثيراً ما قالته النصارى في المسيح الله وكتب الرافضة خير دليل وبرهان، ولولا خشية الإطالة لذكرت ذلك مدعماً بالأدلة، ولا شك أن النصارى أفضل حالاً من الرافضة لا سيما في موقفهم من الحواريين، فهم يعدّون الحواريين أفضل سلفهم بينما ترى الرافضة أن أصحاب رسول الله على شر سلف هذه الأمة، ولا ضير في ذلك فإن الرافضة لا سلف لهم إلا الكذابين والدجاجلة بينما نحن نعتز بالصدّيق والفاروق وبذي النورين وبأهل البيت وسيف الله المسلول وعمرو بن العاص ومعاوية وغيرهم من سلف هذه الأمة رضوان الله عليهم أجمعين.

<sup>(</sup>٥) رغم أن هذه الرواية موضوعة إلا أن بعض مضامينها ينطبق على الرافضة، والرافضة تقدّس تُربة كربلاء وترى فيها الشفاء بل يُستحب عندهم أكل التربة لأن لها مفعولاً سحرياً لا يُمكن أن يوصف، وانظر كتابنا (الرافضة وتفضيل زيارة قبر الحسين على حج بيت الله الحرام) للاستزادة حول موضوع التربة.

قال: قلت لأبي عبد الله عليه: ليس في القرآن بني هاشم؟ قال: مُحيت والله فيما محي (١).

## سورة الجاثية

٣٨٨ \_ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: قلت: ﴿ هَاذَا كِنَابُنَا يَطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ ﴾ [الجَائِنَة: ٢٩].

قال له: إن الكتاب لم ينطق ولكن رسول الله ﷺ هو الناطق بالكتاب، قال الله: ﴿ هَذَا كَتَابِنَا عَلَيْكُ بِالْحَقِ ﴾.

فقلت: إنا لا نقرأها هكذا؟

قال: هكذا والله نزل بها جبرائيل على محمد ولكنه فيما حُرّف من كتاب الله(٢).

### سورة الانحقاف

٣٨٩ ـ عن أحمد بن النضر عن أبي مريم عن بعض أصحابنا (!!!) رفعه إلى أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ: ﴿ قُلَ مَا كُنتُ بِدْعَا مِن اللهِ ﷺ: ﴿ قُلَ مَا كُنتُ بِدْعَا مِن اللهِ اللهُ الل

قالت قريش: فعلى ما نتبعه وهو لا يدري ما يُفعل به ولا بنا؟ فأنزل الله: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَمَا مُبِينَا ﴿ إِلَهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فقال: وقوله: ﴿إِنْ أَتَبِعِ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيْ فَي عَلَيْ﴾ هكذا نزلت(٣).

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات الظاهرة ٥٦٨-٥٦٩، تفسير البرهان ١٥١/٤، بحار الأنوار ٣١٥/٣٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي ٢٩٥/٢، تفسير الصافي ٥/٨-٩، تفسير الآصفي ٢١٦٦٢/٢، تفسير نور الثقلين ج٥ ص٥.

٣) تأويل الآيات الظاهرة ٥٧٨، تفسير البرهان ١٧٢/٤، بحار الأنوار ٣٢٠/٢٤، فصل الخطاب ٣٠٥، تفسير فرات الكوفي ١٧٧.

#### سورة محمد

٣٩٠ ـ عن إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله على في قوله تعالى: ﴿والذين اَمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمد في علي وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم﴾ هكذا نزلت(١٠).

٣٩٢ - عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه قال: نزل جبرائيل على محمد بهذه الآية هكذا: ﴿ ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل الله في علي إلا أنه كشط الاسم فأحبط أعمالهم (٣).

قال جابر: ثم قال أبو جعفر ﷺ: نزل جبرائيل بهذه الآية على محمد ﷺ هكذا: ﴿ذَلَكُ بِأَنْهُم كُرْهُوا مَا أَنزِلُ اللهُ في على فأحبط أعمالهم﴾(٤).

٣٩٣ ـ القمي: حدثني أبي عن بعض أصحابنا (!!!) عن أبي عبد الله ﷺ قال: في سورة محمد آية فينا وآية في عدونا.

والدليل على ذلك قوله: ﴿كَنَالِكَ يَضْرِبُ اللّهُ لِلنّاسِ أَشْلَهُمْ ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرّبَ الرّفَابِ المَحْمّد: ٤] فهذا السيف الذي هو مشركي العجم من الزنادقة ومن ليس معه الكتاب من عبدة النيران والكواكب.

وقوله: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ الرِّقَابِ ﴾ [محَمَّد: ٤] للجماعة والمعنى لرسول الله ﷺ والإمام بعده.

﴿والذين قاتلوا في سبيل الله فلن يضل أعمالهم وسيهديهم ويصلح بالهم ويدخلهم الجنة عرفها لهم﴾ أي وعدها إياهم وادّخرها لهم.

﴿ليبلوا بعضكم بعضاً﴾ ثم خاطب أمير المؤمنين ﷺ فقال: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوًّا إِن نَصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقَدَامَكُمْ ﴿ إِنَّ ﴾ [محمَّد: ٧].

<sup>(</sup>۱) تفسير القمي ۲/۳۰۱، تفسير البرهان ۱۸۰/٤، تأويل الآيات الظاهرة ۵۸۳، بحار الأنوار ۸٦/٣٦، فصل الخطاب ۳۰٦، تفسير الصافي ۲۱/۷، تفسير الآصفي ۱۱۷۷/۲، تفسير نور الثقلين ۲۷/۷.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١٨٢/٤، تأويل الآيات الظاهرة ٥٨٣، بحار الأنوار ٣٨٥/٢٣، ١٥٨/٣٦، فصل الخطاب .٣٠٧.

 <sup>(</sup>٣) تأويل الآيات الظاهرة ٥٨٤، تفسير القمي ٣٠٢/٢، تفسير نور الثقلين ٣١/٥، تفسير البرهان ١٨٢/٤،
 بحار الأنوار ٢٣/٧٦، فصل الخطاب ٣٠٧، تفسير الآصفي ١١٧٢/٢.

<sup>(</sup>٤) تأويل الآيات الظاهرة ٥٨٤، فصل الخطاب ٣٠٧.

ثم قال: ﴿والذين كفروا تعساً لهم وأضل أعمالهم ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل الله في على فأحبط أعمالهم﴾(١).

٣٩٤ \_ عن محمد الحلبي قال: قرأ أبو عبد الله ﷺ: ﴿فهل عسيتم إن توليتم وسلطتم وملكتم أن تفسدوا في الأرض وتقطّعوا أرحامكم﴾.

ثم قال: نزلت هذه الآية في بني عمنا بني العباس وبني أمية.

ثم قرأ: ﴿أُولِنُكُم الذين لعنهم الله فأصمهم عن الدين وأعمى أبصارهم﴾ عن الوصى.

ثم قرأ: ﴿إِن الذين ارتدوا على أدبارهم بعد ولاية علي من بعدما تبين لهم الهدى الشيطان سول لهم وأملى لهم.

ثم قرأ: ﴿الذين اهتدوا بولاية على زادهم هدى حيث عرفهم الأئمة من بعده والقائم وآتاهم تقواهم﴾ أي ثواب تقواهم أماناً من النار.

وقال ﷺ: وقوله ﷺ: ﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك وللمؤمنين، وهم علي وأصحابه، والمؤمنات﴾ وهنّ خديجة وصويحباتها.

وقال ﷺ: وقوله ﷺ: ﴿والذين آمنوا بما نزل على محمد في علي وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم﴾.

ثم قال: ﴿والذين كفروا بولاية علي يتمتعون بدنياهم ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم﴾(٢).

٣٩٥ ـ عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله عليه في قول الله على: ﴿إِنَّ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَ لَهُمُ اللَّهُدَكُ ﴿ [مَـحَـمَّــد: ٢٥] فـــلان وفـــلان وفــلان وفلان (٣)، ارتدوا عن الإيمان في ترك ولاية أمير المؤمنين عليه .

قال: قلت: قوله تعالى: ﴿ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله سنطيعكم في بعض الأمر﴾.

قال: نزلت فيهما وفي أتباعهما وهو قول الله في الذي نزل به جبرائيل هي على محمد على الله وذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله في على سنطيعكم في بعض الأمر . قال: دعوا بني أمية إلى ميثاقهم الذي عقدوه أن لا يُصيّروا الأمر فينا

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، بحار الأنوار ٣٦/٨٨، فصل الخطاب ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) تأويل الآيات الظاهرة ٥٨٥، بحار الأنوار ٣٢٠/٢٤، تفسير البرهان ١٩٠/٤.

٣) أبو بكر وعمر وعثمان ﷺ ولعنة الله على كل من يبغضهم.

٣٩٦ ـ عن محمد بن الفضيل قال: وقرأ أبو عبد الله ﷺ هكذا: ﴿فهل عسيتم إن توليتم وسلطتم وملكتم أن تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم فنزلت في بني عمنا من بني أمية، وفيهم يقول الله: ﴿أُولئك الذين لعنهم الله فأصمهم وأعمى أبصارهم أفلا يتدبرون القرآن فيقضوا ما عليهم من الحق أم على قلوب أقفالها ﴿ (٢).

## سورة الذاريات

### سورة الطور

٣٩٨ \_ عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر عليه: قال: ﴿وإن للذين ظلموا آل محمد حقهم عذاباً دون ذلك﴾(٤).

# سورة النجم

٣٩٩ \_ عن حبيب السجستاني قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قوله ﷺ: ﴿مُمَّ دَنَا فَلَدُكُ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ۞ فَأَوْجَىَ إِلَى عَبْدِهِ مَا آوْجَى ۞ [النجم: ٨ ـ ١٠]. فقال لي: يا حبيب لا تقرأ هكذا. اقرأ: ﴿ثم دنا فتدانا فكان قاب قوسين أو أدنى﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) تأويل الآيات الظاهرة ٥٨٧-٥٨٨، الكافي ٢٠٠١، تفسير البرهان ١٨٦/٤، بحار الأنوار ٣٧٥/٢٣، تفسير الآصفى ١١٧٦/٢.

<sup>(</sup>٢) تأويل الآيات الظاهرة ٥٨٩، تفسير البرهان ١٨٩/٤، بحار الأنوار ٣٨٦/٢٣.

<sup>(</sup>٣) تأويل الآيات الظاهرة ٦١٤، تفسير البرهان ٢٣٠/٤، بحار الأنوار ٢٦٢/٣٦.

<sup>(</sup>٤) تأويل الآيات الظاهرة ٦٢٠، تفسير البرهان ٢٤٣/٤، بحار الأنوار ٢٢٩/٢٤.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣/٥/٣-٣١٦، ٣٦٤/١٨، فصل الخطاب ٣٠٩، تفسير الصافي ٨٦/٥، تفسير الآصفي ١٢٢/٢.

٤٠٠ \_ القمي: قوله: ﴿وَهُوَ بِالْأُنُّقِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ النَّجْمِ: ٧] يعني رسول الله ﷺ، ثم دنا يعني رسول الله ﷺ، ثم دنا يعني رسول الله ﷺ من ربه ﷺ فتدلى. قال: إنما نزلت: ﴿ثم دنا فتدانا فكان قاب قوسين﴾.

قال: كان من الله كما بين مقبض القوس... (١١).

#### سورة الرحمن

٤٠١ ـ الحسين بن محمد عن المعلى رفعه في قول الله ﷺ: ﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان، أبالنبي أم بالوصي﴾ نزلت في الرحمن (٢).

٤٠٢ ـ عن ابن أبي حميد قال: دخلت على أبي عبد الله على أخرج إلي مصحفاً. قال: ففتحته فوقع بصري على موضع منه فإذا فيه مكتوب: ﴿هذه جهنم التي كنتما بها تكذبان فاصليا فيها لا تموتان ولا تحييان عني الأولين (٢٠).

٤٠٣ علي بن إبراهيم القمي: وقرأ أبو عبد الله ﷺ: ﴿هذه جهنم التي كنتما بها تكذبان تصليانها ولا تموتان فيها ولا تحييان عني زريقاً وحبتر (٤٠).

٤٠٤ ـ عن ميسرة قال: سمعت الرضا ﷺ يقول: والله لا يُرى منكم في النار اثنان، لا والله واحد.

قال: قلت: فأين ذلك من كتاب الله؟

قال: فأمسك عنى سنة<sup>(٥)</sup>.

قال: فإنّي ذات يوم في الطواف إذ قال لي: يا ميسرة أُذن لي في جوابك عن مسألة كذا.

قال: فقلت: فأين ذلك من القرآن؟

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣١٧/٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢١٧/١، بحار الأنوار ٩/٢٤.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد ١٢، بحار الأنوار ٩٨/٩٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمى ٣٤٥/٢، وحبتر وزريق هما الصدّيق والفاروق ﷺ.

<sup>(</sup>a) لنا أن نتساءل عن السبب في التأخير، حيث إن البيان يستوجب في الحال، هل الوحي لم ينزل على الإمام المعصوم؟ أم أن الإذن لم يأت الإمام المعصوم إلا بعد سنة كما هو مبين في الرواية، ومن الذي أذن له أن يُجيب؟ وهل ضمِن هذا الإمام المعصوم حياة الرواية لفترة سنة كاملة، المعروف في الدين الشيعي أن الأئمة يعرفون آجال شيعتهم، فالتأخير كان ضمن مصلحة لا يعرفها إلا الإمام المعصوم. وعلى العقول السلام.

قال: في سورة الرحمن، وهو قول الله ﷺ: ﴿فيومئذ لا يسأل عن ذنبه منكم إنس ولا جان﴾.

فقلت له ﷺ: ليس فيها: ﴿مِنكُمْ ﴾.

قال: إن أول من غيّرها ابن أروى وذلك أنها حجّة عليه وعلى أصحابه، ولو لم يكن فيها ﴿مِنكُرُ ﴾ لسقط عقاب الله عن خلقه (١) إذ لم يسأل عن ذنبه إنس ولا جان فلمن يعاقب إذا يوم القيامة (٢)؟!

ه ٤٠٥ ـ الطبرسي: روى عن الرضا ﷺ أنه قال: ﴿فيومئذ لا يسأل عن ذنبه منكم إنس ولا جان﴾ (٣).

حدثني إبراهيم بن عبد الله بن جعفر الحميري في قرب الإسناد عن محمد بن عيسى قال: حدثني إبراهيم بن عبد الحميد في سنة ثمان وتسعين ومأثة في المسجد الحرام قال: دخلت على أبي عبد الله ﷺ، فأخرج مصحفاً فوقع بصري على موضع منه، فإذا فيه مكتوب: ﴿هذه جهنم التي كنتما بها تكذبان بها فاصليا فيها لا تموتان ولا تحييان﴾ يعنى الأولين (٤٠).

#### سورة الحشر

الله عن أبان بن عياش عن سليم بن قيس الهلالي عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: قوله عن أبان بن عياش عن سليم بن قيس الهلالي عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: قوله عنه فانتهوا واتقوا الله وظلم آل محمد فإن الله شديد العقاب لمن ظلمهم (٥٠).

### سورة الصف

٤٠٨ \_ عن محمد بن الفضيل عن أبي الحسن ﷺ قال: سألته عن قول الله ﷺ: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللهِ عَلَيْهِ إِلْفَوْهِهِمْ ﴾ [الصَّف: ٨].

قال: يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين ﷺ بأفواههم.

<sup>(</sup>١) مشكلة الذين وضعوا أمثال هذه الروايات المفتراة أنهم لا يعرفون العربية، ولو عقلوها لاستحال صدور أمثال هذه الروايات التي تُضحك الثكلي، فلا عجب إذا كان بنو نوبخت وبنو سهل وغيرهم من المجوس هم الذين تبنوا ووضعوا أساس دين الشيعة.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۸/۳۵۳ و ۳۲۰ و۲۲، ۲۷۵–۲۷۲.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٠٩.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣١٠.

<sup>(</sup>٥) كنز الفوائد ٣٣٦، بحار الأنوار ٢٢٢/٢٤.

قلت: ﴿ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ ﴾ [الصَّف: ٨]؟

قَالَ: والله مستم الإمامة لـقولـه على: ﴿ فَكَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَالنُّورِ الَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ [التّغابن: ٨] فالنور هو الإمام.

قلت: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولُمُ بِٱلْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَيِّ ۚ [الصَّف: ٩].

قال: هو الذي أمر رسوله بالولاية لوصيه، والولاية هي دين الحق.

قلت: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ. ﴿ [الصَّف: ١]؟

قال: يظهره على جميع الأديان عند قيام القائم، قال: يقول الله: ﴿وَاللَّهُ مُتِّمُ مُتِّمُ وَلاية على.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم، أما هذا الحرف فتنزيل، وأما غيره فتأويل.

قلت: ﴿ زَلِكَ بِأَنَّهُمْ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ [المنافِقون: ٣].

قال: إن الله تبارك وتعالى سمّى من لم يتبع رسوله في ولاية وصيه منافقين، وجعل من جحد وصيه إمامته كمن جحد محمداً وأنزل بذلك قرآناً، فقال: ﴿يا محمد إذا جاءك المنافقون بولاية وصيك قالوا نشهد إنك لرسول الله والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقين بولاية على لكاذبون. اتخذوا أيمانهم جنة فصدوا عن سبيل الله ﴾. والسبيل هو الوصي. ﴿إنهم ساء ما كانوا يعملون. ذلك بأنهم آمنوا برسالتك وكفروا بولاية وصيك فطبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهون ﴾.

قلت: ما معنى ﴿لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [المنافِقون: ٧].

قال: يقول: لا يعقلون بنبوتك.

قلت: ﴿ وَإِذَا فِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ أَللَّهِ [المنافِقون: ٥].

قال: وإذا قيل لهم ارجعوا إلى ولاية على يستغفر لكم النبي من ذنوبكم ﴿ لُوَوْاً رُبُوسَهُم ۗ الله وَهُم مُسْتَكَبِرُونَ عَلَى وَلاَية على وَهُم مُسْتَكِبُرُونَ عَلَيه. ثم عطف القول من الله بمعرفته بهم فقال: ﴿ سَوَآءً عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمَ لَمُ تَسْتَغْفِرْ لَمُمُ لَن يَغْفِرُ اللهُ الله الله الله الله الفَوْم الفَنسِقِينَ الله المنافِقون: ٦]. يقول: الظالمين لوصيك.

قلت: ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ ۚ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ المُلك: ٢٢].

قال: إن الله ضرب مثل من حاد عن ولاية علي كمن يمشي على وجهه لا يهتدي لأمره وجعل من تبعه سويّاً على صراط مستقيم، والصراط المستقيم أمير المؤمنين عليه.

قال: قلت: قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقَوَّلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ١٤٠ [الحَاقَّة: ٤٠].

قال: يعني جبرائيل عن الله في ولاية علي ﷺ.

قال: قلت: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ۞ [الحَاقَّة: ٤١].

قال: قالوا: إن محمداً كذاب على ربه، وما أمره الله بهذا في علي، فأنزل الله بذلك قرآناً، فقال: ﴿إن ولاية علي تنزيل من رب العالمين. ولو تقول علينا محمد بعض الأقاويل. لأخذنا منه باليمين. ثم لقطعنا منه الوتين ﴾. ثم عطف القول فقال: ﴿إن ولاية عليّ لتذكرة للمتقين للعالمين. وإنا لنعلم أن منكم مكذبين. وإن علياً لحسرة على الكافرين. وإن ولايته لحق اليقين. فسبح يا محمد باسم ربك العظيم ﴾.

يقول: اشكر ربك العظيم الذي أعطاك هذا الفضل.

قلت: قوله: ﴿ لَمَّا سَمِعَنَا ٱلْمُدَّىٰ ءَامَنَّا بِلِيِّهِ [الجن: ١٣].

قال: الهدى الولاية آمنًا بمولانا، فمن آمن بولاية مولاه ﴿فَلَا يَخَافُ بَغْسًا وَلَا رَهُفَا ﴾ [الجنّ: ١٣].

قلت: تنزيل؟

قال: لا، تأويل.

قلت: قوله: ﴿ لَا أَمْلِكُ لَكُو ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١].

قال: إن رسول الله على دعا الناس إلى ولاية على فاجتمعت إليه قريش فقالوا: يا محمد أعفنا من هذا، فقال لهم رسول الله على: هذا إلى الله ليس إليّ، فاتّهموه وخرجوا من عنده فأنزل الله: ﴿قُلُ إِنِي لا أملك لكم ضراً ولا رشداً، قل إنّي لن يجيرني من الله إن عصيته أحد ولن أجد من دونه ملتحداً، إلا بلاغاً من الله ورسالاته في عليّ﴾.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم. ثم قال توكيداً: ﴿ومن يعص الله ورسوله في ولاية على فإن له نار جهنم خالدين فيها أبداً ﴾.

قلت: ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا ١٧٤٠ [الجن: ٢٤].

قال: يعني بذلك القائم وأنصاره.

قلت: ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ [المُزمّل: ١٠].

قال: يقولون فيك ﴿واهجرهم هجراً جميلاً، وذرني يا محمد والمكذبين بوصيتك أولى النّعمة ومهّلهم قليلاً ﴾.

قلت: إن هذا تنزيل؟

قال: نعم.

قلت: ﴿ لِيَسْتَيْفِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ ﴾ [المدَّثر: ٣١]؟

قال: يستيقنون أن الله ورسوله ووصيّه حق.

قلت: ﴿ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ مَامَنُوٓا إِيمَنَّا ﴾ [المدَّثِّر: ٣١]؟

قال: ويزدادون بولاية الوصى إيماناً.

قلت: ﴿ وَلَا يَرْنَابَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَابَ وَالْمُومُونَ ﴾ [المدَّثُر: ٣١].

قال: بولاية علي ﷺ.

قلت: ما هذا الارتياب؟

قال: يعني بذلك أهل الكتاب والمؤمنين الذين إذا ذكر (١) الله فقال: ولا يرتابون في الولاية.

قلت: ﴿ وَمَا مِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴾ [المدَّثُر: ٣١].

قال: نعم ولاية على ﷺ.

قلت: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلكُبَرِ إِنَّهَا المَّدُّثُر: ٣٠].

قال: الولاية.

قلت: ﴿ لِمَن شَلَةَ مِنكُو أَن يَنقَدَّمَ أَوْ يَنَأَخَّرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قال: من تقدّم إلى ولايتنا أُخّر عن سقر، ومن تأخر عنّا تقدم إلى سقر ﴿إِلَّا الْمُؤْرِ: ٣٩]، قال: هم والله شيعتنا.

قلت: ﴿ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ [المدَّثُر: ٤٣].

قال: إنَّا لم نتولٌ وصي محمد ﷺ والأوصياء من بعده ولا يصلُّون عليهم.

قلت: ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذِكْرُو مُعْرِضِينَ ﴿ المدَّثُر: ٤٩].

قال: عن الولاية معرضين.

قلت: ﴿ كُلَّا إِنَّهَا نَذَكُونًا اللَّهِ [عَبَسَ: ١١].

قال: الولاية.

قلت: قوله: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾ [الإنسان: ٧].

قال: يوفون لله بالنذر الذي أخذ عليهم في الميثاق من ولايتنا.

<sup>(</sup>١) كذا في النص.

قلت: ﴿إِنَّا خَنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

قال: ﴿بُولَايَةُ عَلَي اللَّهِ تَنْزِيلًا﴾.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم، ذا تأويل.

قلت: ﴿ إِنَّ هَلْدِهِ تَذْكِرُهُ ﴾ [الإنسَان: ٢٩].

قال: الولاية.

قلت: ﴿ يُدِّخِلُ مَن يَشَآهُ فِي رَحْمَتِهِ } [الإنسَان: ٣١].

قال: في ولايتنا. قال: ﴿وَالظَّلِمِينَ أَعَدَ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيًّا﴾ [الإنسَان: ٣١]. ألا ترى أن الله يقول: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞﴾ [البقرة: ٥٧].

قال: إن الله أعز وأمنع من أن يظلم أو ينسب نفسه إلى ظلم، ولكن الله خلطنا بنفسه فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته، ثم أنزل بذلك قرآناً على نبيه فقال: ﴿وَمَا ظُلَمْنَاهُمْ وَلَاكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ [النّحل: ١١٨].

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم.

قلت: ﴿ وَيْلُّ يَوْسَلِدٍ لِلَّهُ كُذِّبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قال: يقول: ﴿ويل للمكذبين يا محمد بما أوحيت إليك من ولاية علي بن أبي طالب ﷺ. ألم نهلك الأولين. ثم نتبعهم الآخرين﴾.

قال: الأولين الذين كذّبوا الرسل في طاعة الأوصياء. ﴿ كَلَالِكَ نَفْعَلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قال: من أجرم إلى آل محمد ﷺ وركب من وصيّه ما ركب.

قال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المُرسَلات: ١١]؟

قال: نحن والله وشيعتنا ليس على ملَّة إبراهيم غيرنا، وسائر الناس منها برآء.

قلت: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَتِكَةُ صَفًّا لَا يَتَكَلَّمُونَ ﴾ [النَّبَا: ٣٨] الآية.

قال: نحن والله المأذون لهم يوم القيامة والقائلون صواباً (١٠).

<sup>(</sup>١) الكافي ٤٣٢/١-٤٣٥، بحار الأنوار ٣٣٦/٢٤-٣٤، تفسير الآصفي ١٣٤٨/٢.

### سورة الجمعة

8.9 \_ عن جابر الجعفي قال: قال أبو جعفر ﷺ: لم سُمّي الجمعة جمعة؟ قال: قلت: تخبرني جعلني الله فداك.

فقال: يا جابر سمّى الله الجمعة جمعة لأن الله الله جمع في ذلك اليوم الأولين والآخرين، وجميع ما خلق من الجنّ، وكل شيء خلق ربنا والسماوات والأرضين والبحار والجنة والنار، وكل شيء خلق الله في الميثاق، فأخذ الميثاق منهم له بالربوبية ولمحمد الله بالنبوة ولعلّى الله بالولاية.

وفي ذلك اليوم قال الله للسماوات والأرض: ﴿ثُمَّ اَسْتَوَىٰ إِلَى اَلْمَآهِ وَهِى دُخَانُّ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ اَثْنِيَا طَوَعًا أَوْ كَرَمَّا قَالَتَا أَنْيْنَا طَآمِهِينَ ﴾ [مُصَلَت: ١١] فسمّى الله ذلك اليوم الجمعة لجمعه فيه الأولين والآخرين.

ثم قال الله على: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّيِنَ ءَامَنُوا إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ [الجُمُعة: ٩] من يومكم هذا الذي جمعكم فيه، والصلاة أمير المؤمنين عَلَيْهِ، يعني بالصلاة الولاية وهي الولاية الكبرى، ففي ذلك اليوم أتت الرسل والأنبياء والملائكة وكل شيء خلق الله والثقلان: الجن والإنس، والسماوات والأرضون والمؤمنون التلبية لله على ﴿ فَامضوا إلى ذكر الله ﴾. وذكر الله أمير المؤمنين.

﴿وَذَرُواْ ٱلْبَيْعُ﴾ [الجُمُعَة: ٩] يعني الأول(١) ﴿ذَلِكُمْ ﴾ يعني بيعة أمير المؤمنين ﷺ وولايته ﴿خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ من بيعة الأول وولايته.

﴿إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ يعني بيعة أمير المؤمنين ﷺ.

وْنَانتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ [الجُمُعَة: ١٠] يعني بالأرض الأوصياء، أمر الله بطاعتهم وولايتهم كما أمر بطاعة الرسول وطاعة أمير المؤمنين كنّى الله في ذلك عن أسمائهم فسمّاهم بالأرض.

﴿وابتغوا فضل الله﴾.

قال جابر: ﴿وَٱبْنَغُوا مِن فَضْلِ ٱللَّهِ ۗ [الجُمُعَة: ١٠].

قال: تحريف، هكذا نزلت: ﴿وابتغوا فضل الله على الأوصياء واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون﴾.

<sup>(</sup>١) أبو بكر ﷺ ولعنة الله تعالى على كل من ينتقصه ويبغضه.

ثم خاطب الله هن في ذلك الموقف محمداً هي فقال: يا محمد ﴿إِذَا رَأَوَا﴾ الشكّاك والجاحدون ﴿يَجَنَرَةُ ﴾ يعني الأول ﴿أَوْ لَمَوَا ﴾ يعني الثاني (١) ﴿انصرفوا إليها ﴾.

قال: قلت: ﴿ أَنفَضُّوا إِلَيْها ﴾ [الجُمُعَة: ١١].

قال: تحريف، هكذا نزلت: ﴿وتركوك مع علي قائماً قل يا محمد ما عند الله من ولاية علي والأوصياء خير من اللهو ومن التجارة ﴿ يعني بيعة الأول والثاني ﴿ لِلَّذِينَ التَّمَوّا ﴾ . والله على التَّمَوّا ﴾ . والله على التَّمَوّا ﴾ . والله على الله ع

قال: قلت: ليس فيها ﴿لِلَّذِينَ اتَّقَوَّا﴾.

قال: بلى هكذا نزلت، وأنتم هم الذين اتقوا ﴿ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [الجُمُعَة: ١١] (٢).

٤١٠ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ: الحرف في الجمعة: ﴿فامضوا إلى ذكر الله ﴾ (٣).

٤١١ ـ الطبرسي روى عن أبي عبد الله على أنه قال: ﴿انصرفوا إليها﴾(١).

817 \_ عن رجاء بن الضحاك أن الرضا ﷺ كان يقرأ في سورة الجمعة: ﴿قُلُ مَا عند الله خير من اللهو ومن التجارة للذين اتقوا والله خير الرازقين﴾(٥).

218 ـ عن ابن أبي يعفور عن أبي عبد الله عليه قال: نزلت: ﴿وإذا رأوا تجارة أو لهواً انصرفوا إليها وتركوك قائماً. قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة للذين اتقوا والله خير الرازقين﴾(٦).

٤١٤ ـ السياري. . . عن فضيل عن أبي عبد الله عليه أنه كان يقرأ : ﴿وإذا رأوا تجارة أو لهوا انصرفوا إليها﴾ (٧).

٤١٥ ـ عن أبي يعقوب عن أبي عبد الله ﷺ: ﴿انصرفوا﴾. وقوله تعالى: ﴿خير من اللهو ومن التجارة للذين اتقوا﴾ (^).

<sup>(</sup>١) عمر ﷺ ولعنة الله على كل من ينتقصه ويبغضه.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص للمفيد ١٢٩، بحار الأنوار ٣٩٩/٢٤.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٥) عيون أخبار الرضا للصدوق (!!!) ١٨٣/٢، بحار الأنوار ٨٩/٥٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمى ٣٦٧/٢، بحار الأنوار ٥٠/٨٩، فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٧) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٨) فصل الخطاب ٣١٢.

٤١٦ \_ عن زيد الشحام عن أبي عبد الله ﷺ، قال: ﴿انصرفوا إليها وذروا البيع والتجارة﴾ هما(١) ﴿وابتغوا فضل الله﴾(٢).

اله قرأ بين يديه: (!!!) عن الرضا الله أنه قرأ بين يديه: (!!!) عن الشهاص الله (!!).

٤١٨ ـ عن رجاء بن أبي الضحاك في حديث طويل عن الرضا ﷺ أنه كان يقرأ: ﴿خير من اللهو ومن التجارة للذين اتقوا﴾(٤).

819 ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن) أن الصادق عليه قرأ: ﴿إِذَا نُودِي للصلاة من يوم الجمعة فامضوا إلى ذكر الله﴾.

وفيه أنه ﷺ قرأ: ﴿قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة للذين اتقوا والله خير الرازقين﴾(٥).

#### سورة الملك

عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله علي عن قول الله عن ﴿ وَمَن اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ع

قال: هذه الآية مما غيروا وحرّفوا، ما كان الله ليهلك محمداً على ولا من كان معه من المؤمنين \_ وهو خير ولد آدم، ولكن قال الله عن : ﴿قُلُ أَرَايتُمُ إِنْ أَهُلَكُمُ اللهُ جَمِيعاً ورحمنا فمن يجير الكافرين من عذاب أليم﴾(٢).

٤٢١ ـ عن عبد الرحمن بن الأشهل قال: قيلِ لأبي عبد الله: ﴿ قُلْ أَرَ مَ يَتُمْ إِنَّ اللهُ وَمَن مَعِي أَوْ رَجِمَنا ﴾ [المُلك: ٢٨]

قال: ما أنزلها الله هكذا، وما كان الله ليُهلك نبيه ومن معه، ولكن أنزلها: ﴿قُلُ أُرأيتم إِنْ أَهْلَكُكُم الله ومن معكم ونجاني ومن معي فمن يجير الكافرين من عذاب أليم﴾.

<sup>(</sup>١) أبو بكر وعمر فيها ولعنة الله على كل من يبغضهما.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٣١٢.

<sup>(</sup>٦) تأويل الآيات الظاهرة ٧٠٧، تفسير البرهان ٣٦٥/٤، بحار الأنوار ٩٢/٥٥ و٨٩٥، فصل الخطاب ٣١٤.

ثم قال سبحانه لنبيه ﷺ أن يقول لهم: ﴿قُلْ هُوَ ٱلرَّمْنَنُ ءَامَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْ

عن على بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قوله تعالى: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَلِ مُبِينِ ﴾ [الملك: ٢٩].

قال: ﴿فستعلمون يا معشر المكذبين حيث أنبأتكم برسالة ربي وفي ولاية علي والأئمة من بعده فأبيتم وكذبتم فستعلمون من هو في ضلال مبين كذا أنزلت (٢).

# سورة الحاقة

٤٢٣ \_ عن محمد بن الفضيل عن أبي الحسن عليه قال: سألته عن قول الله على: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ عِلَهُ ﴿ وَالصَّف: ٨].

قال: يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين عَلَيْتُ بأفواههم.

قلت: ﴿ وَأَلَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ ﴾ [الصَّف: ٨]؟

قال: والله متم الإمامة لقوله فين: ﴿فَكَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَالنُّورِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَنَّا ﴾ [التّغابن: ٨] فالنور هو الإمام.

قلت: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُم ۚ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ [الصَّف: ٩].

قال: هو الذي أمر رسوله بالولاية لوصيه، والولاية هي دين الحق.

قلت: ﴿ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ مَ الصَّف: ١٩؟

قال: يظهره على جميع الأديان عند قيام القائم، قال: يقول الله: ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ لُكُمْ وَلَا يَعْوِلُ الله: ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ وَلَا يَعْدِهِ وَلَا يَعْدِهِ وَلَا يَعْدِهِ وَلَا يَعْدِهِ وَلَا يَعْدِهُ وَلَوْ كُرُهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدُهُ وَلَا يَعْدِهُ وَلَا يَعْدُهُ وَلَا يَعْدُونُ اللهُ وَلَا يَعْدُونُ وَلَا يَعْدُونُ وَلَا يَعْدُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ مُتِمُّ وَلَا يَعْدُونُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُعْرِمُ وَلَوْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُلُولُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم، أما هذا الحرف فتنزيل، وأما غيره فتأويل.

قلت: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ [المنافقون: ٣].

قال: إن الله تبارك وتعالى سمّى من لم يتبع رسوله في ولاية وصيه منافقين؛ وجعل من جحد وصيه إمامته كمن جحد محمداً وأنزل بذلك قرآناً، فقال: ﴿يا محمد إذا جاءك المنافقون بولاية وصيك قالوا نشهد إنك لرسول الله والله يعلم إنك لرسوله

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات الظاهرة ٧٠٧، تفسير البرهان ٣٦٥/٤، بحار الأنوار ٥٦/٩٩ و٥٦/٩٦.

<sup>(</sup>۲) تأويل الآيات الظاهرة ۷۰۸، الكافي ٤٢١/١، تفسير البرهان ٣٦٥/٤، المناقب لابن شهر آشوب ٣٠١/٢، بحار الأنوار ٣٧٨/٣، ٥٧/٣٥، فصل الخطاب ٣١٥.

والله يشهد إن المنافقين بولاية على لكاذبون. اتخذوا أيمانهم جنة فصدوا عن سبيل الله . والسبيل هو الوصي. ﴿إنهم ساء ما كانوا يعملون. ذلك بأنهم آمنوا برسالتك وكفروا بولاية وصيك فطبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهون .

قلت: ما معنى ﴿لَا يَفَقَهُونَ﴾ [المنافِقون: ٧].

قال: يقول: لا يعقلون بنبوتك.

قلت: ﴿ وَإِذَا فِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾ [المنافِقون: ٥].

قلت: ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِدِهِ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ المُلك: ٢٧].

قال: إن الله ضرب مثل من حاد عن ولاية على كمن يمشي على وجهه لا يهتدي لأمره وجعل من تبعه سويًا على صراط مستقيم، والصراط المستقيم أمير المؤمنين عليه.

قال: قلت: قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ۞ [الحَاقَّة: ٤٠].

قال: يعني جبرائيل عن الله في ولاية علي ﷺ.

قال: قلت: ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرً قَلِيلًا مَّا نُؤْمِتُونَ ۞﴾ [الحَاقَّة: ٤١].

قال: قالوا: إن محمداً كذاب على ربه، وما أمره الله بهذا في علي، فأنزل الله بذلك قرآناً، فقال: ﴿إِنْ ولاية علي تنزيل من رب العالمين. ولو تقول علينا محمد بعض الأقاويل. لأخذنا منه باليمين. ثم لقطعنا منه الوتين . ثم عطف القول فقال: ﴿إِنْ ولاية عليّ لتذكرة للمتقين للعالمين. وإنا لنعلم أن منكم مكذبين. وإن علياً لحسرة على الكافرين. وإن ولايته لحق اليقين. فسبح يا محمد باسم ربك العظيم .

يقول: اشكر ربك العظيم الذي أعطاك هذا الفضل.

قلت: قوله: ﴿ لَمَّا سَمِعْنَا الْمُدَىٰ ءَامَنَّا بِهِ ۗ [الجنّ: ١٣].

قال: الهدى الولاية آمنًا بمولانا، فمن آمن بولاية مولاه ﴿فَلَا يَخَافُ بَخْسُا وَلَا رَهُفًا﴾ [الجنّ: ١٣].

قلت: تنزيل؟

قال: لا، تأويل.

قلت: قوله: ﴿ لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١].

قال: إن رسول الله على دعا الناس إلى ولاية على فاجتمعت إليه قريش فقالوا: يا محمد أعفنا من هذا، فقال لهم رسول الله على: هذا إلى الله ليس إليّ، فاتهموه وخرجوا من عنده فأنزل الله: ﴿قُلُ إِنِي لا أملك لكم ضراً ولا رشداً، قل إنّي لن يجيرني من الله إن عصيته أحد ولن أجد من دونه ملتحداً، إلا بلاغاً من الله ورسالاته في على ﴾.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم. ثم قال توكيداً: ﴿ومن يعص الله ورسوله في ولاية علي فإن له نار جهنم خالدين فيها أبداً﴾.

قلت: ﴿ حَتَّى إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا ١٤٠٠ [الجن: ٢٤].

قال: يعنى بذلك القائم وأنصاره.

قلت: ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ [المُزمّل: ١٠].

قال: يقولون فيك ﴿واهجرهم هجراً جميلاً، وذرني يا محمد والمكذبين بوصيتك أولى النّعمة ومهّلهم قليلاً﴾.

قلت: إن هذا تنزيل؟

قال: نعم.

قلت: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ ﴾ [المدَّثر: ٣١]؟

قال: يستيقنون أن الله ورسوله ووصيّه حق.

قلت: ﴿ وَيَرْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ [المدَّثُر: ٣١]؟

قال: ويزدادون بولاية الوصى إيماناً.

قلت: ﴿ وَلَا يَرْنَابَ الَّذِينَ أُوقُوا الْكِنَبَ وَٱلْمُؤْمِثُونَ ﴾ [المدَّثَّر: ٣١].

قال: بولاية على ﷺ.

قلت: ما هذا الارتياب؟

قال: يعني بذلك أهل الكتاب والمؤمنين الذين إذا ذكر (١) الله فقال: ولا يرتابون في الولاية.

<sup>(</sup>١) كذا في النص.

قلت: ﴿ وَمَا مِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴾ [المدَّثر: ٣١].

قال: نعم ولاية على ﷺ.

قلت: ﴿إِنَّهَا لَإِخْدَى ٱلكُبَرِ ﴿ إِنَّهَا لَالمَّذِّثْرِ: ٣٠].

قال: الولاية.

قلت: ﴿ لِمَن شَلَة مِنكُو أَن يَنقَدُمُ أَوْ يَنْأَخُرُ اللَّهِ المِدَّفِّر: ٣٧].

قال: من تقدّم إلى ولايتنا أُخّر عن سقر، ومن تأخر عنّا تقدم إلى سقر ﴿إِلَّا الْمُحْنَبُ آلْيَهِينِ﴾ [المدّئر: ٣٩]، قال: هم والله شيعتنا.

قلت: ﴿ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِينَ ﴾ [المدَّثُر: ٤٣].

قال: إنَّا لم نتولٌ وصي محمد ﷺ والأوصياء من بعده ولا يصلُّون عليهم.

قلت: ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ إِلَّهُ ۗ [المدَّثَّر: ٤٩].

قال: عن الولاية معرضين.

قلت: ﴿ كُلَّا إِنَّهَا لَذَكِرَةٌ ١٩ ﴿ عَبَسَ: ١١].

قال: الولاية.

قلت: قوله: ﴿ يُوفُونَ بِأَلْنَذْرِ ﴾ [الإنسَان: ٧].

قال: يوفون لله بالنذر الذي أخذ عليهم في الميثاق من ولايتنا.

قلت: ﴿إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ الْإِنسَان: ٢٣].

قال: ﴿بُولَايَةُ عَلَي ﷺ تَنزيلاً﴾.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم، ذا تأويل.

قلت: ﴿إِنَّ هَذِهِ، تَذْكِرَةً ﴾ [الإنسان: ٢٩].

قال: الولاية.

قلت: ﴿ يُدِّخِلُّ مَن يَشَآمُ فِي رَحْمَتِهِ ۚ ﴾ [الإنسان: ٣١].

قال: في ولايتنا. قال: ﴿وَالطَّلِمِينَ أَعَدَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيًا﴾ [الإنسَان: ٣١]. ألا ترى أن الله يقول: ﴿وَمَا ظُلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞﴾ [البقرة: ٥٧].

قال: إن الله أعز وأمنع من أن يظلم أو ينسب نفسه إلى ظلم، ولكن الله خلطنا

بنفسه فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته، ثم أنزل بذلك قرآناً على نبيه فقال: ﴿وَمَا ظُلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ [النّحل: ١١٨].

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم.

قلت: ﴿ وَبُلُّ يَوْمِيذِ لِلَّمُكَذِّبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قال: يقول: ﴿ويل للمكذبين يا محمد بما أوحيت إليك من ولاية علي بن أبي طالب ﷺ. ألم نهلك الأولين. ثم نتبعهم الآخرين﴾.

قال: الأولين الذين كذَّبوا الرسل في طاعة الأوصياء. ﴿ كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ۞﴾ [المُرسَلات: ١٨].

قال: من أجرم إلى آل محمد ﷺ وركب من وصيّه ما ركب.

قال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المُرسَلات: ٤١]؟

قال: نحن والله وشيعتنا ليس على ملَّة إبراهيم غيرنا، وسائر الناس منها برآء.

# سورة المعارج

٤٢٤ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ أنه تلا: ﴿سأل سائل بعذاب واقع للكافرين بولاية علي ليس له دافع﴾. ثم قال: هكذا هي في مصحف فاطمة (١٠).

8٢٥ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قوله على: ﴿ سأل سائل بعذاب واقع للكافرين بولاية على ليس له دافع﴾.

ثم قال: هكذا والله نزل بها جبرائيل على النبي ﷺ وهكذا مُثبت في مصحف فاطمة (٢).

٤٢٦ \_ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال:

بينا رسول الله ذات يوم جالساً إذ أقبل أمير المؤمنين على فقال رسول الله على: إن فيك شبهاً من عيسى ابن مريم، لولا أن يقول فيك طوائف من أمتي ما قالت

<sup>(</sup>۱) تأويل الآيات الظاهرة ٧٢٣، تفسير البرهان ٣٨٢/٤، بحار الأنوار ١٧٦/٧، فصل الخطاب ٣١٥، منهاج البراعة ٢١٨/٢، تفسير الآصفي ١٣٤٨/٢، تفسير نور الثقلين ١٤١١/٥، المناقب لابن شهر آشوب ٣٠١/٢.

<sup>(</sup>٢) الأصول من الكافي المراقب المناقب لابن شهر آشوب ٣٠١/٢، تفسير البرهان ٣٨٢/٤، فصل الخطاب ٣١٥، بحار الأنوار ٣٧٨/٣، ٥٧/٣٥، ١٧٦/٣٧، ١٧٦/٣١، تأويل الآيات الظاهرة ٣٧٠-٢٢٠، وقال: إن هذا التأويل يقضي بصحة هذا التأويل، لأن السائل كان من الكافرين بولاية أمير المؤمنين عليه ، فنزلت هذه الآية بعد كفره بها، وسؤاله إن كان حقاً أن يقع عليه العذاب عقيب سؤاله، وذلك يدل على أن ولايته وأنها من عند الله وأنها كذا نزلت لانتظام الكلام.

النصارى في عيسى ابن مريم لقلت فيك قولاً لا تمر بملاً من الناس إلا أخذوا التراب من تحت قدميك يلتمسون بذلك البركة.

قال: فغضب الأعرابيان والمغيرة بن شعبة وعدة من قريش فقالوا: ما رضي أن يضرب لابن عمه مثلاً إلا عيسى ابن مريم.

فأنزل الله على نبيه على نبيه وقال: ﴿ولما ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدون، وقالوا آلهتنا خير أم هو، ما ضربوه إلا جدلاً، بل هم قوم خصمون. إن هو إلا عبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلاً لبني إسرائيل، ولو نشاء لجعلنا منكم يعني بني هاشم ملائكة في الأرض يخلفون﴾(١).

قال: فغضب الحارث بن عمرو الفهري فقال: اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك أن بني هاشم يتوارثون هرقلاً بعد هرقل فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم.

فَأَنْزَلَ الله عليه مقالة الحارث ونزلت هذه الآية: ﴿وَمَا كَاكَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهُمْ وَأَنتَ فِيهُمْ وَأَنتَ فِيهُمْ وَأَنتَ فِيهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﷺ [الأنفَال: ٣٣].

ثم قال له: يا أبا عمرو إما تبت وإما رحلت.

فقال: يا محمد تجعل لسائر قريش مما في يدك فقد ذهبت بنو هاشم بمكرمة العرب والعجم؟

فقال النبي ﷺ: ليس ذلك لي، ذلك إلى الله تبارك وتعالى.

فقال: يا محمد قلبي ما يتابعني على التوبة، ولكن أرحل عنك.

فدعا براحلته فركبها، فلما سار بظهر المدينة أتته جندلة فرضت هامته، ثم أتى الوحي إلى النبي على فقال: ﴿سأل سائل بعذاب واقع للكافرين بولاية على ليس له دافع من الله ذي المعارج﴾.

قلت له: جعلت فداك إنّا لا نقرأها كذلك؟

فقال: هكذا نزّل الله بها جبراثيل على محمد ﷺ وهكذا والله ثبتت في مصحف فاطمة ﷺ (٢٠).

# سورة الجن

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَهِ أَحَدًا ﴿ إِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِلْمُواللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>۱) انظر سورة الزخرف، حيث إن (من بني هاشم) من ضمن النص القرآني الذي نزل على رسول الله ﷺ حسب زعم الرافضة.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١٥٠/٤، فصل الخطاب ٣١٥.

يقول: هم الأوصياء والأئمة منّا واحداً فواحداً ﴿فلا تدعوا إلى غيرهم فتكونوا كمن دعا مع الله أحداً ﴾ هكذا نزلت(١).

# سورة المزمل

٤٢٨ ـ عن محمد بن فضيل قلت: ﴿وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا مِتَوْلُونَ ﴾ [المُزمّل: ١٠]، قال: يقولون فيك: ﴿واهجرهم هجراً جميلاً وذرني يا محمد والمكذبين وصيك أولي النعمة ﴾. قلت: إن هذا تنزيل؟ قال: نعم(٢).

#### سورة القيامة

٤٢٩ ـ عن خلف بن حمّاد عن الحلبي قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقرأ: ﴿بل يريد الإنسان ليفجر إمامه﴾ أي يكذبه (٣).

# سورة الإنسان

٤٣٠ عن محمد بن الفضيل عن أبي الحسن عليه قال: سألته عن قول الله على:
 ﴿ يُرِيدُونَ لِيُلْفِعُواْ نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِمِهُ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قال: يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين عليه بأفواههم.

قلت: ﴿ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ ﴾ [الصَّف: ٨]؟

قَالَ: وَالله مُتَمِمُ الإِمَامَةُ لَـقَـولَـهُ عَلَىٰ: ﴿ فَكَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِمَ وَالنُّورِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلْنَا ﴾ [التّغابن: ٨] فالنور هو الإِمام.

قلت: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَرْسَلَ رَسُولُهُمْ بِٱلْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَيَّ ﴾ [الصَّف: ٩].

قال: هو الذي أمر رسوله بالولاية لوصيه، والولاية هي دين الحق.

قِلْت: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ ۚ [الصَّف: ٩]؟

قال: يظهره على جميع الأديان عند قيام القائم، قال: يقول الله: ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ وَلَا مَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُتِمُّ وَلَا يَعْدُونُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴾ وديه الهادم الونو كر. قلت: هذا تنه يل؟

قال: نعم، أما هذا الحرف فتنزيل، وأما غيره فتأويل.

قلت: ﴿ وَذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ [المنافِقون: ٣].

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات الظاهرة ٧٢٩، تفسير البرهان ٣٩٥/٤، بحار الأنوار ٣٣٠/٢٣، فصل الخطاب ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣١٦.

<sup>(</sup>٣) كنز الفوائد ٣٥٩، بحار الأنوار ٣٢٧/٢٤، فصل الخطاب ٣١٦.

قال: إن الله تبارك وتعالى سمّى من لم يتبع رسوله في ولاية وصيه منافقين، وجعل من جحد وصيه إمامته كمن جحد محمداً وأنزل بذلك قرآناً، فقال: ﴿يا محمد إذا جاءك المنافقون بولاية وصيك قالوا نشهد إنك لرسول الله والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقين بولاية على لكاذبون. اتخذوا أيمانهم جنة فصدوا عن سبيل الله والسبيل هو الوصي. ﴿إنهم ساء ما كانوا يعملون. ذلك بأنهم آمنوا برسالتك وكفروا بولاية وصيك فطبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهون وسيك فطبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهون .

قلت: ما معنى ﴿ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [المنانِقون: ٧].

قال: يقول: لا يعقلون بنبوتك.

قلت: ﴿ وَإِذَا فِيلَ لَمُمْ تَمَالُواْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ [المنافِقون: ٥].

قال: وإذا قيل لهم ارجعوا إلى ولاية علي يستغفر لكم النبي من ذنوبكم ﴿لَوَّرَا وَيُوسَعُمُ اللهُ وَهُمُ مُسْتَكَبِرُونَ عَلَى وَلاَية على وَهُم مُسْتَكِبِرُونَ عَلَيه. ثم عطف القول من الله بمعرفته بهم فقال: ﴿سَوَآةٌ عَلَيْهِمْ أَشْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَنَ مَتَتَغْفِرْ لَمُمْ لَنَ يَعْفِرُ اللهُ لَكُمْ لَنَ اللهُ لَكُمْ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنْسِقِينَ ﴾ [المنافِقون: ٦]. يقول: الظالمين لوصيك.

قلت: ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُكِمًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ ۚ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سَوِّيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ١٧٥ ﴾ [المُلك: ٢٧].

قال: إن الله ضرب مثل من حاد عن ولاية علي كمن يمشي على وجهه لا يهتدي لأمره وجعل من تبعه سويّاً على صراط مستقيم، والصراط المستقيم أمير المؤمنين عليه.

قال: قلت: قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ١٤٠ [الحَاتَّة: ٤٠].

قال: يعني جبرائيل عن الله في ولاية علي ﷺ.

قال: قلت: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ۞ ﴿ [الحَاقَّة: ٤١].

قال: قالوا: إن محمداً كذاب على ربه، وما أمره الله بهذا في علي، فأنزل الله بذلك قرآناً، فقال: ﴿إن ولاية علي تنزيل من رب العالمين. ولو تقول علينا محمد بعض الأقاويل. لأخذنا منه باليمين. ثم لقطعنا منه الوتين . ثم عطف القول فقال: ﴿إن ولاية عليّ لتذكرة للمتقين للعالمين. وإنا لنعلم أن منكم مكذبين. وإن علياً لحسرة على الكافرين. وإن ولايته لحق اليقين. فسبح يا محمد باسم ربك العظيم .

يقول: اشكر ربك العظيم الذي أعطاك هذا الفضل.

قلت: قوله: ﴿ لَمَّا سَمِعَنَا ٱلْمُدَىٰ ءَامَنَّا بِقِيَّ [الجنّ: ١٣].

قال: الهدى الولاية آمنًا بمولانا، فمن آمن بولاية مولاه ﴿ فَلَا يَخَافُ بَخْسُا وَلَا وَلَا الْجَنِّ: ١٣].

قلت: تنزيل؟

قال: لا، تأويل.

ُقلت: قوله: ﴿ لَا أَمْلِكُ لَكُمُّ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١].

قال: إن رسول الله على دعا الناس إلى ولاية على فاجتمعت إليه قريش فقالوا: يا محمد أعفنا من هذا، فقال لهم رسول الله على: هذا إلى الله ليس إليّ، فاتهموه وخرجوا من عنده فأنزل الله: ﴿قل إني لا أملك لكم ضراً ولا رشداً، قل إنّي لن يجيرني من الله إن عصيته أحد ولن أجد من دونه ملتحداً، إلا بلاغاً من الله ورسالاته في عليّ.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم. ثم قال توكيداً: ﴿ومن يعص الله ورسوله في ولاية على فإن له نار جهنم خالدين فيها أبداً﴾.

قلت: ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا ١٤٠٠ [الجن: ٢٤].

قال: يعني بذلك القائم وأنصاره.

قلت: ﴿ وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ [المُزمّل: ١٠].

قال: يقولون فيك ﴿واهجرهم هجراً جميلاً، وذرني يا محمد والمكذبين بوصيتك أولي النّعمة ومهّلهم قليلاً﴾.

قلت: إن هذا تنزيل؟

قال: نعم.

قلت: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوثُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ [المدَّثْر: ٣١؟

قال: يستيقنون أن الله ورسوله ووصيّه حق.

قلت: ﴿ وَيَرْدَادَ أَلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَنَا ﴾ [المدَّثُر: ٣١]؟

قال: ويزدادون بولاية الوصى إيماناً.

قلت: ﴿ وَلَا يَرْنَابَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَابَ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المدِّثْر: ٣١].

قال: بولاية على ﷺ.

قلت: ما هذا الارتياب؟

قال: يعني بذلك أهل الكتاب والمؤمنين الذين إذا ذكر(١) الله فقال: ولا يرتابون في الولاية.

<sup>(</sup>١) كذا في النص.

قلت: ﴿ وَمَا مِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴾ [المدَّثر: ٣١].

قال: نعم ولاية على ﷺ.

قلت: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلكُبرِ ﴿ المدِّثْرِ: ٣٠].

قال: الولاية.

قلت: ﴿ لِمَن شَلَة مِنكُو أَن يَنَقَدُم أَوْ يَنَأَخُرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قال: من تقدّم إلى ولايتنا أُخّر عن سقر، ومن تأخر عنّا تقدم إلى سقر ﴿إِلَّا الْمُؤْرِ: ٣٩]، قال: هم والله شيعتنا.

قلت: ﴿ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ [المدَّثُر: ٤٣].

قال: إنَّا لم نتولٌ وصي محمد ﷺ والأوصياء من بعده ولا يصلُّون عليهم.

قلت: ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذَكَّرُوَ مُعْرِضِينَ ﴿ إِلَّهُ ۗ [المدَّثُر: ٤٩].

قال: عن الولاية معرضين.

قلت: ﴿ كُلَّا إِنَّا لَذَكِرَةٌ ١٩ ﴾ [عَبَسَ: ١١].

قال: الولاية.

قلت: قوله: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾ [الإنسَان: ٧].

قال: يوفون لله بالنذر الذي أخذ عليهم في الميثاق من ولايتنا.

قلت: ﴿إِنَّا خَفُنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

قال: ﴿بُولاية على ﷺ تنزيلاً﴾.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم، ذا تأويل.

قلت: ﴿إِنَّ هَانِهِ، تَذْكِرَةً ﴾ [الإنسان: ٢٩].

قال: الولاية.

قلت: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ ۚ ﴾ [الإنسان: ٣١].

قال: في ولايتنا. قال: ﴿وَالظَّلِمِينَ أَعَدَ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيًّا﴾ [الإنسَان: ٣١]. ألا ترى أن الله يقول: ﴿وَمَا ظُلَمُونَ اللهُ عَلَيْهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا طَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

قال: إن الله أعز وأمنع من أن يظلم أو ينسب نفسه إلى ظلم، ولكن الله خلطنا بنفسه فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته، ثم أنزل بذلك قرآناً على نبيه فقال: ﴿وَمَا ظَلَمَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ [النحل: ١١٨].

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم.

قلت: ﴿ وَثِلُّ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قال: يقول: ﴿ويل للمكذبين يا محمد بما أوحيت إليك من ولاية علي بن أبي طالب ﷺ. ألم نهلك الأولين. ثم نتبعهم الآخرين﴾.

قال: الأولين الذين كذَّبوا الرسل في طاعة الأوصياء. ﴿ كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ كَاللَّهِ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾ [المُرسَلات: ١٨].

قال: من أجرم إلى آل محمد ﷺ وركب من وصيّه ما ركب.

قال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المُرسَلات: ٤١]؟

قال: نحن والله وشيعتنا ليس على ملّة إبراهيم غيرنا، وسائر الناس منها برآء.

قلت: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلْتِكَةُ صَفًّا لَّا يَتَكَلَّمُونَ ﴾ [النَّبَا: ٣٨] الآية.

قال: نحن والله المأذون لهم يوم القيامة والقائلون صواباً (١٠).

#### سورة النبا

٤٣١ ـ النعماني في تفسيره . . . عن جابر عن الصادق عن أمير المؤمنين عليه في أمثلة الآيات المحرّفة. قال عليه : مثله في سورة عمّ : ﴿ ويقول الكافريا ليتني كنت ترابياً ﴾ فحرّفوها ، فقالوا : ﴿ وَرَبُّكُ النّبَإِ: ٤٠] وذلك أن رسول الله عليه يُكثر من مخاطبتي بأبي تراب (٢).

٤٣٢ \_ ابن شهر آشوب قال: رأيتني في كتاب الرد على التبديل: إن في مصحف أمير المؤمنين ﷺ: ﴿يَا لَيْنَي كَنْتُ تَرَابِياً ﴾(٣).

٤٣٣ ـ سعد بن عبد الله القمي في كتاب (ناسخ القرآن ومنسوخه) في عداد الآيات المحرّفة قال:

وقوله في سورة عمّ يتساءلون: ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلْتَتَنِي كُنُتُ ثُرَبًا﴾ [النّبَإ: ٤٠] إنما هو: ﴿يا ليتني كنتى أمير المؤمنين الله على تراب (٤٠).

<sup>(</sup>١) الأصول من الكافي ٤٣٥١-٤٣٥، بحار الأنوار ٣٣٦/٢٤، مناقب ابن شهر آشوب ٢٩٢/٢.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣١٧.

<sup>(</sup>٣) فضل الخطاب ٣١٧.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣١٧.

# سورة التكوير

8٣٣ ـ أبو علي الطبرسي: روي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليه: ﴿وَإِذَا اللهِ عَلَيْهُ: ﴿وَإِذَا اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

# سورة الفجر

٤٣٤ ـ سعد بن عبد الله القمي: قال: سأل رجل أبا عبد الله على عن قول الله على: ﴿وَالْفَجْرِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِيْ عَلَى اللهِ عَلَى الله

فقال: **ليس فيها الواو** إنما هو ﴿الفجر﴾<sup>(٢)</sup>.

200 ـ السياري . . . عن سدير عن أبي عبد الله ﷺ : ﴿يا أيتها النفس المطمئنة إلى محمد وأهل بيته ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي غير ممنوعة ﴾ (٣).

٤٣٦ ـ عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: يستكره المؤمن على خروج نفسه؟

قال: فقال: لا . . إلى أن قال: ويناديه من بطنان العرش يسمعه من بحضرته: ﴿يا أيتها النفس المطمئنة إلى محمد ووصيه والأئمة من بعده ارجعي إلى ربك راضية بولاية علي مرضية بالثواب فادخلي في عبادي مع محمد وأهل بيته وادخلي جنتي غير مشوبة﴾(٤).

٤٣٧ ـ عن سدير الصيرفي قال: قلت لأبي عبد الله على : جعلت فداك يا ابن رسول الله هل يكره المؤمن على قبض روحه؟

قال: لا والله. والله الله أن قال: فينظر فينادي روحه مناد من قبل رب العزة فيقول: (يا أيتها النفس المطمئنة إلى محمد وأهل بيته ارجعي إلى ربك راضية بالولاية مرضية بالثواب فادخلي في عبادي يعني محمد وأهل بيته وادخلي جنتي) (٥٠).

# سورة الليل

٤٣٨ ـ عن جابر عن أبي عبد الله عليه في قول الله تعالى: ﴿وَالْيَلِ إِذَا يَعْشَىٰ ﴿ اللَّهِ عَالَمَ عَن جَابِر عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عنه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عنه ا

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ٤٤٢/١٠، تأويل الآيات الظاهرة ٧٦٥، تفسير البرهان ٤٣١/٤.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣٢١.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٣٢١.

﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا تَمَلَّ ١٠ ﴿ وَاللَّذِ ٢] وهو القائم إذا قام.

وقوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنْفَىٰ ۞ [الليل: ٥]: أعطى نفسه الحقّ واتَّقى الباطل.

﴿ فَسَنُيْتِرُومُ لِلْبُسْرَىٰ ﴿ إِلَا لِللَّهِ اللَّهِ الْجَنَّةِ. الْيَارِ الْجَنَّةِ.

﴿ وَأَمَّا مَنْ بَغِلَ وَاسْتَغْنَى ۞ [الليل: ٨]: يعني بنفسه عن الحق.

﴿ وَكَذَّبَ بِٱلْمُسْنَىٰ ﴾ [الله : ١] بولاية علي بن أبي طالب على والأثمة من بعده.

﴿ فَسَنَيْتِهُ لِلْمُسْرَىٰ ١٠ [الليل: ١٠]: يعني النار.

وأما قوله: ﴿وإن علياً للهدى ﴾ يعني أن علياً هو الهدى.

﴿وإن له الآخرة والأولى. فأنذرتكم ناراً تلظى﴾.

قال: هو القائم إذا قام بالغضب فيقتل من ألف تسعمائة وتسعة وتسعين. .

﴿ لَا يَمْلَنَهَا إِلَّا ٱلْأَثْقَى ﴿ اللَّذِل : ١٥]. قال: هو عدو آل محمد ﷺ.

﴿ وَسَيْجَنَّهُمَّا ٱلْأَنْقَى ١٤ [الليل: ١٧]. قال: ذاك أمير المؤمنين وشيعته (١٠).

٤٣٩ \_ عن سماعة بن مهران قال: قال أبو عبد الله عليه : ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَمْشَىٰ ١ ﴾ [الليل: ١].

• ٤٤ \_ عن فيض بن مختار عن أبي عبد الله ﷺ أنه قرأ: ﴿إِن علياً للهدى، وإِن له الآخرة والأولى﴾. وذلك حين سئل عن القرآن(٢).

قال: فيه الأعاجيب، فيه: ﴿وَكَفَى الله المؤمنين القتال بعلي﴾، وفيه: ﴿إنَّ عَلَياً للهدى. وإنَّ له الآخرة والأولى﴾ (٣).

٤٤٢ \_ عن أيمن بن محرز عن سماعة عن أبي عبد الله ﷺ قال: نزلت هذه الآية هكذا والله: ﴿ الله خالق الزوجين الذكر والأنثى. ولعلي الآخرة والأولى ﴾ (٥).

8٤٣ \_ عن سنان بن سنان قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: ﴿والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى وخلق الذكر والأنثى﴾(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٩٨/٢٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٣٩٨/٢٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٣٩٨/٢٤، فصل الخطاب ٣٢١.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٣٩٩/٢٤، تأويل الآيات الظاهرة ٨٠٨، تفسير البرهان ٤٧١/٤، فصل الخطاب ٣٢١.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣٩٩/٢٤، تأويل الآيات الظاهرة ٨٠٨.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٣٢١.

# سورة الشرح

المُسْرِ يُسْرًا فِي إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا فِي السَّرِء: ٥، ٦]. فقال عَلَيْه: ﴿إِنْ مِعِ الْعُسْرِ اللهُ عَلَيْهِ: ﴿إِنْ مِعِ الْعُسْرِ اللهُ عَلَيْهِ: ﴿إِنْ مِعِ الْعُسْرِ اللهُ اللهُ

الله عن محمد بن القاسم بن عبيد معنعناً عنه ﷺ: ﴿فَإِذَا فَرَغَتَ فَانْصِبُ عَلَيْاً وَإِلَى رَبِكُ فَارْغُبُ فِي ذَلِكُ﴾ (٣).

٤٤٨ ـ عن علي بن حسان عن عبد الرحمن عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال الله سبحانه: ﴿ أَلَم نَشْرِح لَكُ صَدَرَكُ بَعْلَي وَوَضَعْنَا عَنْكُ وَزَرِكُ الذِّي أَنْقَضَ ظَهْرِكُ فَإِذَا فَرَعْتُ مَنْ نَبُوتُكُ فَانْصِبُ عَلَياً وصياً وإلى ربك فارغب في ذلك﴾ (٥).

٤٤٩ ـ عن أبي جميلة عنه ﷺ قال: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبُ ۞ [الشّرح: ٧] كان رسول الله ﷺ حاجاً فنـزلت: ﴿ فإذا فرغت من حجك فانصب علياً علماً للناس﴾ (٦).

• ٤٥٠ عن المقداد بن الأسود الكندي قال: كنا مع رسول الله على وهو متعلق بأستار الكعبة وهو يقول: اللهم اعضدني واشدد أزري وارفع ذكري، فنزل جبرائيل وقال قرأ: ﴿يا محمد ألم نشرح لك صدرك ووضعنا وزرك الذي أنقض ظهرك ورفعنا لك ذكرك بعلي صهرك فقرأها النبي على وأثبتها ابن مسعود وانتقصها عثمان (٧).

# سورة التين

قول الله ﷺ: ﴿وَالنِّينِ وَالزَّيْوُنِ ﴾ [النِّين: ١] إلى آخر السورة.

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير فرات الكوفي ٥٧٣، فصل الخطاب ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٢٢، بحار الأنوار ٣٦/١٣٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير فرات الكوفي ٥٧٣، فصلَ الخطاب ٣٢٢، بحار الأنوار ٣٦،١٣٥٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي ٢/٩٢٤، تفسير فرات الكوفي ٥٧٥، تفسير الصّافي ٣٤٤/٥، تفسير نور الثقلين ٢٠٥/٥، الله المع النورانية للبحراني ٥٣٨، فصل الخطاب ٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٣٢٣، بحار الأنوار ١٣٥/٣٦، اللوامع النورانية لهاشم البحراني ٥٣٨، غاية المرام لهاشم البحراني ٣٨٢/١.

<sup>(</sup>٧) اللوامع النورانية ٥٣٨، تفسير البرهان ٤٧٥/٤، فصل الخطاب ٣٢٣.

فقال: ﴿التين والزيتون﴾ الحسن والحسين ﷺ.

قلت: ﴿طور سينين﴾.

قال: ليس هو طور سينين ولكنه طور سيناء.

قال: قلت: وطور سيناء.

قال: نعم، وهو أمير المؤمنين ﷺ.

قلت: ﴿ وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ١ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قال: هو رسول الله ﷺ آمن الناس به إذا أطاعوه.

قلت: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ۞ [النَّين: ٤].

قال: ذلك أبو فصيل (١) حين أخذ الله ميثاقه له بالربوبية، ولمحمد على النبوة، ولأوصيائه بالولاية فأقر وقال: نعم، ألا ترى أنه قال: فَهُمَّ رَدَدْتُهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قال: قلت: ﴿إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِمْلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ [النِّين: ٦].

قال: والله هو أمير المؤمنين عَلِيُّكُ وشيعته. ﴿فَلَهُمْ أَجُّرُ عَيْرُ مَنُونِ﴾ [النِّين: ٦].

قال: قلت: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴿ إِلَّهِ النَّينِ: ٧].

قال: مهلاً مهلاً لا تقل هكذا، هذا هو الكفر بالله، لا والله ما كذّب رسول الله على بالله طرفة عين.

قال: قلت: فكيف هي؟

قال: ﴿ فَمَن يَكَذَبُكُ بِعَد بِالدِينِ ﴾ والدِّين أمير المؤمنين ﷺ ﴿ أَلْيَسَ اللَّهُ بِأَحَكِمِ المُنْكِمِينَ اللَّهُ التِّينِ: ٨] (٢).

207 ـ السياري عن ابن فضال قال: سألت أبا الحسن عليه عن سورة التين وطور سينين.

فقال: ﴿وطور سيناء﴾ هكذا نزلت. وقوله تعالى: ﴿فمن يكذبك بعد بالدين﴾ هكذا نزلت<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) يقول المجلسي عامله الله بما يستحق في البحار ١٠٧/٢٤: (وأما تأويل الإنسان بأبي بكر فيحتمل أن يكون سبباً لنزول الآية أو لأنه أكمل أفرادها ومصداقها في ظهور تلك الشقاوة فيه، وكونه سبباً لشقاوة غيره). انتهى كلامه لا بارك الله فيه.

<sup>(</sup>٧) كنز الفوائد ٢٩٣-٢٩٤، بحار الأنوار ١٠٥/٢٤-١٠١، تأويل الآيات الظاهرة ٨١٤-٨١٥، تفسير البرهان ٤٧/٤، فصل الخطاب ٣٢٣.

٣) فصل الخطاب ٣٢٣.

#### سورة القدر

٤٥٣ ـ عن الحسن بن العباس بن الجريش عن أبي جعفر على قال: قال أبو عبد الله على: كان على بن الحسين على يقول: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ الْقَدْرِ ﴾ أبو عبد الله على بن الحسين على يقول: ﴿وَمَا أَدْرَلُكَ مَا لَيَلَةُ الْقَدْرِ ﴾ [الفَدر: ١] صدق الله أنزل الله القرآن في ليلة القدر خير من ألف شهر [القدر: ٢] قال رسول الله على: ﴿ليلة القدر خير من ألف شهر ليس فيها ليلة القدر﴾(١).

قال ﷺ: وأنزل الله على في ذلك: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْفَدِّرِ ﴿ ﴾ [القدر: ١].

قال: فأطلع الله نبيه ﷺ على أن بني أمية تملك سلطان هذه الأمة وملكها طول هذه الأمة (٢).

٤٥٥ ـ السياري روى بعض أصحابنا (!!!!) في ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ ۗ ۖ ﴾ [القَدر: ١](٣).

٤٥٦ ـ القمي في تفسيره: رأى رسول الله ﷺ في نومه كأن قردة يصعدون منبره فغمّه ذلك، فأنزل الله ﷺ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١](٤).

80٧ ـ السياري. . . عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه: ﴿تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من عند ربهم على محمد وآل محمد بكل أمر﴾(٥).

٤٥٨ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من عند ربهم على محمد وآل محمد بكل أمر سلام﴾(٦).

209 ـ عن عبد الله بن عجلان السكوني قال: سمعت أبا جعفر علي يقول في خبر طويل فيه: وما بيت من بيوت الأئمة إلا وفيه معارج للملائكة، لقول الله عن الإنتال الملائكة والروح فيه بإذن ربهم بكل أمر سلام.

قال: قلت: ﴿ مِن كُلِّ أَمْرِ ﴾ [القدر: ٤].

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣٢٤.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٣٢٤.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٣٢٤.

قال: بكل أمر.

قلت: هذا التنزيل؟

قال: نعم<sup>(۱)</sup>.

17. ابن طاووس في (الإقبال) في أعمال يوم الغدير عن كتاب محمد بن علي الطرزي... عن أبي الحسن الليثي عن أبي عبد الله على أنه قال لمن حضره من مواليه وشيعته: أتعرفون يوماً شيّد الله به الإسلام... ثم ذكر بعض فضائل الغدير وكيفية البيعة فيه والغسل والدعاء فيه.. إلى أن قال على: ثم تقوم وتصلي شكراً لله تعالى تقرأ في الأولى الحمد و (إنّا أنزلنه في لَيْلَةِ الْقَدْرِ الله [القدر: ١] و وقل هُوَ الله أحك الإخلاص: ١] كما أنزلنا لا كما أنقصنا (٢).

#### سورة العصر

٤٦١ \_ على بن إبراهيم قال: قرأ أبو عبد الله على: ﴿والعصر إن الإنسان لفي خسر وإنه فيه إلى آخر الدهر إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وائتمروا بالتقوى وائتمروا بالصبر﴾(٣).

٤٦٢ \_ السياري عن خلف بن حماد عن الحسين عن أبي عبد الله على مثله (٤). عن ربعي عن أبي جعفر على مثله (٥).

١٦٤ \_ عن أبان بن تغلب عن أبي إبراهيم موسى بن جعفر على عن أمير المؤمنين على كان يقرأ: ﴿والعصر ونوائب الدهر﴾(٦).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) فصل الخطاب ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) فصل الخطاب ٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) فصل الخطاب ٣٢٦.

<sup>(</sup>٥) فصل الخطاب ٣٢٦.

<sup>(</sup>٦) فصل الخطاب ٣٢٦.

### الفصل الثاني

# عقيدة الشيعة في أهل السنة

# مفهوم الناصب عند الشيعة

إن القارئ لكتب الشّيعة قديمها وحديثها يجد كثيراً من المصطلحات التي تعوق فهمه لعباراتهم، ومن هذه المصطلحات "الناصب" وغير ذلك من المشتقات.

والقارئ العادي لا يعرف معنى ذلك الاصطلاح، حتى إنه يتبادر إلى ذهنه بأنهم هم الذين يبغضون عليّاً وأهل بيته الكرام رضوان الله عليهم جميعاً.

لكن المتمرس في قراءة كتب الشيعة يُدرك معنى غير هذا المعنى، وسوف نحاول تعريف هذا المصطلح من كتب الشيعة لا من كتب المسلمين أو غيرهم ممن يخالفهم في المعتقد، وهذا في اعتقادي غاية الإنصاف وأيضاً وفق المنهج العلمي السليم، إذ لا نستطيع إلزام الغير بكتب مخالفيهم. لذا نحاول تعريفه من خلال كتب الشيعة الذين تطرقوا إلى بيان ذلك، ولئلا يقول فضيلة الشيخ القرضاوي أن الناصب عند الشيعة ليس ما ذهبنا إليه في هذا الفصل.

# ابن إدريس وتحقيق الناصب

يقول ابن إدريس الحلّي في مستطرفات السرائر ص٥٨٣: محمد بن علي بن عيسى، حدثنا محمد بن أحمد بن زياد وموسى بن محمد بن علي بن عيسى، قال: كتبت إلى الشيخ أعزه الله وأيده، أسأله عن الصلاة في الوبر، أي أصوافه أصلح؟ فأجاب: لا أحب الصلاة في شيء منه، قال: فرددت الجواب، إنّا مع قوم في تقية، وبلادنا بلاد لا يمكن أحداً أن يسافر منه بلا وبر، ولا يأمن على نفسه إن هو نزع وبره، فليس

يمكن الناس كلهم ما يمكن الأئمة، فما الذي ترى أن يعمل به في هذا الباب؟ قال: فرجع الجواب: تلبس الفنك والسمور. قال: وكتبت إليه أسأله عن الناصب، هل أحتاج في امتحانه إلى أكثر من تقديمه الجبت والطاغوت (۱)، واعتقاد إمامتهما، فرجع الجواب: من كان على هذا فهو ناصب (۱). قال: وكتبت إليه أسأله عن العمل لبني العباس، وأخذ ما أتمكن من أموالهم، هل فيه رخصة، وكيف المذهب في ذلك؟ فقال: ما كان المدخل فيه بالجبر والقهر، فالله قابل العذر، وما خلا ذلك فمكروه ولا محالة، قليله خير من كثيره وما يكفر به، ما يلزمه فيه من يرزقه، ويسبب على يديه، ما يشرك فينا وفي موالينا، قال: فكتبت إليه في جواب ذلك أعلمه أن مذهبي في الدخول في أمرهم، وجود السبيل إلى إدخال المكروه على عدوه، وانبساط اليد في التشقي منهم بشيء أن يقرب به إليهم، فأجاب: من فعل ذلك فليس مدخله في العمل حراماً بل أجراً وثواباً (۱).

# يوسف البحراني وتحقيق الناصب

يقول يوسف البحراني (لا رحم الله تعالى فيه مغرز إبرة) في كتابه "الحدائق الناضرة" ج٥ ص١٧٤ وما بعدها: إن الأخبار التي قدمناها دالة على نجاسة اليهود والنصارى قد على الحكم فيها على عنوان اليهودي والنصراني الذي هو عبارة عن الشخص أو الرجل المنسوب إلى هاتين الذمتين، ولا ريب أن الشخص والرجل عبارة عن هذا المجموع الذي حصل به الشخص في الوجود الخارجي، ولا ريب في صدق هذا العنوان على جميع أجزاء البدن وجملته كصدق الكلب على أجزائه، ومتى ثبت الحكم بالعموم في أهل الكتب ثبت في غيرهم ممن يوافق على نجاستهم بطريق أولى.

و(ثانياً) أنه قد روى الكليني في الحسن عن الوشاء عمن ذكره عن الصادق عليه "أنه كره سؤر ولد الزنا واليهودي والنصراني والمشرك وكل من خالف الإسلام. وكان أشد ذلك عنده سؤر الناصب ".

<sup>(</sup>١) أبو بكر وعمر ﷺ كما هو صريح روايات الشيعة.

<sup>(</sup>۲) انظر: الرسائل التسع للحلّي ص۲۷۷، روض الجنان للشهيد الثاني ۸۱۵، الحدائق الناضرة للبحراني ج٥: ١١٧، ١٨٦، ج١٠، ٣٦٠، ج١٠؛ ٢٥٠، ج١٤: ٦٠، مستند الشيعة للنراقي ج١: ٢٠٦، وسائل الشيعة للحر العاملي ٤٩١/٩، بحار الأنوار ٣٥، ١٣٥/١، جواهر – نور البراهين لنعمة الله الجزائري ٥٧/١، كتاب الأربعين للماحوزي ٣٤٩ الكلام للجواهري ج٣٠: ٩٥، مصباح الفقيه للهمداني ج٢: ٥٦، مستمسك العروة لمحسن الحكيم ج١: ٣٩٣، كتاب الطهارة للخميني ج١ ص٣٠٤، ج٩، ج٣٥٩، ج٢١ ص٤٧٤، الإمام علي لأحمد الهمداني ٤٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر رحمك الله تعالى إلى عقيدة القوم في الدول الإسلامية.

ولا إشكال ولا خلاف في أن المراد بالكراهة هنا التحريم والنجاسة، وقد وقع ذلك معلقاً على هذه العناوين المذكورة ومنها المشرك ومن خالف الإسلام.

وكل من هذه العنوانات أوصاف لموصوفات محذوفة قد شاع التعبير بها عنها من لفظ الرجل أو الشخص أو الذات أو نحو ذلك، ولا ريب في صدق هذه الموصوفات على جملة البدن وجميع أجزائه كصدق الكلب على جملته كما اعترف به فكما إن الكلب اسم لهذه الجملة فالرجل أيضاً كذلك ونحو الشخص.

و(ثالثاً) إنا قد أوضحنا سابقاً دلالة إحدى الآيتين المشار إليهما في كلامه على النجاسة في المقام وبينا ضعف ما أورد عليها من الإلزام وبه يتم المطلوب والمرام. والله العالم.

وتمام تحقيق القول في هذا الفصل يتوقف على رسم مسائل:

(الأولى) المشهور بين متأخري الأصحاب هو الحكم بإسلام المخالفين وطهارتهم، وخصوا الكفر والنجاسة بالناصب كما أشرنا إليه في صدر الفصل وهو عندهم من أظهر عداوة أهل البيت عليه.

والمشهور في كلام أصحابنا المتقدمين هو الحكم بكفرهم ونصبهم ونجاستهم وهو المؤيد بالروايات الإمامية، قال الشيخ ابن نوبخت وهو من متقدمي أصحابنا في كتابه فص الياقوت: دافعو النص كفرة عند جمهور أصحابنا ومن أصحابنا من يفسقهم.. إلخ.

وقال العلامة في شرحه: أما دافعو النص على أمير المؤمنين ﷺ بالإمامة فقد ذهب أكثر أصحابنا إلى تكفيرهم لأن النص معلوم بالتواتر من دين محمد ﷺ فيكون ضرورياً أي معلوماً من دينه ضرورة، فجاحده يكون كافراً كمن يجحد وجوب الصلاة وصوم شهر رمضان.

واختار ذلك في المنتهى، فقال في كتاب الزكاة في بيان اشتراط وصف المستحق بالإيمان ما صورته: لأن الإمامة من أركان الدين وأصوله وقد علم ثبوتها من النبي على ضرورة، والجاحد لها لا يكون مصدقاً للرسول في جميع ما جاء به فيكون كافراً. انتهى.

وقال المفيد في المقنعة: ولا يجوز لأحد من أهل الإيمان أن يغسل مخالفاً للحق في الولاية ولا يصلّي عليه. ونحوه قال ابن البراج. وقال الشيخ في التهذيب بعد نقل عبارة المقنعة: الوجه فيه أن المخالف لأهل الحق كافر فيجب أن يكون حكمه حكم الكفار إلا ما خرج بالدليل.

وقال ابن إدريس في السرائر بعد أن اختار مذهب المفيد في عدم جواز الصلاة على المخالف ما لفظه: وهو أظهر ويعضده القرآن وهو قوله تعالى: ﴿وَلَا تُصَلِّ عَلَى الْمَخَالُف مَاتَ أَبَدًا ﴾ [التّوبة: ٨٤] يعني الكفار، والمخالف لأهل الحق كافر بلا خلاف بيننا. ومذهب المرتضى في ذلك مشهور في كتب الأصحاب إلا أنه لا يحضرني الآن شيء من كلامه في الباب.

وقال الفاضل المولى محمد صالح المازندراني في شرح أصول الكافي: ومن أنكرها يعني الولاية فهو كافر حيث أنكر أعظم ما جاء به الرسول وأصلاً من أصوله.

وقال الشريف القاضي نور الله في كتاب إحقاق الحق: من المعلوم أن الشهادتين بمجردهما غير كافيتين إلا مع الالتزام بجميع ما جاء به النبي على من أحوال المعاد والإمامة كما يدل عليه ما اشتهر من قوله على: "من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية" ولا شك أن المنكر لشيء من ذلك ليس بمؤمن ولا مسلم لأن الغلاة والخوارج وإن كانوا من فرق المسلمين نظراً إلى الإقرار بالشهادتين إلا أنهما من الكافرين نظراً إلى جحودهما ما علم من الدين وليكن منه بل من أعظم أصوله إمامة أمير المؤمنين على.

وممن صرح بهذه المقالة أيضاً الفاضل المولى المحقق أبو الحسن الشريف ابن الشيخ محمد طاهر المجاور بالنجف الأشرف حياً وميتاً في شرحه على الكفاية حيث قال في جملة كلام في المقام في الاعتراض على الكتاب حيث أنه من المبالغين في القول بإسلام المخالفين: وليت شعري أي فرق بين من كفر بالله تعالى ورسوله ومن كفر بالأئمة على مع أن كل ذلك من أصول الدين؟ إلى أن قال: ولعل الشبهة عندهم زعمهم كون المخالف مسلماً حقيقة وهو توهم فاسد مخالف للأخبار المتواترة، والحق ما قاله علم الهدى من كونهم كفاراً مخلدين في النار، ثم نقل بعض الأخبار في ذلك وقال: والأخبار في ذلك أكثر من أن تحصى وليس هنا موضع ذكرها وقد تعدت عن حد التواتر. وعندي أن كفر هؤلاء من أوضح الواضحات في مذهب أهل البيت عليه انتهى.

هذا، والمفهوم من الأخبار المستفيضة هو كفر المخالف غير المستضعف ونصبه ونجاسته، وممن صرح بالنصب والنجاسة أيضاً جمع من أصحابنا المتأخرين: منهم شيخنا الشهيد الثاني في بحث السؤر من الروض حيث قال بعد ذكر المصنف نجاسة سؤر الكافر والناصب ما لفظه: والمراد به من نصب العداوة لأهل البيت لله أو لأحدهم وأظهر البغضاء لهم صريحاً أو لزوماً ككراهة ذكرهم ونشر فضائلهم والإعراض عن مناقبهم من حيث إنها مناقبهم، والعداوة لمحبيهم بسبب محبتهم،

وروى الصدوق ابن بابويه عن عبد الله بن سنان عن الصادق على قال: "ليس الناصب من نصب لنا أهل البيت لأنك لا تجد أحداً يقول أنا أبغض محمداً وآل محمد ولكن الناصب من نصب لكم وهو يعلم إنكم تتولونا وأنكم من شيعتنا". وفي بعض الأخبار "أن كل من قدم الجبت والطاغوت فهو ناصب" واختاره بعض الأصحاب إذ لا عداوة أعظم من تقديم المنحط عن مراتب الكمال وتفضيل المنخرط في سلك الأغبياء والجهال على من تسنم أوج الجلال حتى شك في أنه الله المتعال. انتهى. ونحوه في شرحه على الرسالة الألفية.

وممن صرح بالنصب جماعة من متأخري المتأخرين: منهم السيد نعمة الله المجزائري في كتاب الأنوار النعمانية حيث قال: وأما الناصبي وأحواله وأحكامه فإنما يتم ببيان أمرين: (الأول) في بيان معنى الناصب الذي وردت الروايات أنه نجس وأنه شر من اليهودي والنصراني والمجوسي وأنه كافر بإجماع الإمامية، والذي ذهب إليه أكثر الأصحاب (رضوان الله عليهم) أن المراد به: من نصب العداوة لآل محمد (صلَّى الله عليه وآله) وتظاهر ببغضهم كما هو الموجود في الخوارج وبعض ما وراء النهر، ورتبوا الأحكام في باب الطهارة والنجاسة والكفر والإيمان وجواز النكاح وعدمه على الناصبي بهذا المعنى، وقد تفطن شيخنا الشهيد الثاني من الاطلاع على غرائب الأخبار فذهب إلى أن الناصبي هو الذي نصب العداوة لشيعة أهل البيت على وتظاهر في القدح فيهم كما هو حال أكثر المخالفين لنا في هذه الأعصار في كل الأمصار.. إلى آخر كلامه. وهو الحق المدلول عليه بأخبار العترة الأطهار كما سأتيك إن شاء الله تعالى ساطعة الأنوار.

إذا عرفت ذلك فاعلم أن من جملة من صرح بطهارة المخالفين بل ربما كان هو الأصل في الخلاف في هذه المسألة في القول بإسلامهم وما يترتب عليه المحقق في المعتبر حيث قال: آسار المسلمين طاهرة وإن اختلفت آراؤهم عدا الخوارج والغلاة، وقال الشيخ في المبسوط بنجاسة المجبرة والمجسمة، وصرح بعض المتأخرين بنجاسة من لم يعتقد الحق عدا المستضعف، ذلك أن النبي (صلّى الله عليه وآله) لم يكن يجتنب سؤر أحدهم وكان يشرب من المواضع التي تشرب منها عائشة، وبعده لم يجتنب علي بي سؤر أحد من الصحابة مع مباينتهم له، ولا يقال إن ذلك كان تقية لأنه لا يصار إليها إلا مع الدلالة، وعنه الله "أنه سئل: أيتوضأ من فضل جماعة المسلمين أحب إليك أو يتوضأ من ركو أبيض مخمر؟ فقال: بل من فضل وضوء جماعة المسلمين فإن أحب دينكم إلى الله الحنيفية السمحة "ذكره أبو جعفر بن بابويه في كتابه. وعن العيص ابن القاسم عن الصادق الله أن رسول الله (صلّى الله عليه عليه

أيلتقي النقيضان؟!

وآله) كان يغتسل هو وعائشة من إناء واحد. ولأن النجاسة مستفاد من الشرع فيقف على الدلالة، أما الخوارج فيقدحون في علي على الله وقد علم من الدين تحريم ذلك، فهم بهذا الاعتبار داخلون في الكفر لخروجهم عن الإجماع وهم المعنيون بالنصاب. انتهى كلامه.

وقال في الذخيرة بعد نقل ملخصه أنه يمكن النظر في بعض تلك الوجوه لكنها بمجموعها توجب الظن القوي بالمطلوب. أقول: وعندي فيه نظر من وجوه: (الأول) أنه لا يخفى أنه إنما بالمخالف له في هذه المسألة الذي أشار إليه بقوله: "وصرح بعض المتأخرين" ابن إدريس، ولا ريب أن مراد ابن إدريس بالحق الذي صرح بنجاسة من لم يعتقده إنما هو الولاية كما سيأتيك بيانه إن شاء الله تعالى في الأخبار فإنها معيار الكفر والإيمان في هذا المضمار، ويؤيد ذلك استثناء المستضعف كما سيأتيك التصريح به في الأخبار أيضاً، ولا ريب أيضاً أن الولاية إنما نزلت في آخر عمره (صلَّى الله عليه وآله) في غدير خم والمخالفة فيها المستلزمة لكفر المخالف إنما وقع بعد موته (صلَّى الله عليه وآله) فلا يتوجه الإيراد بحديث عائشة والغسل معها في إناءً واحد ومساورتها كما لا يخفى، وذلك لأنها في حياته (صلَّى الله عليه وآله) على ظاهر الإيمِان وإن ارتدّت بعد موته كما ارتد ذلك الجم الغفير المجزوم بإيمانهم في حياته (صلَّى الله عليه وآله)، ومع تسليم كونها في حياته من المنافقين فالفرق ظاهر بين حالي وجوده (صلَّى الله عليه وآله) وموته حيث إن جملة المنافقين كانوا في وقت حياته على ظاهر الإسلام منقادين لأوامره ونواهيه ولم يحدث منهم ما يوجب الارتداد، وأما بعد موته فحيث أبدوا تلك الضغائن البدرية وأظهروا الأحقاد الجاهلية ونقضوا تلكِ البيعة الغديرية التي هي في ضرورتها من الشمس المضيئة فقد كشفوا ما كان مستوراً من الداء الدفين وارتدوا جهاراً غير منكرين ولا مستخفين كما استفاضت به أخبار الأئمة الطاهرين ﷺ، فشتان ما بين الحالتين وما أبعد ما بين الوقتين، فأي عاقل يزعم أن أولئك الكفرة اللئام قد بقوا على ظاهر الإسلام حتى يستدل بهم في هذا المقام والحال أنه قد ورد عنهم ﷺ: "ثلاثة لا يكلمهم الله تعالى يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: من ادعى إمامة من الله ليست له ومن جحد إماماً من الله ومن زعم أن لهما في الإسلام نصيباً "؟ نعوذ بالله من زلات الأفهام وطغيان الأقلام.

(الثاني) إن من العجب الذي يضحك الثكلى البطلان الذي أظهر من كل شيء وأجلى أن يحكم بنجاسة من أنكر ضرورياً من سائر ضروريات الدين وإن لم يعلم أن ذلك منه عن اعتقاد ويقين ولا يحكم بنجاسة من يسب أمير المؤمنين على وأخرجه قهراً مقاداً يساق بين جملة العالمين وأدار الحطب على بيته ليحرقه عليه وعلى من فيه

وضرب الزهراء على حتى أسقطها جنينها ولطمها حتى خرت لوجهها وجبينها وخرجت لوعتها وحنينها مضافاً إلى غصب الخلافة الذي هو أصل هذه المصائب وبيت هذه الفجائع والنوائب، ما هذا إلا سهو زائد من هذا النحرير وغفلة واضحة من هذا التحرير، فيا سبحان الله كأنه لم يراجع الأخبار الواردة في المقام الدالة على ارتدادهم عن الإسلام واستحقاقهم القتل منه على الإسلام واستحقاقهم القتل منه الأحلام أن يستوجبوا القتل وهم طاهرو الأجسام؟ ثم أي دليل دل على نجاسة ابن زياد ويزيد وكل من تابعهم في ذلك الفعل الشنيع الشديد؟ وأي دليل دل على نجاسة بني أمية الأرجاس وكل من حذا حذوهم من كفرة بني العباس الذين قد أبادوا الذرية العلوية وجرعوهم كؤوس الغصص والمنية؟ وأي حديث صرح بنجاستهم حتى يصرح بنجاسة أثمتهم، وأي ناظر وسامع خفي عليه ما بلغ بهم من أئمة الضلال حتى لا يصار إليه إلا مع الدلالة؟ ولعله أيضا يمنع من نجاسة يزيد وأمثاله من خنازير بني أمية وكلاب بني العباس لعدم الدليل على كون التقية هي المانعة من اجتناب أولئك الأرجاس.

(الثالث) أن ما استند إليه من الاستدلال بحديث أفضلية الوضوء من سؤر المسلمين لا يخلو من نوع مصادره، فإن الحكم بإسلام المخالفين أول البحث والحاكم بالنجاسة إنما حكم بذلك لثبوت الكفر والنصب المستلزمين للنجاسة، على أنا لا نسلم أن المراد بالإسلام هنا المعنى الأعم كما استند إليه بل المراد إنما هو المعنى المرادف للإيمان كما فسره به بعض علمائنا الأعيان حيث قال: والوجه في التعليل كون الوضوء بفضل جماعة المسلمين أسهل حصولاً، إلى أن قال: مع ما فيه من التبرك بسؤر المؤمن وتحصيله الألفة بذلك.

(الرابع) أن ما فسر به النواصب من أنهم الخوارج خاصة مما يقضي منه العجب العجاب لخروجه عن مقتضى النصوص المستفيضة في الباب وعدم موافق له في ذلك لا قبله ولا بعده من الأصحاب.

وبالجملة فإن كلامه في هذا المقام لا أعرف له وجهاً وجيهاً من أخبارهم هي في رده وبطلانه أظهر من البدر ليالي التمام. هذا، وأما الأخبار الدالة على كفر المخالفين عدا المستضعفين فمنها ما رواه في الكافي بسنده عن مولانا الباقر على قال: "إن الله هن نصب علياً على علماً بينه وبين خلقه فمن عرفه كان مؤمناً ومن أنكره كان كافراً ومن جهله كان ضالاً...". وروى فيه عن أبي إبراهيم على قال: "إن علياً على باب من أبواب الجنة فمن دخل بابه كان مؤمناً ومن خرج من بابه كان كافراً ومن لم يدخل فيه ولم يخرج منه كان في الطبقة الذين لله على فيهم المشيئة".

وروى فيه عن الصادق ﷺ قال: ".. من عرفنا كان مؤمناً ومن أنكرنا كان كافراً ومن لم يعرفنا ولم ينكرنا كان ضالاً حتى يرجع إلى الهدى الذي افترضه الله عليه من طاعتنا الواجبة، فإن مات على ضلالته يفعل الله به ما يشاء".

وروى الصدوق في عقاب الأعمال قال: "قال أبو جعفر عليه: إن الله تعالى جعل علياً ﷺ علماً بينه وبين خلقه ليس بينهم وبينه علم غيره فمن تبعه كان مؤمناً ومن جحده كان كافراً ومن شك فيه كان مشركاً " ورواه البرقي في المحاسن مثله. وروى فيه أيضاً عن الصادق ﷺ قال: "إن علياً ﷺ باب هدى من عرفه كان مؤمناً ومن خالفه كان كافراً ومن أنكره دخل النار". وروى في العلل بسنده إلى الباقر ﷺ قال: "إن العلم الذي وضعه رسول الله ﷺ عند على ﷺ من عرفه كان مؤمناً ومن جحده كان كافراً". وروى في كتاب التوحيد وكتاب إكمال الدين وإتمام النعمة عن الصادق ﷺ قال: "الإمام علم بين الله ﷺ وبين خلقه من عرفه كان مؤمناً ومن أنكره كان كافراً ". وروى في الأمالي بسنده فيه عن النبي ﷺ أنه قال لحذيفة اليماني: "يا حذيفة إن حجة الله عليكم بعدي علي بن أبي طالب ﷺ الكفر به كفر بالله سبحانه والشرك به شرك بالله سبحانه والشك فيه شك في الله سبحانه والإلحاد فيه إلحاد في الله سبحانه والإنكار له إنكار لله تعالى والإيمان به إيمان بالله تعالى لأنه أخو رسول الله (صلَّى الله عليه وآله) ووصيه وإمام أمته ومولاهم. وهو حبل الله المتين وعروته الوثقى التي لا انفصام لها"..

وروى في الكافي بسنده إلى الصحاف قال: "سألت أبا عبد الله ﷺ عن قوله تعالى: ﴿فَيَنكُرُ كَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنُ ﴾ [التّغابن: ٢] فقال: عرف الله تعالى إيمانهم بموالاتنا وكفرهم بها يوم أخذ عليهم الميثاق وهم ذر في صلب آدم". وروى فيه بسنده عن الصادق على قال: "أهل الشام شر من أهل الروم وأهل المدينة شر من أهل مكة وأهل مكة يكفرون بالله تعالى جهرة".

وروى فيه بسنده عن أحدهما ﷺ: "إن أهل المدينة ليكفرون بالله جهرة وأهل المدينة أخبث من أهل مكة، أخبث منهم سبعين ضعفاً ".

وروى فيه عن أبي مسروق قال: "سألني أبو عبد الله عليه عن أهل البصرة ما هم؟ فقلت: مرجئة وقدرية وحرورية. قال: لعن الله تعالى تلك الملل الكافرة المشركة التي لا تعبد الله على شيء".

إلى غير ذلك من الأخبار التي يضيق عن نشرها المقام ومن أحب الوقوف عليها فليرجع إلى الكافي ولا سيما في تفسير الكفر في جملة من الآيات القرآنية. وأنت خبير بأن التعبير عن المخالفة في الإمامة في جملة من هذه الأخبار بالإنكار في بعض والجحود في بعض دلالة واضحة على كفر هؤلاء المخالفين من قبيل كفر الجحود والإنكار الموجب لخروجهم عن جادة الإسلام بكليته، وإجراء حكم الكفر عليهم برمته إنما وقع عناداً واستكباراً لقيام الأدلة عليهم في ذلك وسطوع البراهين فيما هنالك لديهم، لأن الجحود والإنكار إنما يطلقان في مقام المخالفة بعد ظهور البرهان كما صرح به علماء اللغة الذين إليهم المرجع في هذا الشأن.

وبذلك يظهر ما في جواب شيخنا المحدث الصالح الشيخ عبد الله بن صالح البحراني حيث إنه ممن تبع المشهور بين المتأخرين في الحكم بإسلام المخالفين، فإنه أجاب عن إطلاق الكفر عليهم في الأخبار بالحمل على الكفر الحقيقي وإن كانوا مسلمين ظاهراً فهم مسلمون ظاهراً فتجري عليهم أحكام الإسلام من الطهارة وجواز المناكحة وحقن المال والدم والموارثة ونحو ذلك، وكفار حقيقة وواقعاً فيخلدون في النار يوم القيامة، ثم احتمل حمل كفرهم على أحد معاني كفر الترك فكفرهم بمعنى ترك ما أمر الله تعالى به كما ورد "إن تارك الصلاة كافر" و"تارك الزكاة كافر" و"تارك الزكاة كافر".

وفيه إن ما ذكره من الكفر بالمعنى الأول من أنهم مسلمون ظاهراً وكفار حقيقة بمعنى اجتماع الكفر والإسلام بهذين المعنيين لم يقم عليه دليل في غير المنافقين في وقته (صلَّى الله عليه وآله) وإنكاره بمجرد دعوى الإسلام لأولئك المخالفين أول البحث، ومن المعلوم أن المتبادر من إطلاق الكفر حيث يذكر إنما هو ما يكون مبايناً للإسلام ومضاداً له في الأحكام إذ هو المعنى الحقيقي للفظ، وهكذا كل لفظ أطلق فإنما يحمل على معناه الحقيقي إلا أن يصرف عنه صارف، ولا صارف هنا إلا مجرد هذه الدعوى وهي ممنوعة بل هي أول البحث لعدم الدليل عليها بل قيام الأدلة المتعاضدة في دفعها وبطلانها كما أوضحناه في كتاب الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب وما يترتب عليه من المطالب.

وأما ما ذكره من الحمل على ترك ما أمر الله تعالى فإنه لا يخفى على من تأمل الأخبار التي أوردناها أن الكفر المنسوب إلى هؤلاء إنما هو من حيث الإمامة وتركها وعدم القول بالإمامة. ولا يخفى أن الترك لشيء من ضروريات الدين إن كان إنما هو ترك استخفاف وتهاون فصاحبه لا يخرج عن الإيمان كترك الصلاة والزكاة ونحوهما وإن أطلق عليه الكفر في الأخبار كما ذكره تغليظاً في المنع من ذلك، وإن كان عن جحود وإنكار فلا خلاف في كفر التارك كفراً حقيقياً دنيا وآخرة ولا يجوز إطلاق اسم الإسلام عليه بالكلية كمن ترك الصلاة ونحوها كذلك، والأخبار المتقدمة كما عرفت

قد صرحت بكون كفر هؤلاء إنما هو من حيث جحود الإمامة وإنكارها لا أن ذلك استخفاف وتهاون مع اعتقاد ثبوتها وحقيقتها كالصلاة ونحوها فإنه لا معنى له بالنسبة إلى الإمامة كما لا يخفى، وحينئذ فليختر هذا القائل إما أن يقول بكون الترك هنا ترك جحود وإنكار فيسقط البحث ويتم ما ادعيناه، وإما أن يقول ترك استخفاف وتهاون فمع الإغماض عن كونه لا معنى له فالواجب عليه القول بإيمان المخالفين لأن الترك كذلك لا يوجب الخروج عن الإيمان كما عرفت ولا أراه يلتزمه. وأما ما يدل على نصبهم فمنه ما تقدم نقله في كلام شيخنا الشهيد الثاني من حديث عبد الله بن سنان ونحوه أيضاً ما رواه الصدوق في معاني الأخبار بسند معتبر عن معلى بن خنيس قال: "سمعت أبا عبد الله على يقول: ليس الناصب من نصب لنا أهل البيت لأنك لا تجد أحداً يقول أنا أبغض آل محمد ولكن الناصب من نصب لكم وهو يعلم أنكم تتولونا وتتبرأون من أعدائنا". وروى ابن إدريس في مستطرفات السرائر مما استطرفه من كتاب مسائل الرجال ومكاتباتهم لمولانا أبي الحسن علي بن محمد الهادي في خملة مسائل محمد بن علي بن عيسى قال: "كتبت إليه أسأله عن الناصب هل أحتاج جملة مسائل محمد بن علي بن عيسى قال: "كتبت إليه أسأله عن الناصب هل أحتاج في امتحانه إلى أكثر من تقديمه الحبت والطاغوت واعتقاده بإمامتهما؟ فرجع الجواب: في امتحانه إلى أكثر من تقديمه الحبت والطاغوت واعتقاده بإمامتهما؟ فرجع الجواب:

والمستفاد من هذه الأخبار أن مظهر النصب المترتب عليه الأحكام والدليل عليه إما تقديم الجبت والطاغوت أو بغض الشيعة من حيث التشيع فكل من اتصف بذلك فهو ناصب تجري عليه أحكام النصب، نعم يجب أن يستثنى من خبر تقديم الجبت والطاغوت المستضعف كما عرفت من الأخبار المتقدمة وغيرها أيضاً فيختص الحكم بما عداه، وعموم ذلك لجميع المخالفين بعد إخراج هذا الفرد مما لا يعتريه الريب والشك بالنظر إلى الأخبار المذكورة كما عليه أكثر أصحابنا المتقدمين الحاكمين بالكفر وكثير من متأخري المتأخرين كما قدمنا نقل كلام بعضهم. وأما ما أجاب به الشيخ المحدث الصالح المتقدم ذكره من أن الناصب يطلق على معان: (أحدها) من نصب العداوة لأهل البيت على وعلى هذا يحمل ما ورد من حل مال الناصب نصب المشيعة فهو ناشئ من ضيق الخناق وإنا لم نجد لهذا المعنى الأول دليلاً ولم نجد لهم دليلاً على هذا التقسيم سوى دعواهم إسلام المخالفين فأرادوا الجمع بين نجد لهم دليلاً على هذا التقسيم سوى دعواهم إسلام المخالفين فأرادوا الجمع بين الحكم بإسلامهم وبين هذه الأخبار بحمل النصب على ما ذكروه في المعنى الأول وهو أول البحث في المسألة فإن الخصم يمنع إسلامهم ويقول بكفرهم. وبالجملة فإنه لا خلاف بيننا وبينهم في أن الناصب هو العدو لأهل البيت والنصب لغة هو العداوة لا خلاف بيننا وبينهم في أن الناصب هو العدو لأهل البيت والنصب لغة هو العداوة لا خلاف بيننا وبينهم في أن الناصب هو العدو لأهل البيت والنصب لغة هو العداوة

وشرعاً بل لغة أيضاً على ما يفهم من القاموس هو العداوة لأهل البيت عليه إنما الخلاف في أن هؤلاء هل يدخلون تحت هذا العنوان أم لا؟ فنحن ندعى دخولهم تحته وصدقه عليهم وهم يمنعون ذلك، ودليلنا على ما ذكرنا الأخبار المذكورة الدالة على أن الأمر الذي يعرف به النصب ويوجب الحكم به على من اتصف به هو تقديم الجبت والطاغوت أو بغض الشيعة ولا ريب في صدق ذلك على هؤلاء المخالفين، وليس هنا خبر يدل على تفسير الناصب بأنه المبغض لأهل البيت ﷺ كما يدعونه بل الخبران المتقدمان صريحان في أنك لا تجد أحداً يقول ذلك. وبالجملة فإنه لا دليل لهم ولا مستند أزيد من وقوعهم في ورطة القول بإسلامهم فتكلفوا هذه التكلفات الشاردة والتأويلات الباردة، على أنا قد حققنا في الشهاب الثاقب بالأخبار الكثيرة بغض المخالفين المقدمين للجبت والطاغوت غير المستضعفين لأهل البيت ﷺ وإليه يشير كلام شيخنا الشهيد الثاني المتقدم نقله من الروض. ومن أظهر ما يدل على ما ذكرناه ما رواه جملة من المشايخ عن الصادق ﷺ قال: "الناصبي شر من اليهودي. فقيل له: وكيف ذلك يا ابن رسول الله؟ قال: إن الناصبي يمنع لطف الإمامة وهو عام واليهودي لطف النبوة وهو خاص " فإنه لا ريب أن المراد بالناصبي هنا مطلق من أنكر الإمامة كما ينادي به قوله "يمنع لطف الإمامة" وقد جعله عَلِيَّةٌ شراً من اليهودي الذي هو من جملة فرق الكفر الحقيقي بلا خلاف. ومن أراد الإحاطة بأطراف الكلام والوقوف على صحة ما ادعيناه من أحبار أهل البيت ﷺ فليرجع إلى كتابنا المشار إليه آنفاً فإنه قد أحاط بأطراف المقال ونقل الأقوال والأدلة الواردة في هذا المجال. وأما ما يدل على نجاسة الناصب الذي قد عرفت أنه عبارة عن المخالف مطلقاً إلا المستضعف منه فمنه ما رواه في الكافي بسنده عن عبد الله بن أبي يعفور عن الصادق عليه قال: "لا تغتسل من البئر التي تجتمع فيه غسالة الحمام فإن فيها غسالة ولد الزنا وهو لا يطهر إلى سبعة آباء وفيها غسالة الناصب وهو شرهما، إن الله لم يخلق خلقاً شراً من الكلب وإن الناصب أهون على الله تعالى من الكلب" وما رواه فيها أيضاً عن خالد القلانسي قال: "قلت لأبي عبد الله عليه القي الذمي فيصافحني؟ قال: امسحها بالتراب أو بالحائط. قلت: فالناصب؟ قال: اغسلها".

وعن الوشاء عن من ذكره عن الصادق ﷺ "أنه كره سؤر ولد الزنا وسؤر اليهودي والنصراني والمشرك وكل من خالف الإسلام، وكان أشد ذلك عنده سؤر الناصب".

ورواية علي ابن الحكم عن رجل عنه ﷺ وفيها: "لا تغتسل من ماء غسالة الحمام فإنه يغتسل فيه من الزنا ويغتسل فيه ولد الزنا والناصب لنا أهل البيت وهو شرهم".

وما رواه الصدوق في العلل في الموثق عن عبد الله ابن أبي يعفور عن

الصادق على في حديث قال فيه بعد أن ذكر اليهودي والنصراني والمجوسي قال: "والناصب لنا أهل البيت وهو شرهم، إن الله لم يخلق خلقاً أنجس من الكلب وإن الناصب لنا أهل البيت لا أنجس منه".

ولجملة من أصحابنا في هذا المقام حيث نقلوا عن ابن إدريس القول بنجاسة من لم يعتقد الحق عدا المستضعف وعن المرتضى القول بنجاسة غير المؤمن وزيفوا لهما حججاً واهية كلام واه في الجواب عن ذلك لا يستحق النظر إليه كما لا يخفى على من تأمل فيما ذكرناه وتدبر ما سطرناه فإنه هو الحجة في المقام لا ما زيفه أولئك الأعلام.

(الأول) لا يخفي أنه على تقدير القول بالنجاسة كما اخترناه فلو ألجأت ضرورة التقية إلى المخالطة جازت المباشرة دفعاً للضرر كما أوجبته شرعية التقية في غير مقام من الأحكام إلا أنه يتقدر بقدر الضرورة فيتحرى المندوحة مهما أمكن. بقي الكلام في أنه لو زالت التقية بعد المخالطة والمباشرة بالبدن والثياب فهل يجب تطهيرها أم لا؟ إشكال ينشأ من حيث الحكم بالنجاسة وإنما سوغنا مباشرتها للتقية وحيث زالت التقية فحكم النجاسة باق على حاله فيجب إزالتها إذ لا مانع من ذلك، ومن حيث تسويغ الشارع المباشرة وتجويزه لها أو لا، فما آتى به من ذلك أمر جائز شرعاً وهو حكم الله تعالى في حقه تلك الحال وعود الحكم بالنجاسة على وجه يوجب التطهير بعد ذلك يحتاج إلى دليل، وبالجملة فالمسألة لا تخلو عندي من نوع توقف لعدم الدليل الظاهر في البين والاحتياط فيها ظاهر. والله العالم.

ويقول أيضاً في الحدائق الناضرة ج٢٦ ص٥١٠: ما لو أوصى بعتق رقبة مؤمنة وجب، فإن لم يجد أعتق من لا يعرف بنصب، والمراد بالمؤمنة هو الإيمان الخاص، وهو القول بإمامة الأئمة الاثني عشر ﷺ وأنه مع تعذر ذلك يعتق من لا ينصب، والمراد بهم المستضعفون، والجاهلون بأمر الإمامة، وهم أكثر الناس في زمان الأئمة عليه كما استفاضت به الأخبار من تقسيم الناس يومئذ إلى الأصناف الثلاثة: مؤمن، وضال وهو من لا يعرف ولا ينكر، وكافر، وهو من أنكر الولاية، وقد تقدم تحقيق ذلك في مواضع، ولا سيما في كتاب الطهارة، وهذا القسم أعنى أهل الضلال مما صرحت الأخبار بأنهم من المسلمين، وليسوا بالمؤمنين، ولا الكافرين، وأنهم في الدنيا يعاملون بمعاملة المسلمين، وتجرى عليهم أحكام الإسلام، وفي الآخرة من المرجئين لأمر الله، إما يعذبهم، وإما يتوب عليهم، بل ربما دلت بعض الأخبار على دخولهم الجنة بسعة الرحمة الإلهية، وأما المنكرون للإمامة وهم المشار إليهم في الأخبار بالنصاب، فهم من الكفار الحقيقيين، خلافاً للمشهور بين علمائنا المتأخرين، ولتحقيق المقام محل آخر.

#### حسين العصفور وتعريف الناصب

يقول في كتابه "المحاسن النفسانية في أجوبة المسائل الخراسانية" ص١٤٥ وما بعدها: وأما تحقيق الناصب فقد كثر فيه القيل والقال، واتسع المجال والتعرّض للأقوال، وما يرد عليها وما يثبتها ليس هذا محله بعدما عرفت كفر مطلق المخالف فما أدراك بالناصب، والذي جاء فيه الآيات والروايات أنه المشرك والكافر، بل ما من آية من كتاب الله فيها ذكر الشرك إلا كان هو المراد منها والمعنى بها.

وأما معناه الذي دلّت الأخبار فهو ما قدمناه: هو تقديم غير علي ﷺ، على ما رواه ابن إدريس في مستطرفات السرائر، نقلاً عن كتاب مسائل الرجال بالإسناد إلى محمد بن موسى قال: كتبت إليه - يعني علي بن محمد ﷺ - عن الناصب، هل يحتاج في امتحانه إلى أكثر من تقديمه الجبت والطاغوت واعتقاد إمامتهما؟ فرجع الجواب: من كان على هذا فهو ناصب.

وما في شرح نهج البلاغة للراوندي عن النبي ﷺ أنه سئل عن الناصب بعده، قال: من يُقدّم على عليّ غيره.

وأما تفسيره بمن أظهر العداوة لأهل البيت - كما عليه أكثر علمائنا المتأخرين - فمما لم يقم عليه دليل، بل في الأخبار ما ينفيه. ففي عقاب الأعمال والعلل وصفات الشيعة بأسانيد إلى عبد الله بن سنان، والمعلّى بن خنيس عن أبي عبد الله على قال: ليس الناصب من نصب لنا أهل البيت، لأنك لا تجد أحداً يقول: أنا أبغض محمداً وآل محمد، ولكن الناصب من نصب لكم، وهو يعلم أنكم تتولوننا وأنكم من شيعتنا. وظهوره في نفي ما اعتمدوه واضح.

نعم، ربما يتراءى المخالفة بين هذه الأخبار، وبين خبري السرائر وشرح النهج، لأن هذه باشتراط العداوة إلى شيعتهم، والاكتفاء في تينك الروايتين مجرد تقديم الغير عليه - الله عليه - الله عليه الذي ظهر لنا أنه لا منافاة بينهما لقيام الأدلة من العامة والخاصة على التلازم بين ذلك التقديم، ونصب العداوة لشيعتهم.

وبالجملة من تأمل أحوالهم واظلع على بعض صفاتهم وطريقتهم في المعاشرة ظهر له ما قلناه. فإنكاره مكابرة لما اقتضت العادة به، بل أخبارهم - على الله عندهم سنياً.

ففي حسنة ابن أذينة المروية في الكافي والعلل عن ابن عبد الله على قال: ما تروي هذه الناصبة؟ قلت: جعلت فداك في ماذا؟ فقال: في أذانهم وركوعهم وسجودهم. الحديث، ولا كلام في أن المراد بالناصبة فيه هم أهل التسنن الذين قالوا: إن الأذان رآه أبي بن كعب في النوم. فظهر لك أن النزاع بين القائلين بهذه

المذاهب الثلاثة - أعني مجرد التقديم ونصب العداوة لهم على كما اعتمده محمد أمين في الفوائد المدنية، ونصب العداوة لأتباعهم على كما هو اختيار المشهور خلاف لفظي لما عرفت من التلازم بينها.

وقد صرّح بهذا جماعة من المتأخرين، ومنهم المحقق نور الدين أبو الحسن الموسوي في الفوائد المكية، واختاره شيخنا يوسف في الشهاب الثاقب.

# نعمة الله الجزائري وتعريف الناصب

يقول الجزائري في كتابه "الأنوار النعمانية" ج٢ ص٢٠٦-٢٠٧: وأما الناصبي وأحواله فهو مما يتم ببيان أمرين:

(الأول) في بيان معنى الناصب الذي ورد في الأخبار أنه شر من اليهودي والنصراني والمجوسي.

### وأنه كافر نجس بإجماع علماء الإمامية.

فالذي ذهب إليه أكثر الأصحاب هو أن المراد به: من نصب العداوة لآل بيت محمد على وتظاهر ببغضهم كما هو الموجود في الخوارج وبعض ما وراء النهر، ورتبوا الأحكام في باب الطهارة والنجاسة والكفر والإيمان وجواز النكاح وعدمه على الناصبي بهذا المعنى.

وقد تفطن شيخنا الشهيد الثاني.. من الاطلاع على غرائب الأخبار، فذهب إلى أن الناصبي: هو الذي نصب العداوة لشيعة أهل البيت على وتظاهر بالوقوع فيهم، كما هو حال أكثر مخالفينا في هذه الأعصار في كل الأمصار. وعلى هذا فلا يخرج من النصب سوى المستضعفين منهم والمقلدين والبُله والنساء ونحو ذلك، وهذا المعنى الأول.

ويدل على ما رواه الصدوق في كتاب علل الشرائع بإسناد معتبر عن الصادق على قال: ليس الناصب من نصب لنا أهل البيت، لأنك لا تجد رجلاً يقول: أنا أبغض محمداً وآل محمد، ولكن الناصب من نصب لكم وهو يعلم أنكم تتولونا وأنكم من شيعتنا. وفي معناه أخبار كثيرة.

وقد روي عن النبي ﷺ: أن من علامة النواصب تقديم غير علي عليه.

وهذه خاصة شاملة لا خاصة، ويمكن إرجاعها أيضاً إلى الأول، بأن يكون المراد تقديم غيره عليه إنما نشأ من تقليد علمائهم وآبائهم وأسلافهم، وإلا فليس للاطلاع والجزم بهذا سبيل.

ويؤيد هذا المعنى أن الأئمة على وخواصهم أطلقوا لفظ الناصبي على أبى حنيفة

وأمثاله، مع أن أبا حنيفة لم يكن ممن نصب العداوة لأهل البيت ﷺ، بل له انقطاع البيم، وكان يُظهر لهم التودد. نعم كان يخالف آراءهم ويقول: قال علي وأنا أقول.

ومن هذا يقوى قول المرتضى، وابن إدريس، وبعض مشايخنا المعاصرين بنجاسة المخالفين كلهم نظراً لإطلاق الكفر والشرك عليهم في الكتاب والسنة فيتناولهم هذا اللفظ حيث يُطلق.

ويقول أيضاً في كتابه نور البراهين ج١ ص٥٥: النصوص متضافرة في الدلالة على أنهم مخلدون في النار، وأن إقرارهم بالشهادتين لا يجديهم نفعاً إلا في حقن دمائهم وأموالهم (١) وإجراء أحكام الإسلام عليهم. روى عنه صلّى الله عليه وآله أنه قال: ولاية أعداء علي ومخالفة علي سيئة لا ينفع معها شيء إلا ما ينفعهم بطاعاتهم في الدنيا بالنعم والصحة والسعة، فيردوا الآخرة ولا يكون لهم إلا دائم العذاب. ثم قال: إن من جحد ولاية علي ﷺ لا يرى بعينه الجنة أبداً إلا ما يراه مما يعرف به أنه لو كان يواليه لكان ذلك محله ومأواه، فيزداد حسرات وندامات. وروى المحقق الحلي في آخر السرائر مسنداً إلى محمد بن عيسى قال: كتبت إليه أسأله عن الناصب هل أحتاج في امتحانه إلى أكثر من تقديمه الجبت والطاغوت واعتقاد إمامتهما؟ فرجع الجواب: من كان على هذا فهو ناصب. وروى المصنف طاب ثراه في كتاب العلل: أن الناصب من كره مذهب الإمامية ولا شك أن جلهم بل كلهم ناصب المعنيين، وتواترت الأخبار وانعقد الإجماع على أن الناصب كافر في أحكام الدنيا والآخرة.

وللوقوف على أحكام النواصب والناصبي وغير ذلك من المصطلحات التي يستعملها الشيعة معبرين بها عن أهل السنة الرجاء مراجعة المراجع التالية ولم أذكر كافة مصادرهم بل ذكرت القليل جداً منها حفاظاً على وقت فضيلة الشيخ القرضاوي، وإن كنت قد ذكرت في هذا الفصل النزر اليسير، وإلا فذكر الأحكام الفقهية والعقدية أكبر من أن يستوعبها هذا الفصل، بل تحتاج إلى كتاب مستقل:

المقنع: ٣٠٧، ٣٣١.

المقنعة: ١٠٥، ٧٧٧، ٥٠٠، ٥٤٥، ٨٧٨.

المسائل الصاغانية: ٦٢، ٨٣، ٨٧، ٩٣، ٩٧، ١٠٥، ١١٣.

رسائل المرتضى ج١: ٤٠٠، ٣٩٨. ج٢: ٢٨٨. ج٣: ١٤٦. ج٤: ٣٩.

<sup>(</sup>۱) هذا إذا كان الشيعة في دار التقية، أما إذا حكموا البلاد فإنهم يقتلون أهل السنة ويسلبونهم أموالهم، كما يحدث الآن بالنسبة للمسلمين السنة في إيران تحت نيران حكم الآيات. وقد فصّلنا هذا في مبحث "استباحة دماء أهل السنة وأموالهم" من هذا الفصل.

النهاية: ٥، ١١٢، ٤٥٨، ٧٠٠.

المبسوط ج١: ٣، ١٥٥. ج٧: ١٦٢، ١٨٥.

الاقتصاد: ١٩١.

المهذب ج۱: ۱۲۹. ج۲: ۱۸۸، ۴۸۸، ۵۰۷.

السرائر ج١: ٢٦. ج٣: ٥٨٣، ٦٠٦، ٦٠٧.

شرائع الإسلام ج١: ١٢، ٣٢. ج٢: ٤٠٠، ٥٢٥، ٢٩٥. ج٣: ٦٣٩.

المعتبر ج٢: ٧٦٦.

المختصر النافع: ١٨٠.

الرسائل التسع: ۲۷۷، ۲۷۸.

الجامع للشرايع: ٢٢٦، ٤١٧.

كشف الرموز ج٢: ١٥٠، ٣٤٩، ٣٥٠.

قواعد الأحكام ج٢: ٩٦، ١٥٣. ج٣: ١٩٣، ٣٠٨.

مِخْتِلُفُ الشَّيْعَةُ جِ١: ١٢٠. جِ٤: ٢٠، ٢١، ٣٢٢.

منتهى المطلب ج١: ١٤٨، ١٥٢، ١٦٠. ج٣: ٢٢٤.

تذكرة الفقهاء ج١: ٦٨. ج٧: ١١١.

إرشاد الأذهان ج١: ١٤١، ١٤٢. ج٢: ١١، ١٠٠، ١٠٦.

إيضاح الفوائد ج٣: ٤٦٤. ج٤: ١٢٧.

الدروس ج١: ١٠٥، ٢٥٥. ج٢: ١٨٨، ٣٩٤، ٤١٠.

الذكرى: ٥٤، ٢٨٠.

المهذب البارع ج1: ١٣١. ج٣: ٦٠، ٣٠١، ٣٠٣. ج٤: ١٦١، ١٦٣.

جامع المقاصد ج١: ٣٦٤، ٢٤٤. ج١٢: ١٣٠، ١٣١، ١٣٥. ج١٣: ١٥، ١٨١.

شرح اللمعة ج١: ١٤١. ج٤: ٣٠٤. ج٥: ٢٣٤، ٢٣٥. ج٦: ٢٦١. ج٧: 1.73 117.

مسالك الإفهام ج١: ٢٤، ٨٢، ٥٢١، ٨٢٨. ج٢: ١٤٧، ١٦٣. ج٣: ١١٠. ج٦: ١٤٥، ٢١٢. ج٧: ٣٠٤، ٤٠٤، ٢٣١. ج١٠: ٩٩. ج١١: ٢٦٤، ٨٦٤، ٢٦٩. ج١٢: ٨٥١، ١٩٥. مجمع الفائدة ج١: ٣٨٣، ٢٨٩، ٣٢٠. ج٢: ٣٣٤، ٢٣٦، ٤٣٧. ج٤: ٥٥٦. ج۲: ۱۰۱، ۲۰۱، ۱۳۴، ۱۳۵، ۱۱۰ ج۱۱: ۲۵، ۲۹، ۷۰، ۲۷، ۲۸، ۱۸، ۱۱۵. ج۱۲: ۲۶، ۲۵، ۳۰.

مدارك الأحكام ج١: ١٢٩. ج٤: ١٨٠. ج٥: ٣٦١. ج٧: ٥٠، ٧٣، ٧٤، ١١١. نهاية المرام ج١: ١٩١، ٢٠١، ٢٠٣، ٢٢٤، ٢٤٧.

ذخيرة المعاد ج١: ١٤٤، ١٥٢. ج٢: ٣٢٩، ٣٣٠، ٣٩٧. ج٣: ٤٥٧، ٤٧٧، 150, 350, 250.

كفاية الأحكام: ١١٠، ١٦٨، ٢٤٦.

التحفة السنية: ۹۲، ۲۲۸، ۲۷۰، ۲۹۵.

مشارق الشموس ج۱: ۱۸۸، ۱۹۰، ۲۷۸. ج۲: ۳۹۱، ۳۹۲.

كشف اللثام ج١: ٣٠٦، ٤٠٢، ٤٠٣. ج٢: ٣٥٣، ٥٥٣. ج٣: ٣٦٤. ج٤: ١٤٤، ٢٣٠. ج٥: ٢٣١، ١٥٠، ١٥١.

الحدائق الناضرة ج١: ٢٧، ٢٨٦، ٤٠٥، ٩٨٨. ج٣: ٤٠٥. ج٥: ١٧٧، ٥٤، ١٦٦، ١٢٦، ٢٢٦، ٥٧٦. ١١١: ٩، ٥٧، ٢٧، ٢١٢. ١٢. ١٠٢، ١١٣، ٣٢٣، ٢٢٤، ٨٦٨، ٨٧٨. ج١٢: ٩٩٥، ٧٧٠. ج١١: ١٠١، ١٢١، ١٢١، ٣٢١، ٥٦١، ١٦١، ١٤٢، ٥٤٢، ١٩٠. ج١٨: ١١٨، ١٥٥، ١٥١، ١٥١، ١٥١، ١٥١، ١٠٧، ۱۷۲، ۱۹۲، ۲۲۱. ج۱۱: ۲۲۶، ۲۵۰. ج۲۲: ۱۹۱، ۱۱۵، ۲۰۰. ج۲۳: ۳۵۳. ج۲۲: 30, P0, 17, 37, 07, PT, PA. 307; 007, T07, V07, P07, 177.

غنائم الأيام ج١: ٣٢، ٤١٥، ٤١٧، ٤١٨، ٢٥، ٥٢٥، ٧٤٥. ج٣: ١٦٠، 151, 773, 073, 18.

مستند الشيعة ج۱: ۱۰۸، ۲۰۰، ۲۰۲، ۲۰۰، ۲۰۲، ۲۲۷. ج۲: ۱۸، ۱۹، ۲۷۰ ج.۱: ۱۰، ۱۲. ج.۱۱: ۵۰، ۱۱۱. ج.۱۱: ۱۸۳، ۱۸۳، ۸۸۳.

جـواهـر الـكـلام ج١: ١١٥. ج٦: ٥٦، ٦٢، ٥٦، ٢٦، ٢٠، ٢٠٠، ٥٠٣. ج١١: ٢٠٩. ج١١: ٨٤، ٤٩، ٥٠، ٤٨. ج١١: ١٩١. ج١٥: ١٨٣. ج١١: ۱۲، ۱۳، ۱۶ ج۱۱: ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۰۳، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۹۳. ج۱۲: ۱۳۰ ج٢٦: ١٩٣٠ ج٢٤: ٢٦٩. ج٢٥: ٨٨. ج٨١: ١٦٣، ١٤٣. ج٠٣: ٢٣، ٩٤، ١٤، ۷۷، ۹۹، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۱۰ ج۳۳: ۱۱۰ ج۳۳: ۲۷۰ ج۳۳: ۲۶۳. ج۲۳: ۲۸، ۸۸، ۹۰، ۹۰. ج۲۱: ۱۷، ۱۹۹، ۱۳۵، ۲۳۱. مصباح الفقیه ج۱: ۲۳. ج۲: ۵۰۹، ۲۵، ۵۲۸، ۵۷۰، ۱۷۱، ۱۱۵، ۲۲۸. ج٤: ۵۰۸، ۲۰۱، ۲۶۲، ۷۲۰. ج٥: ۱۷، ۱۰۲.

الإيضاح: ٢١٧، ٣٠٠، ٣٥٠، ٢١٧، ٨٥٥.

الغارات ج۱: ۳۶، ج۲: ۲۲۸، ۷۸۱، ۹۳۷.

الفصول العشرة: ٨٦.

أوائل المقالات: ٢٨٥، ٣٤٩.

تصحيح اعتقادات الإمامية: ٨٨.

المسائل الجارودية: ٣٦، ٣٧، ٣٨.

الإرشاد ج١: ٣٤٤.

الاستنصار: ٦، ٢٠، ٢٨.

 «مجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله»

### إلنه السنة غير إله الشيعة

قد يعجب فضيلة الشيخ القرضاوي من عنوان هذا المبحث، وربما يصفنا بالغلو أو على أقل تقدير بالتعسف في هذا العنوان، ولكن قد يزول عجب فضيلة الشيخ إذا علم بأنني لستُ القائل بهذا، بل صرّح بهذا عالمهم الكبير المسمى نعمة الله الجزائري في كتابين من كتبه المشهورة عند الشيعة، وليسأل فضيلة الشيخ المسمى التسخيري إذا كان الجزائري من أنصاف المتعلمين وطلبة العلم أم هو من أكابرهم. وصدور هذا الهراء من عالم كبير معتمد عند الشيعة له أهمية كبرى، لا سيما وأنه نقل ذلك عن أكابر علماء الشيعة، والجزائري أفصح عن معتقد حاول الشيعة طمسه قديماً وحديثاً، لكن أبى الله الله الأن يفضح الشيعة على لسان علمائهم، والحقيقة أن الجزائري يملك من الشجاعة الأدبية علاوة على الوقاحة العقائدية ما لا يملكه كثير من القدماء والمعاصرين، وقد ترجمنا للجزائري في كتابنا "الشيعة وتحريف القرآن" ص٨٨ من الطبعة الأولى، ولينظر فضيلة الشيخ القرضاوي منزلة هذا الدجال عند علماء الرجال الشيعة.

يقول الجزائري في كتابه "الأنوار النعمانية" ٧٧٨/١-٢٧٩:

إنّا لم نجتمع معهم على إله ولا على نبي ولا على إمام، إن ربهم هو الذي كان محمد على أبيه وخليفته أبو بكر، ونحن لا نقول بهذا الرب ولا بذلك النبي، إن الرب الذي خليفة نبيه أبو بكر ليس ربنا ولا ذلك النبي نبينا.

ويقول أيضاً في كتابه نور البراهين ٧/١٠:

قال الصدوق (!!!) في تمام ما حكيناه عنه في المباحثة مع علماء الجمهور في

مجلس بعض الملوك - لما قالوا له: إننا وأنتم على إله واحد ونبي واحد، وافترقنا في تعيين الخليفة الأول -:

ليس الحال على ما تزعمون بل نحن وأنتم في طرف من الخلاف، حتى في الله سبحانه والنبي، وذلك أنكم تزعمون أن لكم رباً، وذلك الرب أرسل رسولاً خليفته بالاستحقاق أبو بكر، ونحن نقول: إن ذلك الرب ليس رباً لنا، وذلك النبي لا نقول بنبوته، بل نقول: إن ربنا الذي نص على أن خليفة رسوله على بن أبي طالب بنه فأين الاتفاق؟ الثالث: أنهم أخذوا أحكام ربهم عن أبي حنيفة (١)، وهو أخذها عن رأيه وقياسه، فحرّم لهم الحلال وأحلّ لهم الحرام، فعبدوه من حيث لا يشعرون.

وقبل أن نناقش هذا الهراء الذي يُعبر بصدق عن حقيقة الشيعة في هذا المقام، نستعرض معاً عقيدة اليهود والشيعة في الله الله النقارن بين الاعتقادين ومعتقد المسلمين لنصل معاً إلى النتيجة التي وصل إليها الجزائري وهو مُحقّ في هذه النتيجة.

المسلمون يصفون الله على بالكمال المطلق وإنه سبحانه تعالى يقول: وليَسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيعُ البَصِيعُ السَّورى: [١١]، بينما إلله اليهود والشيعة جاهل لا يعلم الشيء إلا بعد حدوثه، وما قيمة الرب الذي ينتصر عليه أحد من خلقه، والشيعة يقولون أن الله تعالى نص على إمامة علي وبنيه رضوان الله عليهم أجمعين، بينما عمر وليه وحسب اعتقاد الشيعة - بقساوته وغلظه وحقده على آل البيت صرف عنهم الإمامة، ولا أحب أن أطيل على فضيلة الشيخ القرضاوي ولنلج إلى موضوع بحثنا لتتضح الرؤية، وبعد ذلك يراجع فضيلة الشيخ القرضاوي نفسه وليسأل علماء الشيعة: هل هذا ما تدينون به حقاً؟ أم إن الجزائري فيما نقله كذوب في ذلك الزعم؟ وليراجع الشيخ عقائد الشيعة من خلال مراجعهم، وليضع تلك العقيدة تحت مجهر البحث والتقصي، ليخرج بعد ذلك بالنتيجة التي انتهى إليها الجزائري.

الله ﷺ في عقيدة اليهود جاهل لا يعلم بالشيء إلا بعد حدوثه، ويعتريه - تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً - ما يعتري الإنسان من جهل ونسيان وتعب وضعف وإلى غير ذلك من حالات النقص والضعف.

والتوراة المحرفة التي بأيدي اليهود مذكور فيها من تلك الحالات الشيء الكثير، ونذكر على سبيل المثال لا الحصر بعض النماذج من التوراة المحرّفة.

<sup>(</sup>١) وهذا كذب واضح على أهل السنة.

دمجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله؛

جاء في التوراة المحرّفة في سفر التكوين الإصحاح الأول: ٢٤ - ٢٥ - ٢٦ - ٣١: وقال الله تخرج الأرض نفساً حية لجنسها، بهيمة ودبيباً ووحشية الأرض لجنسها. وكان كذلك.

وصنع الله وحشية الأرض لجنسها، والبهائم لجنسها، وكل دبيب الأرض لأجناسه. ونظر الله ذلك حسناً.

ونظر الله كل ما صنع وهو ذا حسناً جداً. وكان ليل وكان نهار يوماً سادساً.

وجاء في الإصحاح الثاني من نفس السفر: ١ - ٢ - ٣: وكملت السماوات والأرض وكل وحوشها.

وكمّل الله في اليوم السادس صناعته التي صنع. وبارك اليوم السابع واستراح من كل صناعته التي صنع.

وبارك الله اليوم السابع وقدَّسه؛ لأن فيه بطل من جميع صناعته التي صنع الله

وفي الإصحاح السادس من نفس السفر: ٥- ٦- ٧- ٨- ١١- ١٢:

ونظر الله أن كثرت سيئات الإنسان في الأرض وكل ضمير حسبانات قلبه سوءاً كل الأيام.

وتواجد الله لما صنع الناس في الأرض، واشتد على خصيصه.

وقال الله: أمحى الناس الذين خلقت من على وجه الأرض، من إنسان إلى بهيمة إلى دبيب إلى طير السماء، إذ تواجدت لما صنعتهم. وانفسدت الأرض في حضرة الله وامتلأت الأرض ظلماً.

ونظر الله وهو ذا انفسدت. إذ فسد كل بشر طريقه على الأرض.

وفي الإصحاح التاسع من نفس السفر: ١٢ - ١٣ - ١٤ - ١٥ - ١٦ - ١٧: وقال الله هذه الآية العهد التي أنا جاعل بيني وبينكم وبين كل النفس الحيوانية التي معكم لأجيال الدهر.

موسى اجعل في الغمام لتكون آية عهد بيني وبين الأرض.

ويكون عند تغميمي غماماً على الأرض وينظر القوس في الغمام.

أراعي عهدي الذي بيني وبينكم وبين كل النفس الحيوانية التي معكم من كل الشر

ولا يكون أيضاً ماء الطوفان لإهلاك كل بشر.

ويكون القوس في الغمام وينظر تذكار عهد الدهر بين الله وبين كل النفس الحيوانية من كل البشر الذي على الأرض.

وقال الله لنوح: هذه آية العهد التي تبتُّ بيني وبين كل البشر على الأرض.

وفي سفر الخروج الإصحاح الاثني عشر: ٨ - ١٢ - ١٣: كلّم الرّبّ موسى قائلاً.... ثم يذبحه كل جمهور جماعة بني إسرائيل في العشية ويأخذون من الدم ويجعلون على القائمتين (١) العتبة العليا في البيوت التي يأكلون فيها.

إنّي أجتاز في أرض مصر هذه الليلة وأضرب كل بكر في أرض مصر من الناس والبهائم وأصنع أحكاماً بكل آلهة المصريين. أنا الله.

ويكون لكم الدم علامة على البيوت التي أنتم فيها فأرى الدم وأعبر عنكم فلا يكون عليكم ضربة للهلاك حين أضرب أرض مصر.

والأسخف من ذلك كله ما ورد في سفر التكوين الإصحاح الثالث: ٩ - ١٠ - ١٠ وسمعا صوت الرّبّ ماشياً في الجنة عند هبوب ريح النهار.. فاختبأ آدم وامرأته من وجه الرّبّ الإله في وسط شجر الجنة.

فنادى الرّبّ الإله آدم وقال له: أين أنت؟

فقال: سمعت صوتك في الجنة فخشيت لأنني عريان فاختبأت.

فقال له: من أعلمك أنك عريان؟

مما سبق يتبين لنا أن الله - جلّ ذكره وتنزّه عن مفتريات اليهود - في عقيدة اليهود جاهل ويحتاج إلى علامات وإشارات تهديه إلى بعض الأمور، وأنه يخلق الخلق ولا يعلم إن كان خلقه حسناً أم لا، إلا بعد أن ينظر إليه، وبدت له أمور لم يكن يعلمها فحزن وأسف على خلقه، فمحا الله تعالى كل قائم على وجه الأرض. وأنه أمر بني إسرائيل بأن يجعلوا على بيوتهم علامات لئلا يهلكهم بطريق الخطأ، إلى غير ذلك من الإفك والضلال.

وقد تسربت تلك العقيدة الفاسدة إلى الدين الشيعي أو بمعنى أصح استعارها الشيعة من اليهود تحت مسمّى البداء، والبداء عبارة عن: "استصواب شيء علم بعد أن لم يُعلم "(٢).

وقد وردت كلمة "البداء" في القرآن الكريم في آيات عديدة، فمن ذلك قوله

<sup>(</sup>١) قائمتا الباب، ليعرف الرب حسب اعتقاد اليهود البيوت.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب لابن منظور ١٨٧/١.

تبارك وتعالى: ﴿ وَسَوْسَوْسَ لَمُهُمَا اَلشَّيَطُنُ لِيُبَدِى لَمُهُمَا مَا وُدِى عَنْهُمَا ﴾ [الأعرَاف: ٢٠]، ﴿ وَبَدَا لَمُهُمْ مَنْ مَا كَسَبُوا ﴾ [الزُّمَر: ٤٨]، ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ [الزُّمَر: ٤٨]، ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ [الزُّمَر: ٤٨]، ﴿ وَبَدَا لَمُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُا الْآيَكَ لَيَسْجُنُنَهُ ﴾ [يُوسُف: ٣٥] كل هذه ظهور شيء لم يكن معلوماً لهم من قبل.

﴿ وَلَدْ بَدَتِ الْبَغْضَانَهُ مِنْ أَفْوَهِهِم ۗ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُم آكُبُر ﴾ [آل عِمرَان: ١١٨]، ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُم أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ اللّه ﴾ [البَقرَة: ٢٨٤]، فالإبداء في هذه الآيات الكريمة مقابل للإخفاء. ولا يكون بداء إلا بعد خفاء.

فالبداء هو ظهور شيء كان مجهولاً، وأما الضلال فزوال شيء كان معلوماً ﴿أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَا﴾ [الأعـــرَاف: ٣٧]، ﴿وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ﴾ [الأعرَاف: ٣٣]، وأما الغفلة فهي أن لا يعلم ما هو كائن وحادث وحاضر.

والإنسان له كل هذه الثلاثة، لأن الجهل يُحيطه من بين يديه ومن خلفه.

وحيث أن الله عَلَلْه يعلم علماً إجمالياً وعلماً تفصيلياً كل شيء، كليات الأشياء وجزئياتها علماً مطلقاً كلياً من الأزل إلى الأبد في كل آن قبل خلقها وبعده على حد سواء في الظهور، فالبداء والضلال والغفلة في علم الله مُحال مستحيل ممتنع (١).

والبداء عند الشيعة أن يظهر ويبدو لله عزّ شأنه أمر لم يكن عالماً به. ومن جهل البداء أو لم يعترف به فليس له حظ ولا نصيب من المعرفة (٢). فالإنسان لا يكون عالماً إلا إذا افترى على الله تعالى ووصفه بالجهل.

وربما يكابر بعض الشيعة في إنكار هذا الاعتقاد. ومن منطلق الأمانة العلمية ومنهجية البحث ننقل من المصادر المعتمدة والموثوقة لديهم، فهذا الكليني يروي في كتابه "الأصول من الكافي" ١٤٦/١ كتاب الحجة، باب البداء: عن زرارة: ما عُبد الله بشيء مثل البداء. فعبادة الشيعة عبادة لرب جاهل، وكيف يُعبد من هو جاهل، ولا يعرف مصلحة عباده؟ وإن كافة أحكامه صادرة من جاهل وبجهل؟ ولا يتعبد بالجهل إلا جاهل.

وفي رواية ابن أبي عمير عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله على: ما عُظّم الله بمثل البداء (٣)، وعلّق محقّق الكافي قائلاً: البداء ظهور ما كان خفياً من الفعل بظهور ما كان خفياً من العلم بالمصلحة، ثم توسع في الاستعمال فأطلقنا البداء على ظهور

<sup>(</sup>١) الوشيعة في نقد عقائد الشيعة لموسى جار الله ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: شبهات حول التشيع لعلى العصفور ص٥٢٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١٤٦/١.

كل فعل كان الظاهر خلافه، فيقال: بدا له أن يفعل كذا أي ظهر من فعله ما كان الظاهر منه خلافه.

فَالله عَلَىٰ عَنْدَ الشَّيعة يُفَاجأ بأشياء لم يكن علمها أو خلاف ما كان يعلمها تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً ﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةُ تَغَرُّحُ مِنْ أَفْوَهِهِم إِن يَعُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾ [الكهف: ٥].

ذكر الكليني في الكافي ١٤٨/١: عن الريان بن الصلت قال: سمعت الرضا عليه يقول: ما بعث الله نبيّاً قط إلا بتحريم الخمر وأن يقرّ لله بالبداء.

فإرسال الله تبارك وتعالى الرُّسُل ﷺ مشترط بالاعتراف بأن الله ﷺ حاهل، وعليهم أن يبثوا ذلك للناس ويعلموهم إياه.

وأيضاً ١٤٨/١: عن مرزام بن حكيم قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: ما تنبأ نبى قط حتى يقرّ لله بخمس خصال: بالبداء والمشيئة والسجود والعبودية والطاعة.

وأيضاً ٣٦٨/١ باب كراهية التوقيت: عن أبي حمزة الثمالي قال: سمعت أبا جعفر على يقول: يا ثابت إن الله تبارك وتعالى وقد كان وقت هذا الأمر في السبعين، فلما أن قتل الحسين صلوات الله عليه اشتد غضب الله على أهل الأرض، فأخره إلى أربعين ومائة، فحدثناكم فأذعتم الحديث فكشفتم الستر ولم يجعل الله له بعد ذلك وقتاً عندنا، ويمحو الله ما يشاء ويُثبت وعنده أم الكتاب.

فهل يوجد أصرح من هذه الرواية؟ وبم يُفسّر الشيعة هذا الإفك والضلال؟

ويقول طيب الموسوي في تعليقه على تفسير القمي ٣٩/١: قال شيخنا الطوسي في العدّة: وأما البداء فحقيقته في اللغة الظهور كما يقال بدا لنا سور المدينة. وقد يستعمل في العلم بالشيء بعد أن لم يكن حاصلاً. وذكر سيدنا المرتضى: يمكن حمل ذلك على حقيقته بأن يُقال: بدا لله بمعنى ظهر له من الأمر ما لم يكن ظاهراً له، وبدا له من النهى ما لم يكن ظاهراً له.

تقول كتب الشيعة: إن القول بالبداء هو رد لليهود إذ يقولون: إن الله قد فرغ من الأمر. وهذا القول من الشيعة خدعة وحيلة في إغفال الجاهل وتقوّل على اليهود باطل. وما استعارت الشيعة عقيدة البداء إلا من أسفار التوراة. فدعوى الرد بالبداء كفران للنعمة المستعارة.

تقول كتب الشيعة تزخرف قولها: إن البداء منزلته في التكوين منزلة النسخ في التشريع. فالبداء نسخ تكويني كما أن النسخ بداء تشريعي.

وهذا القول زخرفة إذ لا بداء في النسخ. والحكم كان مؤقتاً في علم الله.

وأجل الحكم وانتهاء الحكم عند حلول الأجل معلوم لله قبل الحكم فأين البداء؟ نعم بدا لنا ذلك من الله بعد نزول الناسخ وبعد وقوع المحو، فالبداء لنا في علمنا لا لله(١٠). ويقول الدكتور موسى الموسوي في كتابه القيم "الشيعة والتصحيح" ص١٤٧ وما بعدها:

تفسير الخطأ بالخطأ يعني الاستمرار فيه وعدم الخروج منه حتى قيام الساعة، ومن هنا أود القول إنه لو كانت لبعض علمائنا الشجاعة العلمية وخلوص النية ونقاء الفكر وصفاء الذهن لما ساروا في درب شائك لتفسير كلام موضوع أو جملة موضوعة أو فكرة تتنافى مع أصول العقيدة والبديهيات العقلية معاً، فالقول بالبداء والإصرار عليه والإبقاء عليه في كتب الزيارات والروايات معاً هو النموذج الأكمل في الإصرار على العزة بالإثم، وما دامت الحالة هذه، فطريق الخلاص من الأوهام صعب وعسير، والعناية الإلهية لا تشمل قوماً قال الله تعالى فيهم: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي السَّمِ عَلْمِ وَلَا كُنْ مُنِيرٍ فَي النَّهِ النَّهُ عَالَى فيهم: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي النَّهِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنْ مُنِيرٍ فَي النَّهِ النَّهُ عَالَى الله على المُناقِق المُناقِق المُناقِق المَناقِق المُناقِق المِناقِق المُناقِق المُناقِق المُناقِق المُناقِق المُناقِق المُناقِق المُناقِق ا

إن مفهوم البداء غامض عند الأكثرية الساحقة من أبناء الشيعة الإمامية، بل لا يعرفون شيئاً عن فحواها، وحتى إذا سألتهم عن معنى الكلمة فهم يُحيرون جواباً، ولكن مع كل هذا وهو من دواعي الأسف والحزن العميق فيما وصلت إليه حال هذه الأمة بفضل زعاماتها المذهبية أن هناك عشرات الآلاف من الشيعة وإن شئت فقُل مئات الآلاف منهم يكررون الجملة الآتية: السلام عليكما يا من بدا لله في شأنكما. (مفاتيح الجنان ص٩٢٩).

وذلك عندما يدخلون إلى مرقد الإمامين العسكريين في سر من رأى للسلام على الإمامين العاشر والحادي عشر عند الشيعة. إن الشيعة تُردّد هذه العبارات كلما دخلت في صورة آحاد أو جماعات إلى مرقد الإمامين علي النقي والحسن العسكري وهي لا تعرف معنى البداء ولا جملة "يا من بدا لله في شأنكما"، ولا الأسباب التي كانت وراء وضع الجملة تلك، ولا تعرف الخطورة الكامنة في هذا الكلام الذي فيه انتقاص من سلطان الله وعلمه وإرادته وحكمته، ولكن الأدهى من ذلك أنه لم يحدث حتى هذا اليوم أن انبرى عالم من علمائنا لحذف هذه الجملة من الزيارة أو المنع من قراءتها، شأنها شأن المئات من العبارات والجمل التي مُلئت بها كتب الزيارات والروايات وكلها تتناقض كما قلنا أكثر من مرة مع أساس العقيدة وروح الإسلام.

أما معنى البداء والفكرة التي بين ثناياه وما تعنيه في زيارة الإمامين العسكريين

<sup>(</sup>١) انظر: الوشيعة في نقد عقائد الشيعة ص١١٠ وما بعدها.

هو أن الإمامة حسب التسلسل الموجود في عقيدة الشيعة الإمامية تنتقل من الأب إلى الابن الأكبر مستثناة من هذه القاعدة الحسن والحسين. فالإمامة بعد الإمام الحسن انتقلت إلى الابن الأكبر للحسن. فقد حدث أن إسماعيل وهو الابن الأكبر للإمام جعفر الصادق الإمام السادس عند الشيعة قد توفي في عهد أبيه فانتقلت الإمامة إلى أخيه موسى بن جعفر الابن الأصغر للصادق، وهذا التغيير في مسار الإمامة التي هي منصب إلهي يسمى بداءاً حصل لله تعالى فانتقلت الإمامة الذي هو انتقال الإمامة من الأبيان الأكبر.

ولكن السؤال المحيّر هنا: لماذا سمي تغيير مسار الإمامة بداءاً ونسبوا شيئاً كهذا إلى الله لإثبات أمر لم يكن إثباته بحاجة إلى انتقاص من سلطان الله، الجواب هنا يكمن في تلك الملابسات والظروف التي حصلت في عهد الصراع الأول بين الشيعة والتشيع، فالإمامة عندما تكون إلهية لا تخضع للانتخاب المباشر، ولا يتغير مسارها بموت الإمام الشرعي، فحينئذ تنتقل الإمامة هذه حسب الناموس الإلهي الذي لا يتغير من الأب إلى الابن، ولهذا قيل في الإمامة أنها تكوينية أي لا تخضع لمتغيرات الزمان والمكان، شأنها شأن العلة والمعلول الذاتيين اللذين لا ينفك أحدهما عن الآخر، وهذا يعني أن الإمام الأب لا سلطة له في تعيين الإمام الذي سيخلفه لأنه معيّن بإرادة الله.

وهذا الصراع الفكري حدث بين الشيعة أنفسهم قبل أن يمتد نحو آفاق أوسع قبيل الغيبة الكبرى مباشرة، وذلك عندما بدأ المذهب الإسماعيلي يظهر على ساحة الأفكار الإسلامية ويُهدّد وحدة الشيعة بالتمزق الداخلي، وكان المذهب الإسماعيلي يرى أن الإمامة الإلهية مستمرة بالصورة التي أرادها الله منذ الأزل، وهي في نسل علي وأولاده حسب التسلسل السني، وهذا يعني أن الإمام الأب لا سلطة له في تعيين الإمام الذي سيخلفه لأنه معيّن بإرادة الله، فإذا مات الوريث الشرعي الذي هو إسماعيل فلا يحق لأبيه الصادق لأن يعيّن موسى ابنه الأصغر، بل تنتقل الإمامة إلى الابن الأكبر من ظهر إسماعيل، وبما أن الشيعة تبنت فكرة الإمامة الإلهية بالصورة نفسها، فلكي تخرج من هذا المأزق قالت بفكرة البداء لكي تلقي مسؤولية انتقال الإمامة من إسماعيل بن جعفر إلى موسى بن جعفر على الله وليس على الإمام الصادق ولتفنيد العقيدة الإسماعيلية. وكما يعلم الجميع فإن الإمامة لا زالت مستمرة عند الإسماعيلين حتى هذا اليوم، والإمام عندهم حي حاضر ومن نسل إسماعيل ولم يحيدوا عن هذا المنحنى الفكري الذي أملاه عليهم مذهبهم قيد أنملة.

ونعود إلى فكرة البداء، فنقول: إنها ظهرت في إبّان ظهور الفرقة الإسماعيلية التي أخذت تناهض الشيعة وتخرق وحدتها، ولذلك لا نجد أثراً لفكرة البداء حتى أوائل القرن الثالث الهجري، وأول إمام يخاطب بشموله للبداء هو الإمام العاشر ومن بعده الحادي عشر، في حين أنه كان من الأجدر والأولى أن يخاطب الإمام موسى بن جعفر بشموله للبداء حيث كان هو موضوعه، فلا الإمام موسى ولا ابنه على الرضا ولا حفيده محمد الجواد قد خُوطبوا بكلمة فيها إشارة إلى حصول البداء بحقهم، الأمر الذي يؤكد لنا أن اللجوء إلى تبني فكرة البداء إنما حصل عندما أخذ التيار الإسماعيلي يشق طريقه إلى الوجود والظهور في أوائل القرن الثالث الهجري وهو عصر الإمام العاشر والحادي عشر.

لقد التجأ بعض أعلام الشيعة إلى البداء حتى يثبتوا تغيير مسار الإمامة من إسماعيل إلى موسى بن جعفر، في حين أن الإمامة وانتقالها من كابر إلى كابر وبالصورة التي رسمتها الشيعة قبل عهد الصراع بين الشيعة والتشيع لم تكن بحاجة إلى القول بالبداء، وتغيير الإرادة الإلهية، فبوفاة مرشح الإمامة تنتقل الإمامة إلى المرشح الثاني حسب ما يُوصي به الإمام الصادق الذي شاهد وفاة ابنه المرشح للإمامة، ولا شك أنه قال كلمته في الإمام الذي يتولى شؤون الفتيا والفقه بعده، وتعيينه الوارث الشرعى فصل الخطاب.

إن موضوع البداء احتل جانباً من الكتب الشيعية، وأفرد له بعض الأعلام فصولاً وكتيباً يدافع عن معنى البداء وفحواه، وانتهى الجدل ذلك إلى الأبحاث الفلسفية والكلامية التي احتلت أجزاءً كثيرة من الكتب الكلامية في الإرادة الإلهية وكذا الآجال الحتمية والمقدّرة والقدر الذي يدفعه الحذر والبلاء الذي تدفعه الصدقات وما إلى ذلك من كلام يعرفه أهل العلم والفضيلة. كما أن بعض أعلام الشيعة وجد الحل للخروج من مأزق البداء بالتفصيل بين النسخ التشريعي والنسخ التكويني، وقال: إن البداء هو النسخ التكويني، ولست أدري إن الذين كتبوا في البداء هل وجدوا في الآية الكريمة ﴿يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَكُمُ وَيُشِبُّ وَعِندَهُۥ أَمُ الْكِيتَ إِلَى الله وأنها وجدوا حل المعضلة إن كانت معضلة أم لا؟ ومهما يكن من أمر فإن الذين كتبوا وألفوا في البداء لم يُضيفوا إلا أوهاماً على أوهام وسفسطة إلى سفسطة، ولو أنهم وجدوا حل المعضلة بالآية الكريمة التي أسلفناها لكان لهم خير طريق للخروج من مأزق وضعوا المعضلة بالآية الكريمة التي أسلفناها لكان لهم خير طريق للخروج من مأزق وضعوا أنفسهم فيه، ولم ينته الأمر بهم للخروج منه إلى الطعن في سلطان الله وأنه تعالى كان أنفسهم فيه، ولم ينته الأمر بهم للخروج منه إلى الطعن في سلطان الله وأنه تعالى كان يريد شبئاً ثم بدا له غيره.

## استباحة الشيعة لاموال ودماء أهل السنة

أموال أهل السنة ودماؤهم مباحة عند الشيعة حسب الروايات التي ذكروها عن أثمتهم في كتبهم المعتمدة. وإن عدم قيامهم بذلك في العصر الحاضر يعود إلى أنهم في هدنة مع المسلمين إلى أن يقوم قائمهم المهدي. وباستقراء التاريخ نجد أن كلما قامت لهم دولة عملوا بتلك الأحقاد الدفينة، فنجد أيام دولة العبيديين والصفويين أن أهل السنة تعرضوا للاضطهاد والتنكيل والتشريد ما لم يتعرض له اليهود والنصارى. وفي العصر الحاضر عندما قامت لهم دولة بقيادة المسمّى بالخميني، نجد أن دولة الآيات قامت بنفس العمل الذي قام به العبيديون والصفويون، ولا يزال أهل السنة في إيران يتعرضون للإبادة، فكم من عالم سني وطالب علم تعرضوا للقتل والتشريد، ولا تزال مناطق أهل السنة محرومة من أبسط الحقوق بينما اليهود والنصارى وعبدة النار ينعمون بالحرية الدينية والاقتصادية، ورغم الكثافة السكانية لأهل السنة في طهران إلا أنه لا يوجد لديهم مسجد واحد، بينما اليهود والنصارى وكافة الملل والنحل لهم أماكن عبادة يقيمون شعائر دينهم.

والشيعي إذا استطاع بطريقة ما، الاستيلاء على أموال أهل السنة ولو قبل قيام مهديهم الموهوم، فإن ذلك حلال بشرط أداء السحت أو ما يسمونه بـ"الخُمس" إلى مراجع التقليد عندهم.

وقد وردت عدة روايات مفتراة على أهل البيت رضوان الله عليهم في هذا الشأن منها:

عن حفص بن البختري عن أبي عبد الله عليه قال: خُذ مال الناصب حيثما وجدته وادفع إلينا الخُمس<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية أخرى: "مال الناصب وكل شيء يملكه حلال"(٢).

ويقول حسين البحراني في "المحاسن النفسانية" ١٦٧: إن الأخبار الناهية عن القتل وأخذ الأموال منهم صدرت تقية أو مناً كما فعل علي الها البصرة. فاستناد شارح المفاتيح في احترام أموالهم إلى تلك الأخبار غفلة واضحة لإعلانها بالمن كما عرفت. وأين هو عن الأخبار التي جاءت في خصوص تلك الإباحة مثل قولهم عليه في المستفيض: خذ مال الناصب أينما وقعت وادفع لنا الخمس، وأمثاله. والتحقيق في ذلك كله حل أموالهم ودمائهم في زمن الغيبة دون سبيهم حيث لم تكن

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة ٨/٥٣٢ باب "وجوب الخمس فيما أُخذ من مال الناصب وأهل البغي".

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة ٥٣٣/٨.

تقية وإن كل ما جاء عنهم على بالأمر بالكف فسبيله التقية منهم أو خوفاً على شيعتهم.

والخميني يجوّز الاستيلاء على أموال أهل السنة ولو كانت بطريقة غير شرعية، في حين أنه يمنع ذلك من أموال اليهود والنصارى، فهل يعي الشيخ القرضاوي إلى أي مدى وصل الشيعة في الاستهتار بأموال ودماء أهل السنة؟!

ونضع بين يدي فضيلة الشيخ القرضاوي تقريراً كتبه أحد فضلاء أهل السنة في إيران وهو الأخ الدكتور عبد الرحيم ملا زاده البلوشي، وذلك لعل الشيخ القرضاوي يُدرك مدى المعاناة التي يشعر بها المسلمون في ظل نظام الآيات، ولعله ينصح التسخيري ومن يدين بدينه بضرورة احترام مشاعر المسلمين أسوة باليهود والنصارى في إيران.

يقول الدكتور عبد الرحيم البلوشي حفظه الله تعالى: آخر الأخبار التي وصلتنا من بعض الدعاة والعلماء من السنة الذين اضطروا للخروج من جحيم إيران، والفرار بدينهم تفيد ما يلى:

إن الأجهزة المخابراتية وجنود إمام الزمان المجهولين فيها اشتد ضغطها على المساجد والمدارس والعلماء وطلاب العلم وأهل الدين والإيمان أكثر من ذي قبل، وتنفذ في هذا الصدد من البروتوكولات الآياتية الشيطانية ما لم يفعله اليهود بعد في فلسطين المحتلة، وقد أصبح الناس في خوف دائم على حياتهم وأعراضهم وأموالهم ودينهم، وأصبحت خطب الجمعة للسنة منحصرة في بيان بعض الأحكام الفقهية التي لا تغني عن شيء، وأما التعرض للحديث عن عقيدة الإسلام حسب الكتاب والسنة فقد منع منذ زمن بعيد، هذا فضلاً عن التعرض للأمور الاجتماعية والفكرية والسياسية و..

أضف إلى ذلك أن الخطيب يجب أن يكون ممن توافق أجهزة الأمن على اعتلائه المنبر في المساجد التي ليست للدولة أي مشاركة فيها، لا في البناء ولا في المصروفات، ولا في شيء إلا الرقابة والخنق، فهي تحاول بشتى الطرق أن تجعل المدارس لأهل السنة بؤرة للفساد، وحتى هؤلاء المشايخ المستضعفون الذين يقومون بالخطابة، فإن نشر خطبهم بالشريط ممنوع منعاً باتاً في المناطق المهمة، إذ أنه يعتبر من جملة النشاط الدعوي السني، وتستدرج المخابرات (واواك) ومكتب الخامنئي لأمور السنة هؤلاء الأئمة والخطباء الذين لا حول لهم ولا قوة إلى المؤتمرات المشبوهة التي يقصد منها إهانة السنة وعقيدتهم، ولا يفسح المجال فيها إلا للجهلة والمنافقين والسذج ليكونوا ومن ورائهم المذهب الذين ينتمون إليه مثار سخرية الناس والمستمعين.

هذا في الوقت الذي أغلقت فيه المخابرات الإيرانية المدارس الدينية لأهل السنة في كردستان وشمال شرق إيران، كحوزة الإمام الشافعي في مهاباد، والمدرسة الدينية في صالح آباد (سرخس) والحوزة العلمية في مدينة مريوان المسماة بدر غاه شيحان.

كما أن هناك قرى سنية عديدة أبيدت ومساجدها عن بكرة أبيها واضطر الأهالي للهجرة إما إلى خارج البلد، وهو بالضبط ما تريده الدولة، وإما إلى القرى الشيعية ليعيشوا أذلاء وهم يشهدون الإهانة المتواصلة أو ليتشيعوا بعد ذلك كما حدث منذ ٥٠ سنة في بعض قرى بير جند وقرى زابل.

ونذكر على سبيل المثال القرى التالية التي أبيدت حديثاً في شرق خراسان: دولي جلال، دولي بهلول، بل خشتي، خطابي شنغل، ناري، قلعة غيري، هشتان، كما أن هناك مناطق بلوشية أبيدت عن بكرة أبيها أيضاً. ودمرت القرى التالية وهجرت أكثر من ألفي أسرة منذ (٩٢-٩٣) وهي: حصاروية، رودماهي، جناوبة، شاه رحمان ملوسان، غرتوت، حول، أسبي، كما أنهم ردموا قنوات المياه بالجرافات، وقلعوا أشجار التوت والعنب وغيرها، وقتلوا أكثر من ١٠ آلاف رأس غنم، وهذه القرى تبعد قرابة ١٠٠ كيلو متر عن مدينة زاهدان عاصمة بلوشستان في مناطق ناروني، وأما عدد القتلى والمساجين فحدّث ولا حرج، والموضوع الآن أسوأ من قبل، والدمار والنهب والخراب مستمر على أيدي جنود إمام الزمان.

أما الآن في بلوشستان الإيرانية فقد بدأت المخابرات تبحث بشدة عمن لهم علاقات أو ارتباط أو أي اتصال بالعلماء الذين اضطروا تحت ضغط الحكومة للهجرة من البلد لتتمكن من القبض على هؤلاء وأولئك وتلفّق لهم بعد ذلك التهمة الجاهزة وهي الوهابية أو التجسس تمهيداً لإعدامهم وتصفيتهم كما فعلت في بلوشستان مع الشيخ عبد العزيز القندابي وقد تكلمنا عنه سابقاً، وكانت تهمته أنه درس العقيدة الواسطية والعقيدة الطحاوية للطلاب!!! ويا لها من تهمة.

كما طلبت المخابرات الإيرانية (واواك) المدرس الداعية الشيخ إبراهيم الأحراري الذي سجن بسبب اتصال أجرته إذاعة BBC معه، وحديثه عن استشهاد د. أحمد ميرين البلوشي - في وقته - أي في عام ١٩٩٦، وأطلق سراحه أخيراً بكفالة مالية كبيرة، ولا نشك أنهم سوف يقتلونه إذا استطاعوا، ثم طلبته المخابرات واستجوبته من جديد، كعادتها الدورية مع جميع طلبة العلم من السنة في إيران، ومن ضمن الأسئلة التي وجهت إليه:

ما هي علاقتك بـ (عبد الرحيم ملا زاده) الذي التجأ إلى لندن، ومن هم

إذا لم يقبل التعاون معهم.

وبعد ذلك طلبوا شخصاً آخر من السنة وهو الشيخ عبد الغفور لشكرزهي القاضي الوحيد من السنة للأحوال الشخصية (۱)، وطلبوا منه نفس الطلب، أي الاتصال بملا زاده في لندن، فلم يقبل، وقد تم استجوابه لعدة ساعات وطلبوا منه أن يكتب خلاصة عن حياة صاحبه، وسألهم إذا كنتم تخافون من الرجل فإنه كان في الداخل، فلماذا لم تسمحوا له بالعمل وأغلقتم عليه كل مجال كي لا يخرج؟، فقالوا كعادتهم: إنه كان له أهداف أخرى.

كعادتهم مع جميع الدعاة وطلبة العلم من أهل السنة في إيران كلها، ثم هددوه بالقتل

ثم طلبوا طبيباً بلوشياً، وهو د. محمد اريش واستجوبوه في نفس الموضوع، كما أن المخابرات فجرت عيادته في عام ١٩٩٢، وذلك لأن الحكومة الإيرانية بقيادة مرشد الثورة علي الخامنئي الذي كان في عهد الشاه منفياً في بلوشستان لا تريد أي سني يحقّق أي نجاح، حاولوا إرهابه ليخرج من البلد، رغم أنه حاز نجاحاً بارزاً في عمله وهو جراحة العيون.

وقد أخبرنا - ونحن مسؤولون أمام الله لنقل هذه الأخبار - طبيب سني فقال: والله إن عملاء المخابرات من شيعة زابل (اسم منطقة) يسرقون أدوات الجراحة من بين أيدينا أثناء قيامنا بإجراء العمليات الجراحية ليتسببوا في فشلها وبالتالي في تشويه سمعتنا.

<sup>(</sup>١) مع أن دستورهم الذي لا يساوي قيمة الحبر المكتوب به عندهم، أعطى للسنة حق العمل طبقاً لفقههم في المحاكم والمدارس وذلك في مناطقهم، ولما شئل الأردبيلي المدعي العام في وقته عن ذلك قال: كنا ضعافاً وعملنا بالتقية، ولسنا مضطرين الآن أن نعمل بها!! أجل هكذا التقية.

وقد روى طبيب بنغالي هذه الحادثة المؤلمة، قال: لما كنت في مستشفى خاتم الأنبياء في مدينة زاهدان أتي بشاب بلوشي سني مصاب في حادث سير، فأردت إسعافه، فما كان من زملائي الأطباء الشيعة إلا أن زجروني، وقالوا لي: اتركه ليموت، هذا بلوشي سني. هذا كان في بدايات الثورة وفي وقت كانوا بأشد الحاجة إلى وجود السنة في جانبهم، وأما الآن فإنهم لا يخجلون من ارتكاب أي جرم وحتى هتك الأعراض، ولولا الحياء لكنا نروي مآسي من هتك الحرمات.

أما بعض العلماء والمثقفين والدارسين من السنة ما زالوا رهن الاعتقال، ونعرف أماكن السجون التي تضمهم، فهم: مولانا الشيخ إبراهيم دامني الذي لم يقترف جُرماً إلا أنه منع الناس أن يعتنقوا التشيع أو ينتخبوا شيعياً مأجوراً حشاشاً كنائب عن السنة. وإن كانت الدولة أتت من بعد ذلك بالقوة، ولم يوافق على تعيين إمام للجمعة في مسجده من أزلام المخابرات، فحكموا عليه بالسجن بسبعة عشر عاماً، وما بين فترة وأخرى يُحاكم من جديد، بعدما دام تعذيبه طوال هذه السنين.

والآخرون من المساجين هم: الأخ إقبال الأيوبي من إيرانشهر، والشيخ أنور هواري، وفيصل سيباهيان المتخرجان من الجامعة الإسلامية، وواحد بخش لشكرزهي، وهؤلاء من شباب جماعة إسلامية كبيرة، والغريب في الأمر أن أنصار هذه الجماعة يسجنون في إيران وإخوانهم في البلدان العربية لا يزالون يسكتون عن مخازي الجمهورية الطائفية بله يدافعون عنها!! إلى متى هذه المداهنة والمجاملة بشأن الدين؟!

#### نجاسة أهل السنة

تعتبر الشيعة أهل السنة شرّاً من اليهود والنصارى بل هم أنجاس مثل الكلاب والخنازير وسائر النجاسات الحسّية. وقد يعجب فضيلة الشيخ القرضاوي من مثل هذا الكلام، ولكن عجبه يزول حينما نذكر له ذلك من كتب القوم لعله يراجع موقفه منهم.

ونحن لا نتقوّل عليهم بل نذكر من كتبهم الموثوقة لديهم، فها هو نعمة الله الجزائري يقول في كتابه "الأنوار النعمانية" ج٢ ص٣٠٦: "إنه (١) نجس وإنه شر من اليهودي والنصراني والمجوسي وإنه كافر بإجماع علماء الإمامية.

ويُضيف في نفس الصفحة: ورتبوا الأحكام في باب الطهارة والنجاسة والكفر والإيمان وجواز النكاح وعدمه على الناصبي بهذا المعنى.

قد يتبادر إلى ذهن فضيلة الشيخ القرضاوي أن هذا الكلام صادر عن بعض غلاة

<sup>(</sup>١) أي الناصبي، وقد مرّ علينا مفهوم الناصبي عند الشيعة في بداية هذا الفصل.

الشيعة وأنه لا يمثل عقيدة الشيعة. وإن الشيعة في العصر الحاضر يختلفون عن أسلافهم في هذه النظرة إلى أهل السنة.

والحقيقة إن عقيدة الشيعة منذ أن أرسى عبد الله بن سبأ قواعدها إلى العصر المحاضر لم تتغير. وسوف نحاول إثبات هذه الجزئية بأقوال بعض المعاصرين الذين يصفهم الشيخ القرضاوي بالاعتدال، ومن أولئك "الخميني" الذي يعتبره الشيخ القرضاوي وكثير من السائرين على نهجه أنه شخصية معتدلة.

الخميني يقرّ هذه العقيدة بل يوجب اعتقادها لدى مقلديه. ونحن لا نتقول أو نفتري عليه فهذا ليس من الأدب في شيء، إنما نحاكمه بما سطّره في كتبه.

يقول الخميني في كتابه "تحرير الوسيلة" المجلد الأول ص١١٨: باب في النجاسات: وأما النواصب والخوارج لعنهم الله تعالى فهما نجسان من غير توقّف ذلك على جحودهما الراجع إلى الرسالة.

ونسأل فضيلة الشيخ القرضاوي: هل أهل السنة يُنكرون رسالة الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم؟ هل الخميني صادق فيما يقول؟ أم هو كاذب مفترٍ على المسلمين.

ويقول الخميني أيضاً في كتابه "زبدة الأحكام" ص٥٦: وأما النواصب والخوارج لعنهم الله تعالى فهما نجسان.

وإيماناً من الشيعة بتلك القضية جعل المجرم الأثيم الشاه عباس الصفوي لعنه الله تعالى وأخزاه من قبر الإمام أبي حنيفة كلله تعالى مكاناً لقضاء الحاجة، وقد سبقه في هذا الإجرام جده الشاه إسماعيل حينما أخرج عظام الإمام أبي حنيفة ووضع مكانها كلباً أسوداً. وقد ذكر نعمة الله الجزائري في كتاب "الأنوار النعمانية" ٢/٤٣: إن السلطان الأعظم شاه عباس الأول لما فتح بغداد أمر بأن يجعل قبر أبي حنيفة كنيفاً. وقد أوقف وقفاً شرعياً بغلتين وأمر بربطهما على رأس السوق، حتى إن كل من يريد الغائط يركبهما ويمضي إلى قبر أبي حنيفة لقضاء الحاجة. وقد طلب خادم قبره يوماً فقال له: ما تخدم في هذا القبر وأبو حنيفة الآن في أسفل الجحيم؟ فقال: إن في هذا القبر كلباً أسود دفنه جدك الشاه إسماعيل لما فتح بغداد قبلك فأخرج عظام أبي حنيفة وجعل موضعها كلباً أسود فأنا أخدم ذلك الكلب.

ويقول الخوئي - كتاب الطهارة - الثاني ج٣ ص٧٦: إن كون الناصب أنجس من الكلب لعله من جهة إن الناصب نجس من جهتين وهما جهتا ظاهره وباطنه لأن الناصب محكوم بالنجاسة الظاهرية لنصبه كما أنه نجس من حيث باطنه وروحه، وهذا

بخلاف الكلب لأن النجاسة فيه من ناحية ظاهره فحسب و "دعوى "(١) أن الحكم بنجاسة الناصب بعيد لكثرة النصب في دولة بني أمية ومساورة الأئمة ﷺ وأصحابهم مع النصاب حيث كانوا يدخلون بيوتهم كما أنهم كانوا يدخلون على الأثمة ﷺ ومع ذلك لم يرد شيء من رواياتنا ما يدل على لزوم التجنب عن مساورتهم ولا إن الأئمة اجتنبوا عنهم بأنفسهم فهذا كاشف قطعي عن عدم نجاسة الناصب لأنه لولا ذلك لأشاروا ﷺ بذلك وبينوا نجاسة الناصب ولو لأصحابهم، وقد عرفت أنه لا عين ولا أثر منه في شيء من رواياتنا "مدفوعة": بما نبه عليه شيخنا الأنصاري وحاصله أن انتشار أغلب الأحكام إنما كان في عصر الصادقين ﷺ فمن الجائز أن يكون كفر النواصب أيضاً منتشراً في عصرهما عليه فمخالطة أصحاب الأئمة معهم في دولة بني أمية إنما كانت من جهة عدم علمهم بنجاسة الناصب في ذلك الزمان وتوضيحه: إن النواصب إنما كثروا من عهد معاوية إلى عصر العباسيين لأن الناس مجبولون على دين ملوكهم والمرؤوس يتقرب إلى رئيسه بما يحبه الرئيس، وكان معاوية يسب أمير المؤمنين عليه علناً (٢) ويعلن عداوته له جهراً ولأجله كثر النواصب في زمانه إلى عصر العباسيين. ولا يبعد أنهم على لم يبينوا نجاسة الناصب في ذلك العصر مراعاة لعدم تضييق الأمر على شيعتهم فإن نجاسة الناصب كانت توقعهم في حرج شديد لكثرة مساورتهم ومخالطتهم معه أو من جهة مراعاة الخوف والتقية فإنهم كانوا جماعة كثيرين ومن هنا أخروا بيانها إلى عصر العباسيين حيث أنهم كانوا يوالون الأئمة ﷺ ظاهراً ولا سيما المأمون ولم ينصب العداوة لأهل البيت إلا قليل. وما ذكرناه هو السر في عدم اجتناب أصحابهم عن الناصب وأما الأئمة بأنفسهم فلم يظهر عدم تجنبهم عنهم بوجه، ومعه لا مسوغ لرد ما ورد من الرواية في نجاستهم بمجرد استبعاد كفره وأن الناصب لو كان نجساً لبينها الأئمة ﷺ لأصحابهم وخواصهم.

ويقول محمد صادق الروحاني - فقه الصادق ج٣ ص٣٠٢:

والدليل على نجاسة هذه الطائفة هو الدليل على نجاسة النواصب لأنهم من أظهر أفرادهم. ويؤيده ما ذكر عن الفضل: دخل على أبي جعفر و بك رجل محصور عظيم البطن فجلس معه على سريره فحياه به ورحب به فلما قام قال الله: هذا من الخوارج كما هو قال: قلت: مشرك؟ فقال: مشرك والله مشرك. الإطلاق التنزيل.

<sup>(</sup>١) أي الذين يقولون بعدم نجاسة الناصب، والخوئي يعتبر عدم القول بنجاسة الناصب مجرد "دعوى" لا أساس لها، لذا فإنه يدحض هذا القول، ويأتي بالدليل على النجاسة وفق عقيدة الشيعة.

لم يثبت ذلك تاريخياً، وادعاء الشيعة ذلك إنما هو نابع لبغضهم وكرههم لبني أمية، وإلا فمعاوية فلهنه
لا يخفى على أمثاله من الصحابة فضل وعلم أمير المؤمنين فلهند وأرضاه.

وأما الطائفة الثالثة: فعن غير واحد: دعوى الإجماع على نجاستهم، ويشهد لها خبر ابن أبي يعفور: إن الله تعالى لم يخلق خلقاً أنجس من الكلب، وأن الناصب لنا أهل البيت أنجس منه. وأورد عليه تارة: بأن النجاسة القابلة للزيادة والنقيصة هي المعنوية، وإلا فالنجاسة الظاهرية التي ليست حقيقتها سوى الاعتبار لا تقبل الزيادة والنقيصة، وأخرى بأن طائفة من النصوص تدل على أن غير الاثني عشرية من فرق المسلمين ممن أزال الأئمة عن مراتبهم هم النواصب. كخبر محمد بن علي بن عيسى: كتبت إليه - أي إلى الهادي - المنهم أسأله عن الناصب هل أحتاج في امتحانه إلى كثبت إليه الجواب: من كان على أكثر من تقديمه الجبت والطاغوت واعتقاده بإمامتهما؟ فرجع الجواب: من كان على هذا فهو ناصب. ونحوه غيره. وحيث لا يمكن الالتزام بنجاستهم فيحمل الخبر على ما لا ينافي الإسلام الظاهري المترتب عليه الطهارة كساير الأخبار الدالة على كفرهم.

وثالثة: باختلاط أصحاب الأئمة في دولة بني أمية مع الناصبين مع عدم معروفية تجنبهم عنهم، بل الظاهر أنهم كانوا يعاملون معهم معاملة المسلمين. وفي الجميع نظر: أما الأول: فلأن النجاسة الظاهرية باعتبار آثارها قابلة للشدة والضعف، ولذا ترى اشتهار إن نجاسة البول أشد من نجاسة الدم. وأما الثاني: فلأن موضوع الحكم بالنجاسة في الخبر هو الناصب لأهل البيت لا مطلق الناصب، فكون المخالف ناصبيا لا يلزم الاجتناب عنه لا ينافي نجاسة الناصب بالمعنى الأخص. وأما الثالث: فلأن انتشار أكثر الأحكام إنما يكون من زمان الصادقين عن الميكن هذا الحكم منها. فتحصل: أن الأقوى دلالة الخبر على النجاسة، ويؤيدها خبر الفضل عن الإمام الباقر عن المرأة العارفة أزوجها الناصب؟ قال عن الأن الناصب كافر.

## الشيعة ونكاح أهل السنة

على إثر إصدار الشيعة حكم التكفير والضلالة على أهل السنة، رتبوا كافة الأحكام الفقهية الناتجة على ذلك الحكم وطبقوها على أهل السنة.

لذا فإننا نراهم لا يجيزون نكاح أهل السنة، بل إنهم يفضّلون نكاح اليهود والنصارى والمجوس على نكاح أهل السنة. لأن أهل السنة عندهم أكفر من اليهود والنصارى.

وقد ورد في ذلك عدة روايات، ونذكر بعض أقوال علمائهم ومروياتهم في ذلك، لعل فضيلة الشيخ القرضاوي يقتنع بأن الخلاف بين الشيعة والمسلمين في الأصول قبل الفروع.

يقول الرافضي حسين العصفور في "المحاسن النفسانية في أجوبة المسائل

الخراسانية "ص١٥٤: وأما الجواب عن الثانية وهي أنه على القول بكفرهم وتنجيسهم هل التمتع ببناتهم ونسائهم جائز أم لا؟ فالظاهر أن كل من قال بكفرهم ونجاستهم لا ارتياب عنده في المنع من التمتع ببناتهم ونسائهم. والظاهر أن عطف نسائهم على بناتهم في كلامه من باب عطف العام على الخاص.

وقد ذكر الأصحاب في هذا المقام بالنسبة إلى جواز التمتع من الناصبة المنع إلا أنهم بين قولين: قائل بالمنع فيها مطلقاً، وقائل بتقييدها بالمعلية. والظاهر أنهم أرادوا بها من تحقّق نصبها بالمعنى الذي ذكرناه عنهم، وهو نصب العداوة لأهل البيت هذه دون مطلق المخالفة كما اخترناه، وهو الحق هنا هو التعميم لدلالة الأخبار على ذلك، وممن صرّح بالتعميم المفيد في رسالته "المتعة"، والأخبار في ذلك مستفيضة.

ويقول ص١٥٧ بعد أن استعرض الروايات الدالة على نكاح أهل السنة: وأنت إذا تأملت هذه الأحاديث من أولها إلى آخرها، ظهر لك منها الجزم بالتحريم في التمتع بالناصبية على وجه لا يحوم حوله شك، على أنك عرفت سابقاً أنه ليس الناصب إلا عبارة عن التقديم على على الله غيره، سواء أعلنت العداوة لهم أو لشيعتهم أم لا، فتعليق التحريم على الإعلان كما ادّعاه أكثر فقهائنا أو على تحقق العداوة كما عليه آخرون تقييد لهذه النصوص من غير حاجة.

ويقول أيضاً ص١٦١: فالقول بالتحريم إن لم يكونوا معلنين بالنصب أو التفصيل بين النساء والرجال، فيجوز نكاح نسائهم، ولا يجوز لنسائنا مناكحتهم ضعيف جداً بين ما حققناه، فالتزام التحريم في النكاح مطلقاً ودواماً وملك يمين من الجانبين هو المعتمد إلا أن تُوجبه التقية.

ومن منطلق تحريم الرافضة نكاح أهل السنة، فإن بعض علماء الرافضة ينكرون أن تكون رقية وأم كلثوم أمن منات النبي على وأنه عليه الصلاة والسلام زوجهما عثمان في ، كما صرّح بذلك نعمة الله الجزائري في كتابه "الأنوار النعمانية" ج١ ص١٨-٨، وأبو القاسم الكوفي في كتابه "الاستغاثة في بدع الثلاثة" ١/٥٧، والأعجب من ذلك ما زعمته الشيعة بأن عمر بن الخطاب في لم يتزوج أم كلثوم بنت علي في إلا بالإكراه، وأن علياً في لم يستطع الرفض، وأن العباس بن عبد المطلب في حاول مع علي في مراراً من أجل الموافقة على ذلك الزواج لكي لا ينتزع عمر من العباس في السقاية وزمزم، وإن عمر إنما تزوج جنية متمثلة في صورة أم كلثوم في العباس في السقاية وزمزم، وإن عمر إنما تزوج جنية متمثلة في صورة أم كلثوم في العباس المحدد الموافقة على ذلك البخية: سحيفة بنت جريرية من أهل نجران وهي يهودية، ذكر ذلك أبو القاسم الكوفي في كتابه "الاستغاثة في بدع الثلاثة" ١٩٤١-٩٤، محمد باقر

المجلسي في "بحار الأنوار" ٨٨/٤٢ و١٠٦، نعمة الله الجزائري في كتابه "الأنوار النعمانية" ٨٨/٤٨، ويمكن للقارئ الرجوع إلى كتابنا "موقف الشيعة من أهل السنة" ٨٨-٩٤ للوقوف على حقيقة هذا الهراء.

ورغبة في اختصار الموضوع نذكر بعض الروايات عند الشيعة التي تصرّح بذلك.

(۱) عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا جعفر على عن المرأة العارفة (۱) هل أزوّجها الناصب؟

قال: لا، لأن الناصب كافر.

قلت: فأزوجها لرجل غير الناصب ولا العارف؟

فقال: غيره أحبّ إلى منه<sup>(٢)</sup>.

- (٢) عن فضيل بن يسار عن أبي عبد الله عليه قال: لا يتزوج المؤمن الناصبة المعروفة بذلك (٣).
- (٣) عن ربعي عن الفضيل بن يسار قال: قال له الفضيل: أتزوج الناصبة؟ قال: لا، ولا كرامة.

قلت: جعلت فداك والله إني لأقول لك هذا، ولو جاءني بيت ملآن دراهم ما فعلت (٤).

(٤) عن عبد الله بن سنان قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الناصب الذي قد عرف نصبه وعداوته هل يزوّجه المؤمن (٥) وهو قادر على ردّه وهو لا يعلم بردّه.

قال: لا يتزوج المؤمن الناصبة ولا يتزوج الناصب المؤمنة. ولا يتزوج المستضعف مؤمنة (٦٠).

(٥) عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا عبد الله عليه عن نكاح الناصب.

فقال: لا، والله ما يحل.

قال فضيل: ثم سألته مرة أخرى، فقلت: جعلت فداك ما تقول في نكاحهم؟

قال: والمرأة عارفة؟

<sup>(</sup>١) أي المرأة الشيعية.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٤٣١٪، التهذيب للطوسي ٣٠٣٪.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ٧/٤٢٦، التهذيب ٧/٣٠٢، الاستبصار ١٨٣٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ٤٢٣/.

<sup>(</sup>٥) يقصد الشيعي.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة ٤٢٤/٧، بحار الأنوار ٣٧٨/١٠٠، التهذيب ٣٠٣/٧، الاستبصار ١٨٣/٣.

قلت: عارفة.

قال: إن العارفة لا توضع إلا عند عارف(١).

(٦) عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله ﷺ قال: سأله أبي وأنا أسمع عن نكاح اليهودية والنصرانية.

فقال: نكاحهما أحبّ إلى من نكاح الناصبية (٢).

- (٧) عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: تزوّج اليهودية أفضل، أو قال: خير من تزوّج الناصبي والناصبية (٣).
- (٨) عن الحلبي عن أبي عبد الله عليه أنه أتاه قوم من أهل خراسان من وراء النهر، فقال لهم: تصافحون أهل بلادكم (١٤) وتناكحون؟ أما إنكم إذا صافحتموهم انقطعت عروة من عرى الإسلام، وإذا ناكحتموهم انهتك الحجاب بينكم وبين الله على (٥٠).
- (٩) عن سليمان الحمار عن أبي عبد الله ﷺ قال: لا ينبغي للرجل المسلم منكم أن يتزوج الناصبية، ولا يزوّج ابنته ناصبياً ولا يطرحها عنده (٦).
- (١٠) عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا جعفر عليه عن المرأة العارفة هل أزوّجها الناصب؟

قال: لا، لأن الناصب كافر(٧).

(١١) عن فضيل بن يسار عن أبي عبد الله ﷺ قال: ذكر النصّاب. فقال: لا تنكحهم ولا تأكل ذبيحتهم ولا تسكن معهم (^).

(١٢) عن يونس عن أبي عبد الله عليه قال: لا تُزوّج المنافقة على المؤمنة، وتزوّج المؤمنة على المنافقة (٩٠).

(١٣) عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن مناكحة الناصب والصلاة خلفه.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٤٢٤/٧، الفروع من الكافي ٣٥٠/٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ٤٢٦/٧، الفروع من الكافي ٣٥١/٣.

 <sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ٤٢٦/٧، الفروع من الكافي ٣٥١/٣.

<sup>(</sup>٤) أي أهل السنة.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة ٤٢٦/، الفروع من الكافي ٣٥٢/٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة ٤٢٦٪.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة ٧/٤٢، الاستبصار ٣/١٨٤.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة ٧/٤٢٧، التهذيب ٣٠٣/، الاستبصار ١٨٤/٠.

<sup>(</sup>٩) وسائل الشيعة ١٤٣٤/.

فقال: لا تناكحه ولا تصل خلفه(١).

(١٤) عن عبد الله بن بكير عن الفضيل بن يسار قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: إن لامرأتي أختاً مسلمة لا بأس برأيها وليس بالبصرة أحد، فما ترى في تزويجها من الناس؟

فقال: لا تزوجها إلا ممن هو على رأيها، وتزويج المرأة التي ليست بناصبة لا بأس به (۲).

#### الصلاة خلف أهل السنة

الشيعة لا تُجوّز الصلاة خلف أهل السنة، إلا ما كان عن تقية يتقي بها الشيعي أهل السنة، حيث إن السني عند الشيعة كافر نجس.

ولقد وردت روايات كثيرة في هذا الشأن، نُتحف فضيلة الشيخ القرضاوي ببعضها لعله يعي حقيقة الشيعة تجاه أهل السنة.

- (١) عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه عن الصلاة خلف المخالفين. فقال: ما هم عندي إلا بمنزلة الجدار<sup>(٣)</sup>.
- (٢) عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا جعفر عليه عن مناكحة الناصب والصلاة خلفه. فقال: لا تناكحه ولا تصل خلفه (٤).
- (٣) عن على بن سعد البصري قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: إني نازل في بني عدي، ومؤذنهم وإمامهم وجميع أهل المسجد عثمانية (٥) يبرؤون منكم ومن شيعتكم، وإنى نازل فيهم، فما ترى الصلاة خلف الإمام؟

قال: صلّ خلفه.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١٠٠/٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ١٠٠/٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة للحر العاملي ج٣ ص٣٩، الكافي ٣/٣٧٣، التهذيب للطوسي ٢٦٦/٠، الحدائق الناضرة للبحراني ٥/١٠ و١/٧٧، الوافي للفيض الكاشاني ١٦٤/٠. مجمع الفائدة للأردبيلي ٢٤٧/٠، الناضرة للبحراني ١٩٦/١، مستند الشيعة للنراقي ٢٦/٨، جواهر الكلام للجواهري ١٩٦/١٣، بحوث في الفقه للإصفهاني ٢١٣/١، مستمسك العروة الوثقى لمحسن الحكيم ٣١٨/٧، فقه الصادق ٢٢٢٦، وانظر الاجتهاد والتقليد للخوثي ٢٨٧/١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ٣٨٣/٣ وقال: هذا مخصوص بغير وقت التقية، نوادر الأشعري ١٣٠، بحار الأنوار . ٣٧٨/١٠٠ مستدرك الوسائل ٥٨٥/٢.

<sup>(</sup>٥) يقصد أهل السنة.

قال: قال: واحتسب بما تسمع. ولو قدمت البصرة وسألت الفضيل بن يسار، وأخبرته بما أفتيتك، فخذ بقول الفضيل ودع قولي.

فقال: هو أعلم، لكني سمعته وسمعت أباه يقولان: لا تعتد بالصلاة خلف الناصب، واقرأ لنفسك كأنك وحدك.

قال: فأخذت بقول الفضيل وتركت قول أبي عبد الله ﷺ (١٠).

(٤) عن إسماعيل الجعفي قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: رجل يحب أمير المؤمنين ولا يبرأ من عدوه (٢) ويقول هو أحبّ إليّ ممن خالفه.

قال: هذا مُخلِّط وهو عدو، لا تصل خلفه ولا كرامة إلا أن تتقيه (٣).

(٥) عن زرارة قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: أكون مع الإمام، فأفرغ من القراءة قبل أن يفرغ؟

قال: أبق آية ومجّد الله وأثن عليه، فإذا فرغ فاقرأ الآية واركع(٤٠).

(٦) عن إسحاق بن عمار عمن سأل أبا عبد الله على قال: أُصلّي خلف من لا أُقتدي به، فإذا فرغت من قراءتي ولم يفرغ هو؟

قال: فسبّح حتى يفرغ (٥).

(٧) عن الحلبي عن أبي عبد الله على قال: إذا صليت خلف إمام لا تقتدي به فاقرأ خلفه، سمعت قراءته أو لم تسمع (٦).

(٨) عن حمران بن أعين قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: جعلت فداك إنّا نصلّي مع هؤلاء يوم الجمعة، وهم يصلّون في الوقت، فكيف نصنع؟

فقال: صلّوا معهم.

فخرج حمران إلى زرارة فقال له: قد أمرنا أن نصلّي معهم بصلاتهم.

فقال زرارة: ما يكون هذا إلا بتأويل.

<sup>(</sup>١) الحدائق الناضرة ٧٣/٧، التهذيب للطوسي ٢٨/٣، وسائل الشيعة ٣/٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) يقصد الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، حيث إن الرافضة يزعمون أن المحبة لآل البيت لا تصح إلا بالبراءة من الصحابة، لأنهم - على حد زعمهم - اغتصبوا الخلافة.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأحكام ٢٨/٣، وسائل الشيعة ٣/٩٨، من لا يحضره الفقيه ١/٩٤٦.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٣٧٣/٢، وسائل الشيعة ٣٢/٢، التهذيب ٣٩/٣، الوافي ١٦٣٥.

<sup>(</sup>٥) الكافي ٣/٣٧٣، وسائل الشيعة ٣/٤٣١، الوافي ١٦٣٥٠.

<sup>(</sup>٦) الكافّي ٣٧٣/٣، التهذيب ٣٥/٣، الحدائق الناضرة ٧٤/١١، وسائل الشيعة ٤٢٩/٣، الاستبصار للطوسى ٤٢٩/١، الوافي ١٦٣/٠.

فقال له حمران: قم حتى نسمع منه.

قال: فدخلنا عليه. فقال له زرارة: جعلت فداك إن حمران زعم أنك أمرتنا أن نصلّي معهم فأنكرت ذلك.

فقال لنا: كان علي بن الحسين عليه يصلّي معهم الركعتين فإذا فرغوا فأضاف إليهما ركعتين (١).

فأي دين أو مذهب يُربّي أتباعه على النفاق والمداراة مثل الشيعة، حتى أصبح النفاق والرياء من خصائص دين الشيعة.

(٩) عن يعقوب بن يقطين قال: قلت لأبي الحسن ﷺ: جعلت فداك تحضر صلاة الظهر، فلا نقدر أن ننزل في الوقت حتى ينزلوا وننزل معهم، فنصلّي ثم يقومون فيسرعون، فنقوم فنصلّي العصر ونُريهم كأنا نركع، ثم ينزلون العصر فيقدمونا فنصلّي بهم؟ فقال: صلّ بهم، لا صلّى الله عليهم (٢).

(١٠) عن إسحاق بن عمار قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: إني أدخل المسجد فأجد الإمام قد ركع وقد ركع القوم فلا يمكنني أن أُؤذّن وأُقيم وأُكبّر؟

فقال لي: فإذا كان ذلك، فادخل معهم في الركعة واعتدّ بها فإنها من أفضل ركعاتك.

قال إسحاق: فلما سمعت أذان المغرب وأنا على بابي قاعد قلت للغلام: انظر أقيمت الصلاة؟ فجاءني فقال: نعم. فقمت مبادراً، فدخلت المسجد فوجدت الناس قد ركعوا، فركعت مع أول صف أدركته واعتددت بها، ثم صليت بعد الانصراف أربع ركعات ثم انصرفت.

وتزعم الشيعة أن الصلاة خلف أهل السنة تقية ونفاقاً في الصف الأول تعادل في أجرها كمن صلّى خلف النبي ﷺ، وفات واضع هذه الرواية أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين قد نالوا الأجر العظيم بصلاتهم خلف رسول الله ﷺ، ولا أعتقد أن الرافضة يعتقدون بهذا.

عن الحلبي عن أبي عبد الله عليه قال: من صلّى معهم في الصف الأول كان كمن صلّى خلف رسول الله عليه (٢).

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٧٥/٣، الحدائق الناضرة ٧٧/١١، الوافي ١٦٤/٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢٧٩/٣، الحدائق الناضرة ٧٤/١١، الوافي ١٦٤/٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٣٨٠/٣، الحدائق الناضرة ٧١/١١.

وفي اعتقاد الرافضة أن الشيعي إذا صلّى في بيته ثم أتى مسجداً من مساجد المسلمين فصلّى معهم فيسلب حسنات الجميع، ولا أدري بأي منطق أم بأي عقيدة يمكن للعاقل أن يُصدّق هذا الهراء؟

عن الحسين بن عبد الله الأرجائي عن أبي عبد الله على قال: من صلّى في منزله ثم أتى مسجداً من مساجدهم فصلّى معهم، خرج بحسناتهم (١).

## الصلاة على موتى أهل السنة

نظراً لتكفير الشيعة لأهل السنة فإنهم لا يجوزون الصلاة عليهم، ولكن إذا اضطرتهم التقية إلى فعل ذلك، فإنهم في صلاتهم يدعون عليه بالويل والثبور والعذاب وتسليط الهوام عليه، نسأل الله العظيم أن لا يحوج المسلمين إلى صلاة الشيعة عليهم. وإليك أقوال علمائهم الذين صرّحوا بهذا المعتقد لئلا يتهمنا البعض بأننا نلقى

الكلام على عواهنه دون دليل أو برهان.

1 - الشهيد الأول - الذكرى ص ٦٠: فيه وإن كان ناصبياً فليقل ما رواه عامر بن السمط عن الصادق الله إن منافقاً مات فخرج الحسين الله فقال مولى له: أفر من جنازته. فقال: قم عن يميني فما تسمعني أقول فقل مثله. فلما أن كبر عليه وليّه قال الحسين الله أكبر اللهم العن عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة اللهم اخز عبدك في عبادك وبلادك وأصله حر نارك أذقه أشد عذابك فإنه كان يتوالى أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك.

ونحوه رواية صفوان الجمال عن الصادق على القضية بعينها فقال فيها: فرفع يده يعني الحسين عنى أوعن الحلبي عنه على: اللهم إن فلاناً لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك اللهم فاحش قبره ناراً واحش جوفه ناراً وعجله إلى النار فإنه كان يتولى أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك اللهم ضيق عليه قبره. وذكر ابن أبي عقيل أن ذلك المنافق سعيد بن العاص. فإذا رفع، فقل اللهم لا ترفعه ولا تزكه. وعن محمد بن مسلم عن أحدهما على: إن كان جاحداً للحق فقل: اللهم املاً جوفه ناراً وقبره ناراً وسلّط عليه الحيات والعقارب. قاله أبي لامرأة سوء من بني أمية وزاد: واجعل الشيطان لها قريناً. فسأله محمد بن مسلم: لأي شيء؟ قال: تعضضها الحيات والعقارب والشيطان يقارنها في قبرها. قال: أولم تجد ألم ذلك؟ قال: نعم.

٢ - المفيد: المقنعة ص٢٢٩: إن كان ناصباً فصل عليه تقية، وقل بعد التكبيرة

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٨١/٣، الحدائق الناضرة ٧٢/١١، من لا يحضره الفقيه ٢٦٥/١، بحار الأنوار ١٦٤/٠.

الرابعة: "عبدك وابن عبدك لا نعلم منه إلا شرّاً، فاخزه في عبادك، وبلادك، وأصله أشد نارك، اللهم إنه كان يوالي أعداءك، ويعادي أولياءك، ويبغض أهل بيت نبيك، فاحش قبره ناراً، ومن بين يديه ناراً، وعن يمينه ناراً، وعن شماله ناراً، وسلط عليه في قبره الحيّات والعقارب.

روي عن الصادقين على أنهم قالوا: كان رسول الله صلَّى الله عليه وآله يصلِّي على المؤمنين، ويكبر خمساً، ويصلِّي على أهل النفاق سوى من ورد النهي عن الصلاة عليهم، فيكبر أربعاً، فرقاً بينهم وبين أهل الإيمان، وكانت الصحابة إذا رأته قد صلَّى على ميت فكبر أربعاً قطعوا عليه بالنفاق. ومما يعضد هذه الرواية عنهم على ويزيدها برهاناً على صحتها، ما أجمع عليه أهل النقل: أن أمير المؤمنين على صلَّى على سهل بن حنيف كله فكبر خمساً، ثم التفت إلى أصحابه فقال لهم: إنه من أهل بدر، إيضاحاً عن وجوب الخمس تكبيرات على أهل الإيمان، ونفياً للشبهة.

- ٣ الطوسي: مصباح المتهجد ص٥٢٥: إن كان مخالفاً معانداً دعا عليه ولعنه.
- ٤ الطوسي: الرسائل العشر ص١٩٥: يدعو بعدها للميت إن كان مؤمناً،
   وعليه إن كان منافقاً.
- الطوسي النهاية ص١٤٥: يكبر الرابعة ويدعو للميت إن كان مؤمناً فإن لم يكن كذلك، وكان ناصباً معلناً بذلك لعنه.
- ٦ الطوسي: الاقتصاد ص٢٧٦: الرابعة فيدعو بعدها للميت إن كان مؤمناً
   وعليه إن كان منافقاً.
- ٧ الطوسي: المبسوط ج١ ص١٨٥: ثم يكبر الرابعة ويدعو للميت إن كان مؤمناً، وعليه إن كان ناصباً ويلعنه ويبرأ منه.
- ٨ على بن بابويه فقه الرضا ص١٨٧: إن كان ناصباً فقل: اللهم إنا لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك، اللهم فاحش جوفه ناراً، وقبره ناراً، وعجله إلى النار، فإنه كان يتولى أعداءك، ويعادي أولياءك، ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيق عليه قبره. فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه.
- 9 الصدوق (!!!): المقنع ص٧٠: وإذا صليت على المنافق فقل بين التكبيرة الرابعة والخامسة: "اللهم اخز عبدك في عبادك وبلادك، اللهم أصله أشد نارك، اللهم أذقه حر عذابك، فإنه كان يوالي أعداءك، ويعادي أولياءك، ويبغض أهل بيت نبيك. فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه.

10 - القاضي ابن البراج: المهذب ج1 ص١٣١: إن كان الميت ناصباً فقل: "عبدك ابن عبديك لا نعلم منه إلا شراً فأخزه من عبادك وبلادك وأصله أشد نارك، اللهم إنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك فاحش قبره ناراً ومن بين يديه ناراً وعن شماله ناراً وسلط عليه في قبره الحيّات.

١١ - ابن زهرة الحلبي: غنية النزوع ص١٠٤: إن كان مخالفاً للحق دعا عليه
 بما هو أهله.

۱۲ - أبو المجد الحلبي - إشارة السبق ج١ ص١٠٠: وبعد الرابعة بالترحم على الميت إن كان محقاً، وعليه إن كان مبطلاً.

17 - ابن إدريس الحلي - السرائر ج١ ص٣٥٩: ثم يكبر الرابعة، ويدعو للميت إن كان مؤمناً، وعليه إن كان مخالفاً لاعتقاد الحق، ويلعنه ويبرأ منه.

18 - بهاء الدين العاملي - الحبل المتين ص ٦٨: المشيع للجنازة قدامها وخلفها وعن أحد جانبيها مما لا خلاف لأحد في جوازه إذا لم يكن الميت ناصبياً إنما الخلاف في أن أي الأنواع أفضل، فالذي عليه كثير من الأصحاب أن المشي خلفها أو عن أحد جانبيها أفضل من المشي أمامها بل جعلوا المشي أمامها مكروها. وقال المحقق في المعتبر: مشي المشيع وراء الجنازة أو مع جانبيها أفضل من تقدمها غير أني لا أكره المشي أمامها بل هو مباح. انتهى. واستدل على الأفضلية المذكورة بأنها متبوعة وليست تابعة وبما تضمنه الحديث الثالث عشر وبما رواه سدير عن أبي جعفر عليه قال: من أحب أن يمشي الكرام الكاتبين فليمش جنبي السرير، وقال ابن أبي عقيل بوجوب التأخر خلف جنازة الناصبي لما روي من استقبال ملائكة العذاب.

١٥ - الفاضل الآبي - كشف الرموز ج١ ص١٩٣:

للميت في الرابعة إن كان مؤمناً، وعليه إن كان منافقاً.

١٦ - المحقق الحلي - المعتبر ج٢ ص٣٥٠: يدعى بعد الرابعة للميت إن كان مؤمناً، وعليه إن كان منافقاً.

1۷ - المحقق الحلي - شرائع الإسلام ج١ ص٨٢: ويستحب عقيب الرابعة: أن يدعو له إن كان مؤمناً، وعليه إن كان منافقاً.

١٨ - الحلي - تحرير الأحكام ج١ ص١٩: يكبر ويدعو للميت إن كان مؤمناً
 وعليه إن كان منافقاً.

19 - ابن فهد الحلي - المهذب البارع ج١ ص٤٢٩: للميت في الرابعة إن كان مؤمناً، وعليه إن كان منافقاً.

• ٢٠ - الأردبيلي - مجمع الفائدة ج٢ ص٤٣٣: وفيه دلالة على عدم وجوب الدعاء على المنافقين، هم الدعاء على المنافقين فعلى المخالف بالطريق الأولى ولعل المراد بالمنافقين، هم الكفار الذين يظهرون الإيمان.

11 - الفيض الكاشاني - التحفة السنية ص٣٤: حسنة الحلبي: إذا صليت على عدو الله فقل اللهم إنا لا نعلم منه إلا أنه عدو لك ولرسولك اللهم فاحش قبره ناراً واحش جوفه ناراً وعجّل به إلى النار فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيق عليه قبره. فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه. وفي حسنة محمد بن مسلم عن أحدهما ﷺ: وإن كان جاحداً للحق فقل: اللهم إملاً جوفه ناراً وقبره ناراً وسلّط عليه الحيّات.

الانصراف بعد الرابعة إنما ورد في صلاته صلَّى الله عليه وآله على منافقي زمانه وحكاية صلاته عليهم، وما ورد في الدعاء عليهم إنما ورد في الصلاة على النصاب والمخالفين من أهل السنة وإن عبر عنهم بالمنافقين أيضاً في بعض الأخبار. وها أنا أسوق ما وقفت عليه من الأخبار في ذلك لتطّلع على صحة ما هنالك، فمن ذلك ما رواه في الكافي عن عامر بن السمط عن أبي عبد الله على (أن رجلاً من المنافقين مات فخرج الحسين بن علي بيس يمشي معه فلقيه مولى له فقال له الحسين النه أن تذهب يا فلان؟ فقال له مولاه: أفر من جنازة هذا المنافق أن أصلي عليها. فقال له الحسين عليها: الله العسين الله وليه قال المحسين الله عليه وليه قال المحسين الله عليه وليه قال المحسين الله عليها فقال عليه وليه قال الحسين الله عليه وليه قال الحسين الله أكبر، العن فلاناً عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة اللهم أخز عبدك في عبادك وبلادك وأصله حر نارك أذقه أشد عذابك فإنه كان مختلفة اللهم أخز عبدك أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك صلَّى الله عليه وآله).

وما رواه في الكافي والفقيه في الصحيح عن الحلبي عن أبي عبد الله على قال: (إذا صليت على عدو الله فقل: اللهم إن فلاناً لا نعلم منه إلا أنه عدو لك ولرسولك صلَّى الله عليه وآله اللهم فاحش قبره ناراً واحش جوفه ناراً وعجّل به إلى النار فإنه كان يتولى أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك اللهم ضيق عليه قبره. وإذا رفع فقل اللهم لا ترفعه ولا تزكه). وما رواه في الكافي في الصحيح أو الحسن عن محمد بن مسلم عن أحدهما عليه قال: (إن كان جاحداً للحق فقل: اللهم املاً جوفه ناراً وقبره ناراً وسلط عليه الحيّات والعقارب وذلك قاله أبو جعفر عليها أبى، وقال هذه المقالة واجعل الشيطان لها قريناً).

وقال في كتاب الفقه الرضوي في تتمة العبارة الأولى مما قدمنا نقله عنه: (وإذا

كان الميت مخالفاً فقل في تكبيرتك الرابعة: اللهم اخز عبدك وابن عبدك هذا اللهم أصله حر نارك اللهم أذقه أليم عذابك وشديد عقوبتك وأورده ناراً املاً جوفه ناراً وضيق عليه لحده فإنه كان مُعادياً لأوليائك ومتوالياً لأعدائك. اللهم لا تخفّف عنه العذاب واصبب عليه العذاب صبّاً. فإذا رفع جنازته فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه). وهذه الروايات كلها كما ترى ظاهرة في المخالف من أهل السنة.

ويقول أيضاً في الحدائق الناضرة ج١٠ ص٤٤١: ثم تكبر الخامسة وتنصرف وإذا كان ناصباً فقل: اللهم إنا لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك اللهم فاحش جوفه ناراً وعجّله إلى النار فإنه كان يتولى أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك صلَّى الله عليه وآله، اللهم ضيق عليه قبره. وإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه، وإن كان مستضعفاً فقل: (اللهم اغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم)، وإذا لم تدر ما حاله فقل: (اللهم إن كان يحب الخير وأهله فاغفر له وارحمه وتجاوز عنه). والكلام هنا كما تقدم من ظهور كون الصلاة على هؤلاء بهذا النحو من غير التكبيرات الخمس التي في الصلاة على المؤمن.

٢٣ - الفاضل الهندى - كشف اللثام ج٢ ص٣٥٣: الدعاء للميت إذا كان مؤمناً ولعنه إن كان منافقاً أي مخالفاً، كما في المنتهى والسرائر والكافي والجامع، وبمعناه ما في الغنية والإشارة من الدعاء على المخالف، وفي الاقتصاد وكتب المحقّق: الدعاء عليه إن كان منافقاً من غير نص أو دلالة على معنى المنافق. وفي المصباح ومختصره: لعن المنافق المعاند، وفي النهاية: لعن الناصب المعلن والتبرؤ منه، وفي المبسوط: لعن الناصب والتبرؤ منه، وفي الوسيلة: الدعاء على الناصب، وفي المقنعة والهداية: الدعاء على المنافق بما في صحيح صفوان بن مهران عن الصادق عليه من قول الحسين عليه على منافق: اللهم اخز عبدك في عبادك وبلادك، اللهم أصله أشد نارك، اللهم أذقه حر عذابك، فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك. ونحوه ما في خبر عامر بن السمط وزاد في أوله: اللهم العن فلاناً عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة. وفي المقنعة والمهذب وشرح جمل السيد للقاضي الدعاء على الناصب بما في خبر صفوان، لكن زاد في أوله: عبدكِ وابن عبدك لا نعلم منه إلا شراً، ثم قال: فَاخزه في عبادك، إلى آخر مَّا مر محفوظاً عنه. قوله (أذقه حر عذابك) والفاء في (فإنه كان) وزاد في آخره: فاحشُ قبره ناراً ومن بين يديه ناراً وعن يمينه ناراً وعن شماله ناراً، وسلَّط عليه في قبره الحيّات والعقارب. وقال الصادق على عدو الله الحلبي: إذا صليت على عدو الله فقل: اللهم إنا لا نعلم منه إلا أنه عدو لك ولرسولك، اللهم فاحش قبره ناراً واحش

جوفه ناراً وعجل به إلى النار فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيق عليه قبره، فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه. وفي حسنة: إن رسول الله صلَّى الله عليه وآله قالَ في جنازة ابن أبي: اللهم احش جوفه ناراً واملاً قبره ناراً وأصله ناراً. ولاختصاص هذه الأخبار بالناصب، ونحو ابن أبي اقتصر من اقتصر على الناصب أو المنافق. ومما نص على الجاحد للحق حسن بن مسلم عن أحدهما على قال: إن كان جاحداً للحق فقل: اللهم املاً جوفه ناراً وقبره ناراً وسلط عليه الحيات والعقارب. وذلك قاله أبو جعفر لامرأة سوء من بني أمية صلَّى عليها أبي، وزاد: واجعل الشيطان لها قريناً فسأله ابن مسلم: لأي شيء يجعل الحيات والعقارب في قبرها؟ فقال: إن الحيات يعضضنها والعقارب يلسعنها والشيطان يقارنها في قبرها، قال: أوتجد ألم ذلك؟ قال: نعم شديداً.

٢٤ - السبزواري - ذخيرة المعادج٢ ص٣٢٩: ويدعو عليه أي على الميت إن كان منافقاً لعل المراد بالمنافق المخالف بقرينة المقابلة وفسره بعضهم بالناصب وذكر الشيخ في "المبسوط": الناصب، وفي "النهاية": الناصب المعلن به، وأكثر الأخبار الآتية يقتضي الاختصاص به وبعضها يقتضي العموم، والظاهر من كلام المصنف وغيره أن ذلك على سبيل الوجوب، كما في قرينة، وقال الشهيد في "الذكرى": والظاهر أن الدعاء على هذا القسم غير واجب لأن التكبير عليه أربع وبها يخرج من الصلاة وهو استدلال ضعيف إذ لا دليل على اشتراط أن يكون الدعاء على الميت أوله بعد الرابعة نعم يفهم عدم وجوب الدعاء على المنافق من رواية أم سلمة السابقة عن قريب وكذا من رواية إسماعيل بن همام الآتية عند شرح قول المصنف ثم يكبر الخامسة فيمكن انسحاب حكمه في المخالف مع تأمل فيه وقد ورد الأمر بالدعاء على المنافق في عدة روايات منها ما رواه ابن بابويه عن صفوان بن مهران الجمال في الصحيح عن أبي عبد الله عَلِيْهِ أنه قال: مات رجل من المنافقين فخرج الحسين بن علي ﷺ يمشي، فلقي مولى له فقال له: إلى أين تذهب؟ فقال: أفر من جنازة هذا المنافق أن أصلي عليه، فقال له الحسين: قم إلى جنبي فما سمعتني أقول فقل مثله، قال: فرفع يديه فقال: اللهم اخز عبدك في عبادك وبلادك اللهم أصله أشد نارك اللهم أذقه حر عذابك فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك.

وروى الكليني في الحسن عن عامر بن السمط ما يقرب من الخبر السابق وفيه: فلما أن كبر عليه وليه قال الحسين عليه : اللهم العن فلاناً عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة، اللهم اخز عبدك، إلى آخر ما مر في الحديث السابق، ومنها ما رواه الكليني عن الحلبي في الحسن، عن إبراهيم بن هاشم عن أبي عبد الله على قال: إذا صليت على عدو لله فقل: اللهم إن فلاناً لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك اللهم فاحش قبره ناراً واحش جوفه ناراً وعجّل به إلى النار فإنه كان يتولى أعداءك ويعادى أولياءك، ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيّق على قبره. فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه. ومنها ما رواه عن محمد بن مسلم عن أحدهما بهي قال: إن كان جاحداً للحق فقل: اللهم املاً جوفه ناراً وقبره ناراً وسلَّط عليه الحيّات والعقارب. وذلك قاله أبو جعفر لامرأة سوء من بني أمية صلَّى عليها أبي. وقال هذه المقالة: واجعل الشيطان لها قريناً الحديث.

وروى ابن بابويه عن عبيد الله بن علي الحلبي في الصحيح عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: إذا صليت على عدو لله على فقل: اللهم إنا لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك اللهم فاحش قبره ناراً واحش جوفه ناراً وعجله إلى النار فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيق عليه قبره فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه.

ومنها ما رواه الكليني عن ابن أبي نصر قال يقول: اللهم اخز عبدك في بلادك وعبادك اللهم أصله نارك وأذقه أشد عذابك فإنه كان يعادي أولياءك ويوالي أعداءك ويبغض أهل بيت نبيك. وعن حماد بن عثمان في الصحيح عن أبي عبد الله ﷺ أو عن من ذكره عن أبي عبد الله ﷺ قال: ماتت امرأة من بني أمية فحضرها فلما صلوا عليها ورفعوها وصارت على أيدي الرجال قال: اللهم ضعها ولا ترفعها ولا تزكها، قال: وكانت عدوة لله، قال: ولا أعلم إلا قال: ولنا. واعلم أن هذه الروايات غير ناهضة بإثبات الوجوب بناء على ما قررناه مراراً من أن الأمر المجرد عن قرينة خارجة في الأخبار الخاصية غير واضحة الدلالة على الوجوب مع معارضتها بما يفهم من رواية أم سلمة السابقة في الجملة فالحكم بوجوب الدعاء على المخالف.

٧٥ - محمد العاملي - مدارك الأحكام ج٤ ص١٧٠: ورد بالأمر بالدعاء على المنافق روايات: منها ما رواه ابن بابويه في الصحيح، عن صفوان بن مهران الجمال، عن أبي عبد الله عبي أنه قال: "مات رجل من المنافقين فخرج الحسين بن على المنافقين فخرج الحسين بن على المنافقين يمشى فلقى مولى له فقال له: إلى أين تذهب؟ فقال: أفر من جنازة هذا المنافق أن أصلي عليه، فقال له: الحسين عليه الله عنبي فما سمعتني أقول فقل مثله قال: فرفع يديه فقال: اللهم أخز عبدك في عبادك وبلادك، اللهم أصله أشد نارك، اللهم أذقه حر عذابك فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك". وما رواه الكليني في الحسن، عن محمد بن مسلم، عن أحدهما ﷺ، قال: "إن كان جاحداً للحق فقل: اللهم املأ جوفه ناراً وقبره ناراً وسلَّط عليه الحيات والعقارب". 77 - ويقول الجواهري في: جواهر الكلام ج١٢ ص٢٥-٥٠: (المنافق فأربع ولا سلام فيها). وقال الصادق على صحيح هشام بن سالم: (كان رسول الله صلّى الله عليه وآله يكبّر على قوم خمساً وعلى قوم آخرين أربعاً، فإذا كبّر على رجل أربعاً اتّهم) إلى غير ذلك من النصوص التي بها يقيد إطلاق نصوص الخمس، لا أنه يجمع بينها بالتخيير بين الانصراف بالرابعة وبين الدعاء عليه بعدها ثم يكبر الخامسة كما في حواشي الكتاب للكركي، ضرورة مخالفته لقواعد المذهب، على أن الاقتصار على الأربع لا ينافي وجوب الدعاء عليه الذي قد يدل عليه قول أحدهما على ضحيح ابن مسلم: (إن كان جاحداً للحق فقل: اللهم املاً جوفه ناراً وقبره ناراً وسلط عليه الحيات والعقارب وذلك قاله أبو جعفر على لامرأة سوء من بني أمية صلّى عليها أبي فقال هذه المقالة: واجعل الشيطان لها قريناً. قال محمد بن مسلم: فقلت له: لأي شيء يجعل الحيات والعقارب في قبرها؟ قال: إن الحيات يعضضنها والعقارب يلدغنها والشيطان يقارنها في قبرها. قلت: ويجد ألم ذلك؟ قال: نعم شديداً.

وفي خبر عامر بن السمط عن أبي عبد الله الله الله المنافقين مات فخرج الحسين بن علي الله يمشي معه فلقيه مولى له. فقال له الحسين الله النه أين تذهب يا فلان؟ فقال له مولاه: أفر من جنازة هذا المنافق أن أصلي عليها، فقال له الحسين الله أن تقوم على يميني فما تسمعني أقول فقل مثله، فلما أن كبر عليه وليّه قال الحسين الله أكبر اللهم العن فلاناً عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة، اللهم أخز عبدك في عبادك وبلادك وأصله حر نارك، اللهم أذقه أشد عذابك، فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك.

ورواه صفوان مثله بدون ذكر اللعن كالمحكي عن "المقنعة" و"الهداية" من الدعاء عليه بذلك، كما أن في الأولى والمحكي عن المهذب وشرح الجمل للقضاي الدعاء على الناصب بما في خبر صفوان لكن زادا في أوله (عبدك وابن عبدك لا نعلم منه إلا شرّاً - ثم قالا -: فاخزه في عبادك) إلى آخر ما مرّ محذوفاً منه قوله: (أذقه أشدّ عذابك) والفاء في (فإنه كان) وزادا في آخره: (فاحشُ قبره ناراً ومن بين يديه ناراً، وعن يمينه ناراً، وعن شماله ناراً، وسلط عليه في قبره الحيات والعقارب).

وفي خبر أحمد عن البزنطي قال: (اللهم اخز عبدك في بلادك وعبادك) الحديث. وفي صحيح الحلبي عن أبي عبد الله على قال: (إذا صليت على عدو الله فقل: اللهم إن فلاناً لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك، اللهم فاحش قبره ناراً، واحش جوفه ناراً، وعجّل به إلى النار، فإنه كان يتولى أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيّق عليه قبره. فإذا رفع فقل: اللهم لا ترفعه ولا تزكه).

وفي حسنه: (إن رسول الله صلَّى الله عليه وآله قال في جنازة ابن أبي: اللهم احش جوفه ناراً واملاً قبره ناراً وأصله ناراً). فما في الذكري والدروس وتبعه المحقق الثاني وتلميذه والفاضل الميسي والكاشاني من عدم الوجوب للأصل المقطوع بما عرفت، ولأن التكبير عليه أربع وبها يخرج عن الصلاة الذي فيه ما لا يخفى -واضح الضعف، بل المحكي عنه في حواشيه والموجز وشرحه وغيرها، بل قيل: إنه ظاهر كثير من الأصحاب الوجوب، نعم قد يتم عدم الوجوب بناءاً على عدم مشروعية الصلاة عليه إلا للتقية، مع إمكان القول بالوجوب على هذا التقدير وإن بعد عملاً بظاهر الأمر في خبري الحلبي وابن مسلم لكن في كشف اللثام: (وهل يجب اللعن أو الدعاء عليه؟ وجهان من الأصل وعدم وجوب الصلاة إلا ضرورة إن قلنا بذلك، فكيف يجب أجزاؤها، وهو خيرة الشهيد، قال: لأن التكبير عليه أربع، وبها يخرج من الصلاة، وعليه منع ظاهر، ومن ظاهر الأمر في خبري الحلبي وابن مسلم) قلت: لا يخفى عليك قوة الثاني على المختار من وجوب الصلاة عليه، لأن المراد به هنا نصاً وفتوى - خصوصاً مع مقابلته بالمؤمن في الصحيح السابق - المخالف كما صرح به جماعة، بل في كشفُ اللثام في شرح قول الفاضَل: (ولعنه إن كان منافقاً) أيّ مخالفاً كما في المنتهى والسرائر والكافي والجامع، وبمعناه ما في الغنية ومن الدعاء على المخالف، فما عن المصباح ومختصره - من التعبير بلعن -، والنهاية لعن الناصب المعلن والتبري منه، والمبسوط لعن الناصب والتبري منه والوسيلة.

الدعاء على الناصب لا يخلو من نظر إن أريد منه التخصيص، وحمل جميع هذه النصوص على الناصب - والمنافق في إسلامه لا داعي له بل ولا شاهد عليه، بل لا يبعد كون التعبير عنه بالمنافق ونحوه في النصوص للتقية. ضرورة عدم مشروعية الصلاة على غيره من الناصب والمنافق حقيقة إلا على بعض الوجوه التي ترجع معها إلى صورة الصلاة كالصلاة على عبد الله بن أبي الذي صلّى عليه رسول الله (صلّى الله عليه وآله) فقد يدل الدعاء عليه على الدعاء على المخالف أيضاً إلغاء للفرق بينهما وتنقيحاً للمناط فيهما، كما أن ما هو ظاهر في الناصب كذلك أيضاً، بل على بعض التفاسير له يشمل سائر المخالفين، بل قد يقال باتحادهم في الحكم معه هنا وإن لم يكونوا متظاهرين بالعداوة لآل محمد على تخيلاً منهم أنهم على عقيدتهم في الرضا عن الأول والثاني والثالث (۱)، وإلا فهم أعداء لأعدائهم ومنهم آل محمد على وأوليائهم وتدليس الحال للتقية لا يرفع أصل العداوة كما هو واضح، فقد يقال حينئذ

<sup>(</sup>١) أبو بكر وعمر وعثمان ﷺ ولعنة الله على كل من يبغضهم أو ينتقصهم.

بوجوب لعنهم أو رجحانه كما هو ظاهر القواعد والمحكي عن المنتهى والسرائر والكافي والجامع فضلاً عن الدعاء عليهم بغيره، وإن كان الأقوى عدم وجوبه أي اللعن بإطلاق الأدلة السابقة الذي لا ينافيه فعل الحسين عليه وإن أمر وليه بقوله بعد تسليم كون الذي صلَّى عليه منهم لا ناصباً أو منافقاً في إسلامه أو محكوماً بكفره أو قلنا باشتراك الجميع في ذلك، لكن الأولى في الجمع بينه وبين غيره من النصوص القول بوجوب الدعاء عليه من غير توقيت بدعاء مخصوص، والله أعلم.

ابن السمط عن الصادق الله أن منافقاً مات فخرج الحسين الله فقال مولى له: أفر من السمط عن الصادق الله أن منافقاً مات فخرج الحسين الله فقال مولى له: أفر من جنازته، فقال: "قم عن يميني فما تسمعني أقول فقل مثله، فلما أن كبر عليه وليه قال الحسين الله أكبر، اللهم العن عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة، اللهم أخز عبدك في عبادك وبلادك، وأصله حرّ نارك، وأذقه أشد عذابك، فإنه كان يتولى أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك"، ونحوه رواية صفوان الجمال عن الصادق ويا القضية بعينها، فقال فيها: "فرفع يده يعني الحسين اللهم أحس قبره ناراً واحش جوفه "اللهم إن فلاناً لا نعلم إلا أنه عدو لك ولرسولك، اللهم فاحش قبره ناراً واحش جوفه ناراً وعجله إلى النار، فإنه كان يتولى أعداءك، ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك، اللهم ضيّق عليه قبره" وذكر ابن أبي عقيل أن ذلك المنافق سعيد بن العاص.

١٩٥٠ - آقا رضا الهمداني - مصباح الفقيه ج٤ ص٥٠٠ : كان الميت منافقاً أو ناصبياً وشبهه من الفرق المنتحلة للإسلام المحكوم بكفرهم إذا اقتضت الضرورة الصلاة عليه أو كان مخالفاً اقتصر المصلي على أربع تكبيرات وانصرف بالرابعة، أما في المنافق والنواصب وغيرهما من الفرق الذين حكم بكفرهم فلأنه لا تجب الصلاة عليهم بل لا تشرع إلا لتقية وشبهها وهي لا تقتضي إلا الإتيان بصورة الصلاة عليهم كذلك مضافاً إلى دلالة الروايات بالآتية عليه، وأما المخالف فإنّا وإن قلنا بوجوب الصلاة عليه ولكن الصلاة الواجبة عليه، ليست إلا ما كان صلاة في مذهبه وهي ما اشتملت على أربع تكبيرات إلزاماً له بما ألزم نفسه، وفي المدارك قال في شرح العبارة: المراد بالمنافق هنا المخالف كما يدل عليه ذكره في مقابلة المؤمن في الأخبار وكلام الأصحاب. أقول: مقابلته بالمؤمن من يقتضي حمله على إرادة الأعم لا خصوص المخالف اللهم إلا أن يجعل تصريحهم بعدم وجوب الصلاة على من عداهم من الفرق المخالفة للحق المحكوم بكفرهم قرينة على التخصيص وكيف كان فيدل على اختصاص خمس تكبيرات بالمؤمن. صحيحة إسماعيل بن سعد الأشعري عن أبي الحسن الرضا على النبع ولا سلام فيها.

والروايات المستفيضة التي أشار إليها المفيد في مقنعته بقوله: روي عن الصادقين أنهم قالوا كان رسول الله صلَّى الله عليه وآله يصلِّي على المؤمنين ويكبّر عليهم خمساً ويصلِّي على أهل النفاق سوى من ورد النهي عن الصِلاة عليهم فيكبر أربعاً، فرقاً بينهم وبين أُهل الإيمان، وكانت الصحابة إذا رأته قد صلَّى على ميت وكبر عليه أربعاً قطعواً عليه بالنفاق. منها صحيحة هشام بن سالم عن أبي عبد الله على قال: كان رسول الله صلَّى الله عليه وآله يُكبّر على قوم خمساً وعلى قوم آخرين أربعاً، فإذا كبّر على رجل أربعاً اتهم يعني بالنفاق، وخبر أم سلمة وخبر إسماعيل بن همام المتقدمان، وما ورد في غير واحد من الأخبار التي سيأتي نقلها عند تعرض المصنف لبيانٍ ما ينبغي أن يقال في الصلاة على المنافق من الدعاء عليه باللعن والخزي ليس منافياً للاقتصار على أربع تكبيرات والانصراف بالرابعة إذ لا ينحصر موضع الدعاء للميت أو عليه في كونه عقيب الرابعة بل قد عرفت أن الأفضل بل الأحوط الإتيان به بين كل تكبيرتين، وما نسب إلى المشهور من وجوب توزيع الأدعية على التكبيرات وأن موضع الدعاء للميت بعد الرابعة فمرادهم تعين الدعاء للميت عقيب الرابعة لا انحصار موضع الدعاء فيه كيف وقد ورد في جملة من الأخبار الأمر بالدعاء له بين كل تكبيرتين بل قد يلوح من بعض الروايات الواردة في الصلاة على المنافق وقوع الدعاء عليه بعد الأولى مثل خبر عامر بن السمط عن أبي عبد الله علي الله المنافقين مات فخرج الحسين بن علي علي المنافقين معه فلقيه مولى له فقال له الحسين عليه: أين تذهب يا فلان؟ فقال له: أفر من جنازة هذا المنافق أن أصلي عليه فقال له الحسين عليها: انظر أن تقوم على يميني فما تسمعني أقول فقل مثله، فلما أن كبر وليه قال الحسين ﷺ: الله أكبر اللهم العن فلاناً عبدك ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة اللهم اخز عبدك في عبادك وأصله حرّ نارك اللهم أذقه أشد عذابك فإنه كان يوالي أعداءك ويعادي أولياءك ويبغض أهل بيت نبيك.

٢٩ - محمد أمين زين الدين - كلمة التقوى ج١ ص٢١٧: [المسألة ٢٧٠] تجب الصلاة على كل ميت مسلم، سواء كان عادلاً أم فاسقاً، وشهيداً أم غيره، حتى مرتكب الكبائر وقاتل نفسه، وحتى المخالف في مذهبه على الأحوط، إذا لم يكن ناصبياً ولا خارجياً أو غالياً، وتجب على أطفال المسلمين إذا بلغوا ست سنين، ولا تجب على من كان عمره أقل من ذلك، وفي استحباب الصلاة عليه تأمل، نعم، لا بأس بالإتيان بها برجاء المطلوبية. ولا تجوز الصلاة على الكافر بجميع أقسامه حتى المرتد إذا مات بغير توبة، ومن حكم بكفره من الفرق المنتسبة إلى الإسلام.

ربما يقول فضيلة الشيخ القرضاوي أن هذا اعتقاد الغلاة والقدماء - رغم أن بعض الذين ذكرناهم من المعاصرين - ولا يمثل رأي المعاصرين من الشيعة. أعتقد أن الشيخ القرضاوي يؤمن باعتدال الخميني ويصفه بأنه من دعاة الوحدة بين المسلمين والشيعة، فها هو الخميني يجتر ذلك المعتقد ويقول في كتابه "تحرير الوسيلة" ٧٩/١: يجب الصلاة على كل مسلم وإن كان مخالفاً للحق على الأصح(١) ولا يجوز على الكافر بأقسامه حتى المرتد ومن حكم بكفره ممن انتحل الإسلام كالنواصب والخوارج ومن وجد ميتاً في بلاد المسلمين يلحق بهم.

ويقول أيضاً في نفس الصفحة: يعتبر في المصلي على الميت أن يكون مؤمناً، فلا يجزئ صلاة المخالف فضلاً عن الكافر، ولا يعتبر فيه.

# وجوب مخالفة أهل السنة

من الأمور المسلّم بها عند الشيعة قاطبة وجوب مخالفة أهل السنة في الأخبار فضلاً عن العقائد، حتى أن مقياس صحة أي خبر عند الشيعة لا بد أن يكون ما عليه أهل السنة.

وقد يستنكر فضيلة الشيخ القرضاوي هذا الأمر، ونحن لا نسوق هذا جزافاً ولا نذكره من كتب الأقدمين من علماء الشيعة، بل نذكر هذا من كتاب لأحد علماء الشيعة الذي انخدع به كثير ممن يتصدرون الدعوة الإسلامية، فها هو الخميني يذكر سبب المخالفة في رسالته "التعادل والترجيح" ٨٢: عن إسحاق الأرجائي رفعه قال: قال أبو عبد الله عليه: أتدري لم أمرتم بخلاف ما تقول العامة؟

قلت: لا أدرى.

قال: إن عليّاً لم يكن يدين لله بدين إلا خالف عليه الأمة إلى غيره إرادة لإبطال أمره، وكانوا يسألون أمير المؤمنين عن الشيء لا يعلمون عنه، فإذا أفتاهم جعلوا له ضدّاً من عندهم ليلبّسوا على الناس.

فالسبب عند الخميني ومن يدين بدينه أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين يستفتون علياً والشيخة لا يوافق عليما أشكل عليهم، ثم يضعون نقيضه، فلهذا خبر الشيخة لا يوافق خبر أهل السنة إلا عن تقية وسيأتي تفصيله. فما رأي الشيخ القرضاوي بهذا الكلام الصادر عن كبيرهم في العصر الحاضر؟

الصحابة لم يكونوا بالصورة القاتمة من الحقد والكراهية التي صوّرها الخميني وجميع الشيعة في تعاملهم مع علي ﷺ، بل يُفضّلونه على أنفسهم في كثير من الأحيان. والشيعة قلبوا حقائق التاريخ وكتبوه بمداد من الحقد والكراهية للجيل المثالي.

<sup>(</sup>١) الخميني يقصد هنا فرق الشيعة الأخرى لا الذين لا يؤمنون بالنص على الأئمة الاثني عشر.

ولا أعلم أي جريرة ارتكبها الصحابة رضوان الله عليهم أعظم من نصرة المصطفى على ملة الكفر والممالك المصطفى على ملة الكفر والممالك المجوسية، والخميني أحد أحفادها البررة، فأراد أن ينتقم لسلفه بتشويه سيرة من أذل أجداده.

التاريخ، رغم أنف المجوس ومن يلهج بذكرهم ويعمل على إعادة سيرتهم، حفظ لنا المواقف المشرفة التي وقفها صحابة الرسول على الدفاع عن الإسلام ورسول الإسلام على، وسجّل المواقف المخزية لمن اتخذوا التشيع ستاراً للنيل من الإسلام ورسوله على ورجاله مثل النصير الطوسي الذي يترحم عليه الخميني، لا رحم الله فيهما مغرز إبرة.

ويقول الخميني أيضاً ص٨٠-٨١ من "التعادل والترجيح": البحث الثاني في حال الأخبار الواردة في مخالفة العامة وهي أيضاً طائفتان:

إحداهما: ما وردت في خصوص الخبرين المتعارضين.

وثانيهما: ما يظهر منها لزوم مخالفتهم وترك الخبر الموافق لهم مطلقاً.

فمن الأولى: مصححة عبد الرحمن بن أبي عبد الله وفيها: فإن لم تجدوهما في كتاب الله فاعرضوهما على أخبار العامة فما وافق أخبارهم فذروه وما خالف أخبارهم فخذوه.

وعن رسالة القطب أيضاً بسند فيه إرسال عن الحسن بن الري قال: قال أبو عبد الله عليه: إذا ورد عليكم حديثان فخذوا بما خالف القوم.

وعنها بإسناده عن الحسن بن الجهم قال: قلت للعبد الصالح<sup>(۱)</sup>: هل يسعنا فيما ورد علينا منكم إلا التسليم لكم؟

فقال: لا، والله لا يسعكم إلا التسليم لنا.

فقلت: فيُروى عن أبي عبد الله ﷺ شيء ويُروى خلافه، فأيهما نأخذ؟

فقال: خذ بما خالف القوم وما وافق القوم فاجتنبه.

وعلّق الخميني على ما سبق بقوله: ولا يخفى وضوح دلالة هذه الأخبار على أن مخالفة العامة مرجحة في الخبرين المتعارضين مع اعتبار سند بعضها بل صحة بعضها على الظاهر، واشتهار مضمونها بين الأصحاب بل هو المرجح هو المتداول العام الشائع في جميع أبواب الفقه وألسنة الفقهاء.

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا "موقف الخميني من أهل السنة" ٢٧/١ لتعرف من هو.

وترجيح المتعارض عند الشيعة بما يخالف أهل السنة إنما هو نتيجة تنافر أدلة أحكامهم وعقائدهم وعدم تآلفها، بينها خلاف في مدلولات رواياتهم، فأبسط شيء عندهم هو الأخذ بما يخالف أهل السنة.

ويقول أيضاً ص٨٢: ومن الطائفة الثانية: عن العيون بإسناده عن علي بن أسباط قال: قلت للرضا عليها: يحدث الأمر أجُد من معرفته وليس في البلد الذي أنا فيه أحد أستفتيه من مواليك".

قال: أئت فقيه البلد فاستفته من أمرك، فإذا أفتاك بشيء فخذ بخلافه فإن الحق فيه.

وعلّق على الرواية بقوله: موردها صورة الاضطرار وعدم طريق إلى الواقع فأرشده إلى طريق يرجع إليه لدى سد الطرق.

فمعرفة ما يخفى من أحكام لدى الشيعي وهو ببلد على ما هو خلاف عليه هو باستفتائه علماء البلد والأخذ بخلاف ما يقول، فإن الحق فيه.

والخميني والشيعة قاطبة يرون أنه إذا صدرت عن الإمام المعصوم فتوى توافق ما عليه أهل السنة، ففتياه تقية، لأنهما أضداد يستحيل اللقاء بينهما إلا إذا اجتمع الليل والنهار والظل والحرور والهدى والضلال.

وفي ذلك يذكر الخميني ص٨٢: عن عبيد بن زرارة عن أبي عبد الله على قال: ما سمعته مني يُشبه قول الناس فلا تقية فيه.

وعلّق عليها قائلاً: لا يبعد أن يكون مراده شباهة قول الناس في آرائهم وأهوائهم كالقول بالعبر والقياس والفتاوي الباطلة المعروفة عنهم كالقول بالعول والتعصيب.

وعند الخميني ومن يدين بدينه لا يتم إيمان الشيعي إلا إذا خالف أهل السنة، ومن لم يكن كذلك فهو آثم ودينه ليس كاملاً، وفي ذلك يقول الخميني ص٨٣: وأما قوله في رواية: شيعتنا المسلمون لأمرنا الآخذون بقولنا، المخالفون لأعدائنا، فمن لم يكن كذلك فليس منا.

وقوله في رواية أخرى: ما أنتم على شيء مما هم عليه، ولا هم على شيء، إنما هو إقبال على باطل سواء كان ذلك عبادة أو غير ذلك.

وأما قوله في صحيحة إسماعيل بن بزيع: إذا رأيت الناس يُقبلون على شيء فاجتنبه، يدل على أن إقبالهم على شيء وإصرارهم به يدل على بطلانه، وعلى أي حال لا إشكال في أن مخالفة العامة من مرجحات باب التعارض.

فهذا رأي الخميني في وجوب مخالفة أهل السنة، ولم ينفرد الخميني بهذا الاعتقاد، بل هو دين كافة علماء الشيعة.

ويقول ناصر مكارم الشيرازي وهو أحد مراجع التقليد عند الشيعة في كتابه "أنوار الأصول" ج٣ ص٥٨٨-٥٩٠: الثاني في أنه لماذا تكون مخالفة العامة (١) من المرجحات؟

والاحتمالات فيه أربعة (قد أشرنا إلى بعضها في تفسير قوله ﷺ: "فإن الرشد في خلافهم" في البحث عن جواز التعدي عن المرجحات المنصوصة):

١) كون الترجيح بها لمجرد التعب من الشرع لا لغيره.

 ٢) أن يكون الرشد في نفس المخالفة لهم لحسنها ورجحانها فيكون للمخالفة موضوعية.

٣) أن يكون لها طريقة إلى ما هو الأقرب إلى الواقع، فالترجيح بالمخالفة معهم
 من باب أن الخبر المخالف أقرب إلى الواقع، لأن الرشد والحق غالباً يكون فيما
 خالفهم والغيّ والباطل فيما وافقهم.

أن يكون لها طريقة إلى احتمال وجود التقية (أي طريقة جهتية، خلافاً للاحتمال الثالث الذي كان للمخالفة فيه طريقة مضمونة) فيكون الترجيح بها لأجل انفتاح باب التقية فيما وافقهم وانسداده فيما خالفهم.

والبحث هنا في تحديد ما يستظهر من روايات الباب وإن الظاهر منها ماذا؟ فنقول:

أما الوجه الأول فلا إشكال في أنه ظاهرة التعليل الوارد فيها كما لا يخفى.

وأما الوجه الثاني فهو بعيد جداً لكونه مخالفاً لظاهر التعليل الوارد فيها أيضاً، فإن الرشد بمعنى الوصول إلى الحق وسلوك طريق الهداية.

مضافاً إلى أنه خلاف ما ورد في كثير من الأمور بالحضور في تشييع جنائزهم وعيادة مرضاهم والحضور في جماعاتهم وغير ذلك(٢).

أما الوجه الثالث فيمكن أن يُستشهد له أولاً: بما رواه أبو إسحاق الأرجائي

<sup>(</sup>۱) يقصد أهل السنة، لأن العامة عند الشيعة هم أهل السنة كما يتضح من سياق كلامه، وقد سبق بيان هذا المصطلح.

 <sup>(</sup>٢) كل ذلك تقيّة كما ورد في كتبهم، وفي قراءة فاحصة لهذا الفصل - على ما يعتريه من اختصار وتقصير - يُدرك القارئ المسلم أن الآية العظمى يكذب حتى على قومه، كلامه ينطلي على العامة، أما من بحث في كتبهم يجد الكذب الصريح في هذا الادعاء.

رفعه قال: قال أبو عبد الله ﷺ: أتدري لم أمرتم بالأخذ بخلاف ما تقول العامة؟ فقلت: لا أدري. فقال: إن علياً ﷺ لم يكن يدين لله بدين إلا خالف عليه الأمة إلى غيره إرادة لإبطال أمره، وكانوا يسألون أمير المؤمنين ﷺ عن الشيء الذي لا يعلمونه، فإذا أفتاهم جعلوا له ضداً من عندهم ليلبسوا على الناس.

فإن ظاهرها أن هناك كان تعمّد في مخالفة العامة لآراء أهل البيت على ولازمه أن الغلبة في مخالفتهم للواقع فلا بد في موارد الشك من الرجوع إلى ما هو موافق للواقع غالباً وهو المخالف لآراء العامة.

ويُستشهد لهذا الوجه ثانياً: بما رواه أبو بصير عن أبي عبد الله على قال: ما أنتم والله على شيء مما هم فيه ولا هم على شيء مما أنتم فيه (١)، فخالفوهم فما هم من الحنفية على شيء.

فيبقى الوجه الرابع، ويشهد له ما رواه عبيد بن زرارة عن أبي عبد الله عليه قال: ما سمعته مني يُشبه قول الناس فيه التقية، وما سمعت مني لا يُشبه قول الناس فلا تقية فيه (٢).

إن قلت: الظاهر من قوله عليه في المقبولة: "ما خالف العامة ففيه الرشاد" إنما هو الاحتمال الثالث لمكان التعبير بالرشاد الظاهر في الموافقة مع الواقع والحق.

قلنا: إن الإنصاف أن قوله ﷺ هذا ظاهر في الطريقة إجمالاً الدائر أمرها بين الوجه الثالث والرابع فلا يمكن الاستدلال به لشيء منهما بل الظاهر هو الوجه الرابع بتناسب الحكم والموضوع في المقام.

فقد ظهر إلى هنا أن المتعيّن في المقام إنما هو الوجه الرابع، ولازمه اختصاص مرجحية مخالفة العامة بموارد احتمال التقية، فلو كان الخبران المتعارضان واردين في عصر لا يحتمل فيه التقية كعصر الإمام الرضا على يشكل ترجيح المخالف على الموافق، بل لا بد من الرجوع إلى سائر المرجحات.

ولا نظن أننا بحاجة إلى أكثر من هذا البيان الذي فضح فيه معتقد الشيعة في طريقتهم لاستنباط الأحكام ووجوب مخالفة الغير لمجرد الكره والبُغض، والله

<sup>(</sup>١) هذا حق نحن لا ننكره، المسلمون يختلفون مع الشيعة في نواحي كثيرة منها: أنهم لا يقولون بالرب الذي نعبده ولا بالرسول الذي نتبعه ولا بالقرآن الذي نتعبد بتلاوته باعتراف الشيعة أنفسهم كما هو مذكور في "إله السنة غير إله الشيعة" من هذا الفصل.

٢) انظر: الاستبصار ٣١٨/٣، التهذيب ٩٨/٨ كلاهما للطوسي، وسائل الشيعة للحر العاملي ٤٩٣/١٥،
 بحار الأنوار للمجلسي ٢٥٢/٢.

المستعان ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، والحمد لله الذي عافانا مما ابتلى به كثيراً من خلقه.

ويمكن لفضيلة الشيخ القرضاوي مراجعة المصادر التالية ليعلم بأن مخالفة أهل السنة من المرجحات عند الشيعة:

عوائد الأيام: ٢٠٢.

مستند الشيعة ج٩: ص١١٦، ج١٠: ص١٨، ج١٢: ص٢١٠.

جواهر الكلام ج٤: ١٩١، ج٣٢: ص٢٣٥، ج٣٧: ٢٤٣.

مستمسك العروة ج١: ٤٠٢، ج١٠ ١٦٨.

شرح العروة الوثقى ج١: ٣٨٧، ج٢: ٦٢.

جامع المدارك ج٤: ٢١٨، ج٦: ٣٢٢.

مصباح المنهاج - طهارة ج١: ٢٠١، ٢٠٢.

فقه الصادق ج۷: ۲۲۲، ج۱۱: ۳۰۶، ج۱۱: ۷۷، ج۱۰: ۱۷۳، ج۱۰: ۲۰۲، ج۲: ۲۰۲، ج۲: ۲۰۲، ج۲: ۲۰۲، ج۲: ۲۰۲، م. ۲۰۲: ۲۰۸، ج۲: ۲۰۸، ج۲: ۲۰۸، ج۲: ۲۰۸، ج۲: ۲۰۸، ج۲: ۲۰۸، منهاج الفقاهة ج۱: ۵۰، ج۰: ۱۷۲.

ومن منطلق وجوب مخالفة الشيعة لأهل السنة، فإنهم يزعمون بأن كل خبر ورد موافقاً لأهل السنة فهو تقية، لذا كثيراً ما يُصدم القارئ لكتب الشيعة بأقوال: "ورد تقية لأنه مذهب العامة (يقصدون أهل السنة) أو محمول على التقية لموافقته مذهب العامة" إلى غير ذلك من العبارات التي يضيق المقام بذكرها، ومن أراد الاستزادة فعليه بمراجعة الكتب التالية، وهي غيض من فيض، ولو أردنا استقصاء ذلك لاحتجنا إلى مجلدات. وسوف نقتصر على الكتب الأربعة المعتمدة عند الشيعة:

ورحم الله تعالى الإمام المجدّد الشيخ محمد بن عبد الوهاب الذي أدرك هذه الحقيقة منذ أمد بعيد، حيث يقول كله تعالى وغفر له في كتابه "رسالة في الردّ على الرافضة" ص٠٣-٣١: إنهم جعلوا مخالفة أهل السنة والجماعة الذين هم على ما عليه رسول الله على وأصحابه أصلاً للنجاة، فصاروا كلما فعل أهل السنة شيئاً تركوه، وإن تركوا شيئاً فعلوه، فخرجوا بذلك عن الدين رأساً. فإن الشيطان سوّل لهم وأملى لهم، وادّعوا بأن هذه المخالفة علامة الفرقة الناجية وقد قال على: "الفرقة الناجية هي السواد الأعظم وما أنا عليه وأصحابي". فلينظر إلى الفرق ومعتقداتهم وأعمالهم فما وأقار أصحابه كما لا يخفى على منصف ينظر بعين الحق. فهم أحق أن يكونوا الفرقة الناجية، وآثار النجاة الظاهرة فيه باستقامتهم على الدين من غير تحريف، وظهور الناجية، وآثار النجاة الظاهرة فيه باستقامتهم على الدين من غير تحريف، وظهور مذهبهم وشوكتهم في غالب البلاد، ووجود العلماء والمحدّثين والأولياء والصالحين فيهم، وقد نزع الولاية عن الرافضة فما سمع فيهم ولي قط.



#### الفصل الثالث

#### إيران وحركة طالبان

تطرق التسخيري في البرنامج إلى حركة طالبان وقال: "مواقف طالبان اليوم حلقة من حلقات التآمر على الثورة الإسلامية (!!!) التي استهدفتها من جهتها الشرقية هذه المرة". وأضاف التسخيري: "أي إسلام هذا يعمل على زعزعة أمن دولة القرآن أو التشكيك في مبادئها؟". وأكد: "إن إلهاء الثورة الإسلامية (!!!) يصب في خانة سياسات الاستكبار العالمي التي تدرجت في ضرب الثورة".

وهاجم التسخيري بشدة حركة طالبان زاعماً أنهم (شوهوا الكثير من القيم) و(عرضوا صوراً كثيرة خاطئة للإسلام) وأنهم (يعملون على إلهاء الثورة الإسلامية (!!!) وضرب أمنها السياسي).

وكان تعليق فضيلة الشيخ القرضاوي لا يتناسب في رده على هذه الافتراءات فكان مما قال: "والله أنا كنت أتوقع من صديقنا (!!!) العلامة الشيخ التسخيري لهجة أخف وأحكم من هذه اللهجة، لأن هذه اللهجة في الحقيقة كما أشرت هي تصعيد، ونحن لسنا في حاجة إلى التصعيد".

وحول قتل الإيرانيين السبعة من قبل حركة طالبان قال فضيلة الشيخ: "لا نوافق على ما فعلته طالبان في قضية الدبلوماسيين".

وكنا نتمنى على فضيلة الشيخ القرضاوي أن لا يتعجل في إصدار حكمه وأن يتريث حتى تنكشف له بعض الأمور التي خفيت على كثير من الناس، وبعد ذلك يصدر حكمه الذي يرتضيه دون إلزام المشاهدين برأيه. كما كنا نتمنى من فضيلته أن لا ينساق وراء أكاذيب الذي يسمي نفسه بـ"التسخيري"، ولا أظن أن فضيلة الشيخ القرضاوي يعرف التسخيري تمام المعرفة حيث إنه المسؤول عن التبشير بالدين الشيعي

في أرجاء المعمورة بتكليف من القيادة الإيرانية وإنه يصرف الملايين من أجل إغواء الشباب المسلم وإدخالهم في دين الشيعة، وليقرأ فضيلة الشيخ القرضاوي الإحصائيات في أفريقيا وحدها كم من الشباب المسلم ارتد عن دينه واعتنق دين الشيعة، وكم من الكتب التي ساهم في طباعتها صديقه والتي تذكر صحابة الرسول على بالسوء.

ولجلاء الحقيقة عن موضوع نزاع إيران مع حركة طالبان أذكر لفضيلة الشيخ القرضاوي مقالاً لأحد الأساتذة المختصين بالدين الشيعي تطرق فيه إلى بيان خلفية الإيرانيين السبعة الذين تبكيهم إيران وتأسف على ذلك فضيلة القرضاوي، وليته تأسف على ألوف الشباب المسلم السنة الذين يلقون مصرعهم في دولة الصديق التسخيري، أم إن دماء الشيعة أغلى من دم المسلمين السنة؟!!! ولنذكر المقال مع العلم بأن الكاتب له إسهامات فكرية في جلاء حقيقة الشيعة وقد استفدنا من كتبه. يقول كاتب المقال حفظه الله تعالى:

منذ عدة سنين والفصائل الأفغانية تتقاتل في أفغانستان، فتارة يحتل هذا الفصيل مدينة، ثم يعود الفصيل الآخر ويخرجه منها بعد معارك ضارية، وهكذا فقد أصبحت الحروب أمراً عادياً - في هذا البلد المنكوب - لا تثير استغراب أحد، ولا تعني شيئاً مهماً بالنسبة للأمم المتحدة. أما دول الجوار فيختلف موقفها اختلافاً يتناسب مع مصالحها، فإيران منذ بداية هذه الحرب تتبنى الأحزاب الأفغانية الشيعية وتقدم لها ولحلفائها كل أنواع المدعم، وباكستان تدعم الطرف الذي تطمئن إليه، وقد تستبدله بطرف آخر لكنها لا تنطلق من منطلق مذهبي بل من منطلق حساباتها الأمنية المعروفة، وقد تختلف هذه الحسابات من حكومة إلى حكومة أخرى، كما أن حسابات العديين الباكستانيين ربما تختلف عن حسابات المدنيين.

وبغض النظر عن تأييد هذه الدولة أو تلك من دول الجوار، فالحرب قائمة، وتكاد تكون من الأمور المنسية على المستوى العالمي.. وفي هذه الأجواء سمع العالم أن مدينة مزار شريف سقطت بأيدي قوات طالبان!!، وليس في مثل هذا الخبر أي شيء جديد، ففي عام ١٩٩٧م سقطت هذه المدينة بأيدي قوات طالبان ثم عاد حزب الوحدة الشيعي وحلفاؤه، وأخرجوا طالبان منها بعد أن ألحقوا بهم مذبحة فظيعة.. إذن لا شيء يدعو إلى الاستغراب والدهشة.

إيران وحدها اهتمت بسقوط مزار شريف بأيدي طالبان اهتماماً غير عادي، وتحركت على محورين:

المحور الأول: عسكري، فقد دعا مرشدُها الحرسَ الثوري إلى القيام بمناورة

حربية على حدود إيران مع أفغانستان، وفي فترة زمنية قصيرة تحرك [٧٠.٠٠٠] جندي، وأجروا مناورتهم بأسلحة متطورة، ورافق هذه المناورة تنديد بطالبان وتلويح بإعلان الحرب عليها يبلغ أحياناً حد التصريح، كما رافقها "مارشات" عسكرية تذكر ببداية الحرب العراقية الإيرانية، وفي نهاية المناورة جاءت الأوامر من القيادة العليا ببقاء هذه القوات في مواقعها انتظاراً لصدور أوامر أخرى إليها.

وزادت حدة التوتر بعد سيطرة طالبان على مقاطعة "باميان" التي يعتبر معظم سكانها من الشيعة، ولم يعد [٧٠٠٠٠٠] جندي من حرس الثورة كافياً لتهديد طالبان، فصدرت أوامر مرشد الثورة بإرسال [٢٠٠.٠٠٠] جندي من الجيش من مختلف القطاعات العسكرية، وتحرك هذا العدد الكبير حيث أخذ مواقعه على حدود إيران مع أفغانستان، وفي المقابل تحركت قوات أفغانية وأخذت مواقعها على حدود بلدهم مع إيران، وأصبحت الأجواء بين البلدين أجواء حرب.

أما على المحور الإعلامي والسياسي، فقد جرى تعبئة واستنفار مختلف أجهزة الإعلام ضد طالبان، ومن يستمع إلى إذاعاتهم المرئية وغير المرئية يظن أنه لم تعد هناك مشكلة في العالم إلا مشكلة طالبان. . هذه الحركة الهمجية المتوحشة [على حد قولهم] التي فتكت بالشعب الأفغاني الآمن، وحفرت له الأخاديد، ثم ها هي تهدد دول الجوار، ومن باب أولى فهي تهدد الأمن العالمي، ولهذا فقد أرسلت الوفود إلى بعض الدول العربية والعالمية لتأييدها وشد أزرها، كما تقدمت بشكوي إلى مجلس الأمن الدولي، تطلب منه معاقبة طالبان وردعها، وإذا لم ترتدع فليس هناك إلا

ترى ما الذي فعله طالبان، وأية جريمة ارتكبوها نحو إيران حتى قامت الأخيرة بقرع طبول الحرب؟!

تقول إيران: أقدمت حركة طالبان على قتل سبعة ديبلوماسيين إيرانيين عند اقتحامهم لمزار شریف، وطالبان ترد على هذا الادعاء بما یلي:

- صحيح أن عناصر من طالبان قتلوا هؤلاء الإيرانيين، لكن هذه العناصر لم تكن منضبطة وستعاقب على هذا العمل.
- ٢ الإيرانيون الذين قتلوا كانوا يحاربون مع حزب الوحدة الشيعي، ولم يكونوا مسالمين يطلبون الأمان، وكانت إيران قد طلبت منهم مغادرة مزار شريف قبل احتلال طالبان لها، لكنهم اختاروا البقاء مع كل ما يترتب عليه من تكاليف.
- ٣ قال المتحدث باسم طالبان وكيل أحمد متوكل ما موجزه: في عام ١٩٩٧

وعندما عادت المعارضة واستولت على مزار شريف كان حزب الوحدة الشيعي قد أسر عدة آلاف من طالبان، ثم اقتادوهم إلى مناطق نائية بالبلاد، وأطلقوا عليهم النار، وقال الصحافيون الذين رأوا الجثث إن أيدي العديد منهم كانت مشدودة الوثاق، وعثر على مقابر جماعية تضم ما يصل إلى ألفي جثة غرب مزار شريف، وأضاف: في ٩٨/٩/١٦ عثرت طالبان على ثلاث مقابر جماعية تضم جثث [٩٠٠] من طالبان قرب مزار شريف، وقتلوا [٣٠] عنصراً من طالبان في [باميان]، واقتادوا [١٥] إلى الأسر في إيران.

كان المتحدث باسم طالبان يرد على نفاق الأمم المتحدة لإيران، كما كان يرد على تهافت ادعاءات إيران.

ومن خلال هذا الرد، بل من خلال الأدلة والشواهد الواضحة يتبين لنا أن إيران ليست طرفاً حيادياً في الحرب الأفغانية، لقد رمت بثقلها منذ بدايتها مع الأحزاب الشيعية وحلفائها، وإلا فما الذي يجعلها تبارك المجازر التي ارتكبها حزب الوحدة الشيعي التي كانت ضحيتها عدة آلاف من طلاب العلم الشرعي، والقتلة اليوم معززون مكرمون في دولة رافضة إيران سواء كانوا من الشيعة أو من حلفائهم؟!

وأين نفاق الأمم المتحدة، وهي التي لا يجوز لها الادعاء بعدم العلم، لأن أخبار القبور الجماعية نقلت بالتواتر من الأعداء والأصدقاء، ومن المراكز والمؤسسات العالمية التي كانت لا تزال موجودة في كابل وفي غيرها.

إذن: فإن قتل سبعة ديبلوماسيين ليس السبب الأساسي في الموقف الذي اتخذته إيران بعد احتلال طالبان لمزار شريف، وليست إيران من الدول التي تحترم العهود والمواثيق الدولية، وما نسينا إقدامها على احتلال السفارة الأمريكية في طهران، بعد انقلابهم على الشاه بأشهر قليلة، ولا نسيت الأمم المتحدة المنافقة عمليات نسف السفارات، وخطف الطائرات كما أنها لم تنس احتجاز الرهائن، ومن بين العشرات مبعوث الكنيسة الأنكليكانية الدكتور "تيري ويت" الذي ذهب وسيطاً فأصبح رهينة. هؤلاء آخر من يحق لهم التكلم عن مواثيق الأمم المتحدة، وحرمة السفارات مع عدم التعرض لرجال السلك الديبلوماسي، هذا إذا افترضنا أن الإيرانيين قتلوا داخل السفارة الإيرانية أو أنهم من رجال السلك الديبلوماسي.

إن أجهزة الإعلام العالمية بدأت تتحدث عن السبب الحقيقي الذي دعا إيران إلى استنفار قواتها ووضعها في حالة تأهب، فنشرات الأخبار لا تخلو من تعليق أو تصريح أو تحليل لمسؤولين كبار يتحدثون فيه عن إيران الشيعية وطالبان السنية، وهؤلاء المسؤولون السياسيون من قادة دول الشرق أو الغرب يدلون بهذه التصريحات بعد لقاءات لهم مع مسؤولين إيرانيين.

فنغمة الشيعة والسنة والصراع بينهما يفهمها الإعلاميون والسياسيون من إيران وحدها، وليس من غيرها، أما الحكومات التي تنتهج شعوبها نهج أهل السنة والجماعة فهي لا تهتم إلا بمصالحها، وبكل ما يضمن لهم الاستقرار والاستمرار على كراسي الحكم.

إيران وحدها دون غيرها أدركت أن احتلال طالبان "لمزار شريف" هذه المرة ثم "باميان" يعني قيام دولة سنية يديرها طلبة علم لم تلوثهم أوحال السياسة، وقيام هذه الدولة سيقطع الطريق على مبدأ تصدير الثورة الذي ينتهجه حكام طهران، ومن ناحية ثانية فإن قيام هذه الدولة سيفجّر صحوة سنية في شبه القارة الهندية ثم في إيران ثم في العالم الإسلامي كله، ولهذا فلا بد من وأد هذه الحركة وهي في مهدها قبل أن يأتي زمن يصعب فيه القضاء عليها.

ولا بدلي هنا من الاعتراف بل الإعجاب بقدرة الإيرانيين وشيعتهم في العالم على تنظيم أنفسهم، وتحديد هدفهم، وتوزيع الأدوار فيما بينهم. . كما أنه لا بدلي من الاعتراف بأن أهل السنة أو المنسوبين لأهل السنة لا يزالون كما كانوا عشية قيام انقلاب خميني وشيعته، وسأعقد فيما يلي مقارنة بين الطرفين:

الموقف الشيعي: هناك خلافات بين الشيعة الاثني عشرية في العالم تصل إلى حد التكفير أحياناً وهناك أيضاً معتدلون منهم ومتشددون. لكنني عندما أتابع كل حدث هم طرف فيه ألحظ أن الفروق بينهم تختفي، والخلاف يبقى في الأسلوب وفي القيام بالدور المطلوب.

وهذا الحدث كغيره: صحفهم الناطقة بلغات كثيرة.. مراجعهم وشخصياتهم المرموقة.. العاديون منهم.. هؤلاء جميعاً لم تعد لهم مشكلة إلا حركة طالبان، هذه الجماعة المتوحشة - على حد قولهم - التي تنفذ المخططات الأمريكية في المنطقة.. وتحاول شق صفوف المسلمين وإثارة النعرات المذهبية بينهم.

قرأت بيانات كثيرة في هذا الشأن وكلها تدندن حول النيل من طالبان، ففي لبنان قرأت بياناً لمرجعهم حسين فضل الله، وبياناً آخر لرئيس المجلس الإسلامي الشيعي الأعلى في لبنان الشيخ محمد مهدي شمس الدين، ولأن هذا الأخير يمثل اعتدالهم (!!) فلا بأس من نقل فقرات من بيانه:

دعا الشيخ محمد مهدي شمس الدين قادة ومرشدي وكوادر الحركات

الإسلامية، إلى اتخاذ مواقف تحفظ وحدة الأمة الإسلامية، إزاء ما يجري في أفغانستان من ذبح وتدمير همجي وهتك للأعراض وهدر للدماء موضحاً أن هذا الذي يجري ليس قضية شيعية أو إيرانية، بل قضية إسلامية عامة. . ثم أضاف قائلاً: إن طالبان عميلة لأمريكا، وإنها ليست وطنية ولا سنية ولا مشروعاً إسلامياً. [عن الشرق الأوسط: ١٩٩٨/٩/١٧].

ليأذن لنا شمس الدين وكل من يحترم تصريحاته ويثق باعتداله في تسجيل الملحوظات التالية:

أين شمس الدين من المجازر التي ارتكبها حزب الوحدة الشيعي بحق قوات طالبان وأنصاره عام ١٩٩٧؟ ألم تأته أنباء القبور الجماعية، ففي قبر واحد تم اكتشاف [٩٠٠] . أم أن هؤلاء عند شمس الدين كفار سنة وعملاء لأمريكا، وقدم واحد من الإيرانيين الشيعة السبعة أفضل منهم؟!

وأين سعة صدر شمس الدين، ورقة مشاعره من المذابح التي أوقعها شيعة لبنان بسكان مخيمي صبرا وشاتيلا. المخيمان في بيروت المدينة التي يقيم فيها رئيس المجلس الشيعي الأعلى في لبنان. ألم يسمع أنات الثكالى وهتك أعراض العذارى من بنات أهل السنة، ألم تطرق مسامعه أخبار المسنين الذين قضوا نحبهم أو أخبار الأطفال الذين قتلوا وهم في أحضان أمهاتهم في الأخدود الذي حفرته منظمة أمل الشيعية لهم. وماذا عنده من تفسير يتحفنا به - أو يفلسفه لنا - عن تناوب اليهود والموارنة والشيعة في تدمير المخيمات الفلسطينية في بيروت على رؤوس سكانها. أم هذه دعايات يبثها عملاء الاستعمار الذين يهدفون إلى إشاعة الفرقة؟!

أم أن وحدة المسلمين في مفهوم الشيعة تعني أن يفعلوا بنا كل ما يقدرون عليه من ذبح وقتل ونشر للتشيع وتصدير لثورتهم، ونحن نبقى ساكتين، وإن قلنا لهم: كفوا أيديكم وارفعوا سيوفكم عن رقابنا اتهمونا بمختلف الاتهامات؟!

يقول شمس الدين: "إن طالبان عميلة لأمريكا، وإنها ليست وطنية ولا سنية ولا مشروعاً إسلامياً".

ليتفضل وليحدثنا كيف توصل إلى هذه النتيجة العجيبة، والعجائب فيما يصرح به ويقول كثير وكثير.

مبلغ علمنا وعلم كل من يتابع الأحداث أن أمريكا لم تعترف بطالبان، وكذلك الأمم المتحدة، في حين يعترف هؤلاء جميعاً بحكومة رباني وحلفائه حزب الوحدة الشيعي، هذا من جهة؛ ومن جهة أخرى، فهناك مشكلة يصعب حلها بين أمريكا

وطالبان، فالأولى تطالب الثانية بتسليمها ابن لادن وغيره من المجاهدين الذين كانوا يقاتلون في أفغانستان أيام الغزو الشيوعي، والثانية ترفض بقوة، وتقول: حتى لو قدمت لنا أمريكا أدلة مقنعة على تورط ابن لادن في تفجير سفارتيها في كل من كينيا وتنزانيا لن نسلمه إليهم، لأنه لا يجوز تسليم مسلم لكافر ليحاكموه في بلدانهم، ومن جهة ثالثة فقد أقدمت أمريكا على ضرب أفغانستان بالصواريخ بسبب إيوائها لمن تسميهم بالإرهابيين، فكيف يريد منا شمس الدين أن نغفل عن هذه الحقائق كلها ونصدق ادعاءه؟!

وإذا كان رئيس المجلس الشيعي الأعلى في لبنان يتهم طالبان بالعمالة لأمريكا دون أن يقدم دليلاً على ذلك، فنحن نقدم له بعض ما نشر من أدلة تدين إيران بهذه التهمة.

الشاه وأركان نظامه نشروا في مذكراتهم أن أمريكا كانت متورطة في التآمر عليهم لصالح انقلاب خميني، ومثل هذه المذكرات صدرت عن مسؤولين سابقين في الإدارة الأمريكية، ونظام خميني نفسه اعترف بهذه الاتصالات، ولكنه زعم أنه لم يكن له علم بها، وسارع إلى الحكم بالإعدام على بعض أركان الحكم مثل قطب زاده وزير الخارجية الأسبق وغيره دون أن يعطيهم فرصة ليدافعوا عن أنفسهم ويبينوا للملأ حقيقة موقفهم.

بينما كانت الحرب العراقية الإيرانية على أشدها حطت طائرة أمريكية في مطار طهران محملة بنوعية من الأسلحة، وكان على متنها وفد من الإدارة الأمريكية جاؤوا برحلة سرية ليبرهنوا على صدق موقف بلدهم من النظام الإيراني، وليتوجوا بهذه الزيارة اتصالات بين البلدين تكللت بالنجاح، غير أن الأمور خرجت عن نطاق السرية فاضطرت إيران إلى الإعلان عن هذه الطائرة وعن هذه الزيارة، وتأكد أن هذه الاتصالات كانت تتم بعلم الخميني، ونحيل شمس الدين وشيعته إلى الوثائق التي نشرت في أمريكا تحت عنوان "إيران غيت" ليعلموا أن ما نقوله ليس مجرد اتهام يعوزه الدليل، وليتذكروا أن إيران هي التي أطلقت على أمريكا الشيطان الأكبر، وهذا هو تعاملهم معه، فلا حرج عليهم إذن من التعامل مع الشيطان الأصغر [أقصد إبليس].

وإذا كانت هذه الأدلة - رغم أهميتها - غير كافية عند شمس الدين وشيعته فعندنا ما هو أدهى وأمر.

لأمر يريده الله جلَّ وعلا سقطت طائرة إسرائيلية فوق الأراضي "الأوكرانية"،

وسقوط طائرة فوق أراض أجنبية لا بد وأن يتصدر نشرات الأخبار في الإذاعات العالمية المرئية وغير المرئية، ولا بد للبلد الذي سقطت الطائرة فوق أراضيه من إجراء تحقيق لمعرفة سبب سقوط الطائرة، ولا بد من إعلان هذا التحقيق. وجاءت نتيجة التحقيق لتقول: إن هذه الطائرة كانت محملة بالأسلحة الإسرائيلية الصنع، وكانت الطائرة متجهة برحلة سرية إلى إيران، ولم تكن هذه أول طائرة إسرائيلية محملة بالأسلحة تصل إيران، ولا أول اتصال وتعاون مشترك بين البلدين ضد العدو المشترك - العراق -.

هذه أمثلة اخترناها على عجل لنقول من خلالها لشمس الدين: إذا كنت ترمي طالبان بأمر لم تقدم دليلاً عليه، فالأدلة عندنا كثيرة على تورط نظام الآيات مع أمريكا ومع إسرائيل، والتاريخ الإسلامي حافل بالأدلة على تعاونكم مع أعداء الإسلام ضد أهل السنة.

الموقف السني: إذا كان الموقف الشيعي من هذه المسألة - ومن كل مسألة خارج إطار المذهب - موحداً وهادفاً ومستنفراً، فالموقف السني ليس كذلك، ومن الممكن في هذا الصدد اختيار الأمثلة التالية:

١ نحن نهتم بقضایا أهل السنة والجماعة، ونتابع أخبار حركة طالبان منذ ظهورها،
 لكننا وحتى هذه اللحظة لم نستطع تجميع معلومات دقيقة شاملة عنها، ولا نحب أن نجازف في المواقف التي نتخذها.

وملخص ما تجمع عندنا أن أتباع هذه الحركة طلاب علم يدرسون في الكليات والمعاهد الشرعية في كل من أفغانستان وباكستان، وكانت لهم مشاركات جادة في حرب أفغانستان مع الشيخين يونس خالص وجلال الدين حقاني، وبعد انتهاء الحرب عادوا إلى مقاعد الدراسة، ولكن عندما نشبت معارك بين فصائل المجاهدين الأفغان، وطال أمدها، وتعددت خسائرها، وتعذر الاتفاق على حلِّ فيما بينهم، قرر طالبان العمل على تحرير بلدهم من هؤلاء الذين جعلوا من الحروب وسفك الدماء مهنة لهم.

وخلال زمن قصير جداً سقطت المقاطعات بأيديهم واحدة تلو الأخرى، وقيل إن "ميليشيات" بعض الأحزاب الإسلامية كانت ترفض أوامر قيادتها الصادرة بالتصدي لهم وقتالهم لأن للعلماء وطلاب العلم الشرعي هيبة في قلوب عامة الأفغان. وقيل أيضاً أن الجيش الباكستاني يدعمهم، وقد قلنا فيما مضى أن الجيش الباكستاني لا يمثل بالتأكيد موقف الحكومة الباكستانية، غير أن الجيش ينفي أن يكون قد ساعدهم.

والأخبار التي ينقلها القادمون من أفغانستان أو من باكستان تؤكد أن طالبان

استطاعت نشر الأمن والاستقرار في المناطق التي سيطروا عليها، وإضافة إلى ذلك فقد نأوا بأنفسهم عن سياسة التحالف مع حزب إسلامي ضد حزب آخر، أو سياسة المواقف المتناقضة، وأصروا على تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية.

من الطبيعي أن تقف الأحزاب الإسلامية ضدهم منذ البداية، كما أنه من الطبيعي أن تقف منهم إيران موقفاً عدائياً لأنها تعلم بأنهم متمسكون بالمذهب الحنفي، وموقف طلاب العلم الأحناف من الشيعة معروف ومشهور.

هذا ما نعرفه عن هذه الحركة، وهي معرفة غير كاملة، إذ لا بد من الالتقاء بهم ومناقشتهم فيما ينسب إليهم، ونخشى أن يكون هذا الذي ينسب إليهم من أكاذيب الرافضة وحلفائها من الأحزاب الأفغانية التي خسرت مواقعها وفقدت ثقة الناس بها.

وفيما أظن أن موقف كثير من الدعاة لا يختلف عن موقفنا: حسن الظن بهم مع التطلع للقاء مسؤولين فيهم، وعدم الإفراط في التفاؤل.

٢ ـ نقلت صحيفة الرأي العام السودانية عن الرئيس السوداني عمر البشير قوله لدى استقباله المستشار الرئاسي الإيراني محمد على التسخيري:

"إن ميليشيا طالبان الأفغانية تشوه صورة الإسلام، وأضافت الصحيفة أن البشير يعيب على طالبان بوجه خاص حرمانها المرأة من حقها في العمل والتعليم والتعبير عن رأيها، وتحريم تصوير النساء، وإبعادهن عن التلفزيون، وتشجيعهن على زراعة المخدرات".

الرئيس السوداني يمثل جماعة إسلامية تحكم السودان، فهو كرئيس كان من المفترض أن لا يتسرع بالإدلاء بتصريح قد يندم عليه فيما بعد، ومن جهة أخرى كان من الواجب عليه أن يعرب عن عرض وساطته على الأقل بين إيران وأفغانستان عند استقباله لمستشار الرئيس الإيراني، ومن جهة ثالثة فهو ليس أهلاً للإفتاء في مسألة تحريم صور النساء وفي إبعادهن عن التلفزيون، وإذا كانت هذه هي مشكلة طالبان، فعلاجها معهم ليس فيه أدنى صعوبة لأن موقفهم هذا نابع من اجتهاد فقهي، وللاجتهاد عند أهل السنة ضوابط وإن اختلفت مذاهبهم، وبالعكس قد يقول طالبان للبشير: أنتم في دستوركم ألغيتم حد الرجم، وهذا منكم تشويه لصورة الإسلام.. وأنتم لا تكفرون اليهود والنصارى، وهذا ليس موقفاً فقهياً، وإنما موقف عقدي خطم.

إن موقف عبد الحليم خدام نائب الرئيس السوري عند استقباله لمسؤول إيراني كان أفضل من موقف عمر البشير، لأنه حذّر من الصراع المذهبي ونتائجه بشكل عام،

وإنه لمن المخجل أن نضطر إلى هذه المقارنة بين النظام النصيري في دمشق، ونظام الجبهة القومية في السودان.

٣ ـ كثير من الجماعات الإسلامية المنسوبة إلى أهل السنة تاريخياً تعاطفت مع الموقف الإيراني، وكان بعض ما قالته لا يختلف إلى حد بعيد عما قاله شمس الدين أو حسين فضل الله في لبنان، وسوف أذكر مثالاً على ذلك:

كتب أحد الإسلاميين مقالاً قال فيه:

"إننا نذكر الإخوة في إيران أننا ومعنا كل القوى الثورية الأصلية في الوطن العربي وقفنا مع ثورة إيران الإسلامية ضد العراق أثناء سنوات الحرب المشؤومة بينهما... وكان هذا الموقف المبدئي، أي أننا وقفنا مع إيران المسلمة ضد قومنا وإخواننا من عرب العراق، لأننا ينبغي أن نقف مع المظلوم ضد الظالم، ومع المعتدى عليه ضد المعتدي، ومع الذين أعلنوا عداءهم الصريح ضد أمريكا والصهيونية ضد من ارتكبوا ضدهم عدواناً مشبوها، بل كان معنى ذلك أيضاً بلغة المذهب والطائفة أننا وقفنا مع شيعة إيران ضد سنة العراق... ومسألة السنة والشيعة عندنا هي بلا شك لا وزن لها ولا قيمة، وهي من مخلفات وتراكمات العصور القديمة التي ينبغي تصفيتها أو إذابة الفروق والخلافات فيها، فنحن نؤمن بالإسلام الواحد، إسلام القرآن الكريم والسنة الشريفة وصحابة رسول الله على لا نفرق بين أحد منهم ".

حرصت على ذكر هذا المقطع دون ذكر اسم الكاتب لبيان جهله الفاضح، ولعله يقرأ هذه الكلمات فيستفيد منها، ثم يشكرني على عدم ذكر اسمه.

وأكتفي هنا بالتعليق على قوله: إن السنة والشيعة عنده هي بلا شك لا وزن لها ولا قيمة. ثم قوله: إنه يؤمن بالإسلام الواحد، إسلام القرآن والسنة وصحابة رسول الله حيث إنه لا يفرق بين أحد منهم. صاحبنا بهذا الاعتقاد كافر عند الشيعة شأنه شأن عموم أهل السنة، والصحابة الذين يؤمن بهم كفار عند الشيعة، والسنة عندهم لا تعني السنة التي يعنيها الكاتب، بل سنة المعصومين من آل البيت، وإذا كان المذهب السني عند هذا الأخ لا يعني شيئاً فالشيعة عند أصدقائه الإيرانيين كل شيء، قد يخدع بظاهر قولهم إذا اجتمعوا بأمثاله، ولكن هذا منهم تقية، ولو احترم هذا الأخ عقله، وعاد إلى أمهات كتب الشيعة في القديم والحديث، ونختصر الطريق عليه إن شاء فنطلب منه أن يعود لوصية الخميني التي وزعتها حكومة الآيات بعد موته لتبين له اعتقاد القوم بكفر أهل السنة ومنهم الصحابة رضوان الله عليهم.

هذه هي خلاصة موقف أهل السنة - فيما قدر لي أن أطلع عليه -، فالذين يتعاطفون مع طالبان قلة، وهم مثلنا لم يلتقوا بطالبان، ولا يزال هناك كثير من الأسئلة عنهم يحتاج إلى أجوبة، أما غير المتعاطفين مع طالبان فهم بين مؤيد لإيران، مصدق لمزاعمها، وحيادي لا مع هؤلاء ولا مع هؤلاء.

ويأتي هذا الموقف السني المضطرب ليذكرنا - كما قلت فيما مضى - بالموقف نفسه قبل حوالي عشرين عاماً، أي عشية انقلاب الخميني وآياته، وإنه لمن المؤسف أن لا يستفيد إخواننا ويعتبروا من كل ما أحدثه الروافض من فتن في كل بلد من بلدان العالم الإسلامي.

والأمل بعد الله جلَّ وعلا معقود على أهل السنة الذين يتأسون بما كان عليه الرسول وأصحابه صلَّى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم، فلينشطوا في بيان الحق للناس، وليبذلوا من حرّ مالهم لنشر الكتب والرسائل التي تفضح عقائد الفرق المنحرفة مع التركيز على كشف الأكثر خطورة منها، وليحرصوا على وجود مؤسسة عالمية مختصة بهذا العمل دون غيره، وليتذكروا دائماً أن يد الله على الجماعة، والله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه.

أما حركة طالبان فالواجب عليها أن تنشط إعلامياً، وتسارع إلى إرسال وفودها للاتصال بالمؤسسات - الرسمية وغير الرسمية - والدعاة والجماعات الإسلامية من أجل بيان سياستها الداخلية والخارجية، وتفنيد الشبهات التي يروجها أعداء الحركة من رافضة وغيرهم، وقد سرّنا تأييد علماء باكستان لهم بما في ذلك جماعة أهل الحديث، وهذا بحد ذاته تزكية للحركة ممن يعرفونهم عن كثب.

اللهم أبرم لهذه الأمة أمر رشد، يعز فيه أهل طاعتك، ويذل فيه أهل معصيتك، ويؤمر فيه بالمعروف، وينهى فيه عن المنكر. والحمد لله رب العالمين.

#### الفصل الرابع

# إيران والكيان الصهيوني والشيطان الأكبر

دفاع الشيخ القرضاوي عن إيران وأنها هي العدو الأول لإسرائيل... وأن إيران واقفة ضد إسرائيل، وتعتبر العدو الأول للقوى الصهيونية والصليبية فلولا أن لها موقفاً سليماً ما فعل هؤلاء معها، ولا وقفوا معها هذا الموقف.

هذا الدفاع الذي أبداه فضيلة الشيخ القرضاوي في غير محله، ويبدو أن فضيلة الشيخ غير مطّلع على خفايا العلاقات الصهيونية الصليبية مع إيران، بعد أن أصبح ذلك معروفاً لدى الكثيرين، وأتعجب من تجاهل الشيخ القرضاوي - ولا أقول جهل للحقائق التي أصبحت ملء الخافقين، ونحن في هذا الفصل سوف نحاول التطرّق إلى العلاقة الحميمة التي تربط الكيان الصهيوني والقوى الصليبية ممثلة في الشيطان الأكبر (أمريكا) كما تسميها إيران، وبعد ذلك هل نطمع من فضيلة الشيخ القرضاوي أن ينظر من جديد في كلامه الآنف، وهل يملك الشجاعة الأدبية لإعلان ذلك كما أعلن كلامه السابق العاري عن الصحة والتدقيق والتمحيص؟!

ونضع بين يدي فضيلة الشيخ القرضاوي بعض الأمور التي تفضح الاتصالات اليهودية والأمريكية بالدولة التي يُسمّيها الشيخ القرضاوي بالجمهورية الإسلامية (!!!).

صرّح وزير الخارجية الإسرائيلي في حكومة نتنياهو (ديفيد ليفي) قائلاً: (إن إسرائيل لم تقل في يوم من الأيام أن إيران هي العدو) "جريدة هاآرتس اليهودية ١٩٩٧/٦/١

يقول الصحفي اليهودي (أوري شمحوني): (إن إيران دولة إقليمية ولنا الكثير من المصالح الاستراتيجية معها، فإيران تؤثر على مجريات الأحداث وبالتأكيد على ما سيجري في المستقبل، إن التهديد الجاثم على إيران لا يأتيها من ناحيتنا بل من الدول

العربية المجاورة! فإسرائيل لم تكن أبداً ولن تكون عدواً لإيران) (صحيفة معاريف اليهودية ١٩٩٧/٩/٢٣).

أصدرت حكومة نتنياهو أمراً يقضي بمنع النشر عن أي تعاون عسكري أو تجاري أو زراعي بين إسرائيل وإيران. وجاء هذا المنع لتغطية فضيحة رجل الأعمال الإسرائيلي (ناحوم منبار) المتورط بتصدير مواد كيماوية إلى إيران. وهذه الفضيحة تعد خطراً يلحق بإسرائيل وعلاقاتها الخارجية. وقد أدانت محكمة تل أبيب رجل الأعمال الإسرائيلي بالتورط في تزويد إيران ب ٥٠ طناً من المواد الكيماوية لصنع غاز الخردل السام. وقد تقدم المحامي الإسرائيلي (أمنون زخروني) بطلب التحقيق مع جهات عسكرية واستخباراتية أخرى زودت إيران بكميات كبيرة من الأسلحة أيام حرب الخليج الأولى. "الشرق الأوسط / العدد (٧٣٥٩)".

قامت شركة كبرى تابعة لـ (موشيه ريجف) الذي يعمل خبير تسليح لدى الجيش الإسرائيلي - قامت شركته ما بين (١٩٩٢-١٩٩٤) ببيع مواد ومعدات وخبرات فنية إلى إيران، وقد كشف عن هذا التعاون الاستخبارات الأمريكية بصور وثائق تجمع بين موشيه والدكتور ماجد عباس رئيس الصواريخ والأسلحة البايولوجية بوزارة الدفاع الإيرانية. "صحيفة هاآرتس اليهودية... نقلاً عن الشرق الأوسط عدد (٧١٧)".

ونقلت جريدة الحياة بعددها (١٣٠٧٠) نقلاً عن كتاب الموساد للعميل السابق في جهاز الاستخبارات البريطانية (ريتشارد توملينسون): وثائق تدين جهاز الموساد لتزويده إيران بمواد كيماوية.

يقول الصحفي الإسرائيلي (يوسي مليمان): (في كل الأحوال فإن من غير المحتمل أن تقوم إسرائيل بهجوم على المفاعلات الإيرانية وقد أكد عدد كبير من الخبراء تشكيكهم بأن إيران - بالرغم من حملاتها الكلامية - تعتبر إسرائيل عدواً لها. وإن الشيء الأكثر احتمالاً هو أن الرؤوس النووية الإيرانية هي موجهة للعرب) "نقلاً عن لوس أنجلس تايمز. . . جريدة الأنباء العدد (٧٩٣١)".

# الشحنات الإسرائيلية من السلاح لإيران(١)

أحدث ما قامت به إسرائيل لتوفير الأسلحة لإيران، رغم أجواء توقف الحرب، هو صفقة سلاح من رومانيا، تبلغ قيمتها (٥٠٠ مليون) خمسمائة مليون دولار. وتأتي هذه الصفقة لتكشف تاريخاً طويلاً من العمل الإسرائيلي المتواصل منذ عام ١٩٨٠

<sup>(</sup>١) نقلاً عن كتابنا "نقد ولاية الفقيه" ص٢٧٥ وما بعدها.

لتوفير الأسلحة لإيران لكي تواصل حربها ضد العراق والعرب، وإذا كانت صفقات الأسلحة الإسرائيلية لإيران هي الخبر المهم، فإن الخبر الأهم هو أن يقوم سماسرة ووسطاء إسرائيليون بالتجول في العالم وفي عواصم أوروبا بالذات بحثاً عن أسلحة لإيران (۱). لقد تجاوزت إسرائيل مرحلة بيع سلاحها وتقديمه للخميني، إلى قيامها بتوفير أية قطعة سلاح، ولو من السوق السوداء لهذا النظام لكي يواصل حربه ضد العراق.

وإذا كان الأمر طبيعياً بالنسبة لإسرائيل، لأنها بذلك تحاول أن تدعم إيران في حرب ضد بلد عربي، ولكن الأمر الذي يفترض الكثيرون أنه غير مقبول هو قيام الخميني تحديداً بالاعتماد على إسرائيل في تسليح قواته وفي حربه، وصموده كنظام، رغم ما للخميني - صاحب النظام - من أدبيات معادية لإسرائيل وهو الداعية لتحرير القدس وحتى فلسطين كلها. لكن يبدو أن الغاية تبرر الوسيلة لدى حكام إيران الحاليين. ومع هذا التحرك الإسرائيلي الجديد لتوفير الأسلحة لإيران من أي مصدر كان، فتحت أوساط سياسية وعسكرية استراتيجية ملف صفقات الأسلحة بين إسرائيل وإيران، واعتبرت أنها زادت عما كانت عليه أيام الشاه وفاقتها أضعافاً.

### إسرائيل في المقدمة

أحدث الأرقام عن صفقات الأسلحة أن الإنتاج الحربي الإسرائيلي حقّق تطوراً كمياً ونوعياً، في النصف الأول من الثمانينات، ما قيمته ٨٥٠ مليون دولار، ارتفعت عام ١٩٨٦ إلى مليار و٣٠٠ مليون دولار(٢). وقدرت مصادر أوروبية متخصصة بالشؤون العسكرية أن الزيادة في مجملها، وبنسبة ٨٠٪ منها، كانت كلها صادرات أسلحة وقطع غيار إسرائيلية إلى إيران(٣).

وترى هذه المصادر أن مقابل هذا الدعم العسكري بالأسلحة من إسرائيل لإيران، تحظى الحكومة الإسرائيلية بسيطرة اقتصادية ظاهرة في إيران، أي عن طريق اليهود الإيرانيين الممسكين بالاقتصاد الإيراني، أو عن طريق شركات كانت تعمل في عهد الشاه، ثم أوقفت أعمالها مؤقتاً مع بداية حكم الخميني، وحالياً عادت لتعمل بحيوية ونشاط.

<sup>(</sup>۱) حدث يوم الخميس ١٩٨٠/٥/١٧.

 <sup>(</sup>۲) معلومات وردت في أحد تقارير "المركز الدولي للأبحاث السلمية في ستوكهولم" ووردت في مجلات عسكرية متخصصة مطلع العام ۱۹۸۷.

<sup>(</sup>٣) مجلة "لوبوان" الفرنسية ومجلة "استراتيجيا" الشهرية اللبنانية مطلع العام ١٩٨٧.

وفي هذا المجال نعود إلى ما سبق للخميني وقاله عن الاقتصاد الإيراني نفسه وتسلط إسرائيل عليه: "إن اقتصاد إيران هو في قبضة الأمريكان والإسرائيليين وقد خرجت التجارة من أيدي المسلمين "(١).

أو عندما قال: "إن المحزن أكثر هو هيمنة إسرائيل وعملائها على كثير من الشؤون الحساسة للبلاد وإمساكها بالاقتصاد"(٢).

لكن هذا الكلام ذهب أدراج الرياح، وها هي إسرائيل تتسلط على نسبة كبيرة من اقتصاد إيران، وفي ظل حكم الخميني نفسه، ولقد عادت شركة "أرج" الاحتكارية الكبرى للظهور، بعد أن كانت قد أوقفت أعمالها مؤقتاً، وهي شركة إسرائيلية كبرى سبق للخميني أن هاجمها، كما هاجم "الكوكالا" في إيران التي هي أيضاً إسرائيلية، والطريف والمثير هو أن إسرائيل عادت لتغرق السوق الإيرانية بإنتاجها من البيض، وهذا كله سبق للخميني واتخذ منه حجة ضد حكم الشاه المخلوع (").

ولقد كشفت مصادر مطلعة في باريس أن السماسرة الذين يعملون لتجميع السلاح إلى إيران، وبينهم إسرائيليون، يتخذون من "فيلا شاليه باساغي" (٤)، الواقعة على الطريق الثاني من بحيرة جنيف، أي من الجهة الفرنسية بالقرب من قرية "سانت بول أن شاليه" والأرض المحيطة بها، ومساحتها ٢٨ ألف متر مربع، يتخذون منها مركزاً لتجميع الأسلحة التي يشتريها الإسرائيليون، تمهيداً لشحنها عن طريق الموانئ الأوروبية إلى إيران. كما يتخذ السماسرة، وبالذات الإسرائيليون، من مزارع مجاورة لتلك الفيللا وهي "مارالي" و"لي هوز" و"لي مويت" مراكز لتدريب الإيرانيين على بعض الأسلحة وبعض الخطط العسكرية. ويتولى "أوتيون دي بنك سويس" عمليات دفع ثمن الصفقات التي تحولها إسرائيل إلى إيران (٥).

ورأت تلك المصادر أن إسرائيل في حماسها هذا لتوفير السلاح لإيران تحقق أرباحاً باهظة، وكذلك تساعد في إطالة أمد الصراع ضد العراق والعرب، لتعطيل قدرات العرب ككل، ولتحقيق مكاسب داخل إيران نفسها، ومنها: تخفيف الضغط عن اليهود الإيرانيين وخاصة التجار منهم، والسماح بتحويل أموالهم لإسرائيل، وخاصة أموال التاجر اليهودي الكبير حبيب الفانيان، وهو أحد المحتكرين الكبار أيام

<sup>(</sup>١) خطاب الخميني في "قم" في ١٥ أبريل ١٩٦٤.

<sup>(</sup>٢) بيان للخميني حول إقرار قانون الحصانة القضائية للرعايا الأمريكيين.

<sup>(</sup>٣) تصريحات الخميني على إثر اعتقال الطالقاني وبازركان خلال حكم الشاه.

<sup>(</sup>٤) وهي فيللا كانت لشاه إيران وعادت للحكومة الإيرانية الحالية.

<sup>(</sup>a) نشرة "ستار" الصادرة بالفرنسية والمتخصصة ببعض الأخبار الخاصة بالأسلحة.

الشاه الذي تم إعدامه في إيران في مايو ١٩٧٩ في مطلع زحف الجماهير الإيرانية ضد حكم الشاه (١).

أما صفقات الأسلحة الإسرائيلية لإيران، فرغم أن أمرها قد اتضح مع فضيحة "إيران جيت" في العام ١٩٨٧، إلا أنها قديمة وتعود إلى مطلع الثمانينات، أي مطلع حكم الخميني نفسه، ويلخص أبا إيبان وزير الدفاع الإسرائيلي الأسبق وضع إسرائيل مع حكم الخميني بقوله: "عندما يكون النظام الإيراني صديقاً فإننا نمكنه من الحصول على الأسلحة، للاحتفاظ بصداقته، أما عندما لا نعرف ما هو موقفه من إسرائيل فإننا نمكنه من الحصول على الأسلحة لمعرفة ذلك(٢).

إذن العودة إلى مطلع الثمانينات تكشف صفقات الأسلحة الإسرائيلية لإيران الخميني بالأرقام حسب ما ورد في صحف ومجلات وكتب في هذا المجال.

ولقد قالت الصحف الكويتية في ٣٠ سبتمبر ١٩٨٠ وذلك في أكتوبر من العام نفسه أن حكومة الولايات المتحدة الأمريكية على علم مسبق وتوافق على استخدام إسرائيل طائرات أجنبية وطرقاً جوية أوروبية غير مباشرة لشحن قطع الغيار إلى إيران.

بعد الصحف الكويتية قالت صحيفة "الأوبزرفر" اللندنية في نوفمبر ١٩٨٠ أن إسرائيل ترسل قطع غيار الطائرات (ف-١٤) وأجزاء مروحيات وصواريخ على متن سفن متوجهة إلى موانئ إيرانية ومن بينها مرفأ بندر عباس، بعض تلك الشحنات من الولايات المتحدة إلى إسرائيل ثم تحويلها مباشرة إلى إيران دون أن تمر بإسرائيل.

وفي العام ١٩٨١، وفي شهر يناير بالذات، جاء في تقرير أمريكي أعدته مصلحة الأبحاث التابعة للكونجرس ونشرته الصحف (٣)، أن إسرائيل تهرب الأسلحة وقطع الغيار إلى إيران. وعندما سئل متحدث باسم الخارجية الأمريكية عن ذلك، أجاب أنه اطلع على تقارير بهذا المعنى، وكانت يومها إدارة الرئيس الأمريكي كارتر في الحكم.

وبعد خروج كارتر وموظفيه من الحكم، اعترف كثير منهم بأنَّ إسرائيل طلبت ترخيصاً أمريكياً في سبتمبر ١٩٨٠ ببيع السلاح، وتحديداً معدات عسكرية لإيران.

وفي الشهر التالي بدأت إسرائيل تبيع إطارات عجلات طائرات فانتوم (ف-٤) لإيران. وقد استخدم مطار مدني في مدينة "تيمز" الفرنسية بالقرب من قاعدة عسكرية محطة ترانزيت لشحن الإطارات، وقد ساعد في ذلك تاجر سلاح فرنسي كان مشاركاً

<sup>(</sup>۱) صحف ۱۰ مایو ۱۹۷۹.

<sup>(</sup>۲) الواشنطن بوست ۱۹۸٦/۱۲/۱۲

<sup>(</sup>٣) صحف مارس ١٩٨١.

في الصفقة، وقد كشف ذلك في برنامج "بانوراما" التليفزيوني في هيئة الإذاعة البريطانية (۱) وأشارت الصحف يومها إلى أن إدارة ريجان تورطت منذ البداية بصفقات الأسلحة الإسرائيلية إلى إيران عن طريق "مويس اميتاي" من اللجنة الأمريكية - الإسرائيلية للشؤون العامة وبإيعاز من روبرت س. مكفرلين الابن وهو عضو مغمور في لجنة مجلس الشيوخ للخدمات المسلحة (۲).

الشحنة الأولى من إطارات عجلات طائرات "الفانتوم" (ف-٤) تلتها شحنة ثانية من قطع الغيار بلغت قيمتها ٢٠٠ ألف دولار. لكن خط الإمداد الفرنسي انهار، فجرى استبداله بتاجر بريطاني للسلاح نظم خطّاً للطيران الإسرائيلي إلى إيران عن طريق قبرص مستخدماً طائرات شحن من طراز c.1.44 تابعة للشركة الأرجنتينية "ترانسبورت ايرو ريو بلاتينس".

وكانت هذه الصفقة الإسرائيلية إلى إيران عن طريق قبرص شحنات قطع غيار للدبابات و ٣٦٠ طناً من الذخيرة التابعة للدبابات من طراز (م-٤٨) و(م-٢٠) ومحركات نفاثة مجددة وإطارات إضافية للطائرات (٣).

ثم بعد ذلك صفقة أسلحة إسرائيلية بقيمة ١٣٦ مليون دولار، تم شحنها أواسط ١٩٨١، عقدها التاجر الإسرائيلي "يعقوب نمرودي" وهو ضابط إسرائيلي متقاعد اتخذ من لندن مقراً لتجارته. والذي كشف أمر إسرائيل في هذه الصفقات كلها هو قيام طائرات سوفيتية في يوليو ١٩٨١ بإسقاط طائرة تبين فيما بعد أنها كانت تتولى شحن الأسلحة الإسرائيلية إلى إيران عبر قبرص، تم إسقاطها عند الحدود التركية السوفيتية (٤).

#### إسرائيل تستمر وتُحسَن النوعية

ومع مطلع العام ۱۹۸۲ كانت إسرائيل مستمرة في تصدير الأسلحة إلى إيران، وكانت عبارة عن شحنات من ذخائر دبابات عيار ١٠٥ ملم، وذخائر هاونزر عيار ١٥٥ ملم، وقطع غيار طائرات فانتوم (ف-٤) الأمريكية الصنع، ودبابات (ام-٤٨ وام-٢٠) وأجهزة اتصال كاملة مع قطع غيارها.

<sup>(</sup>١) أذيع البرنامج في أول فبراير ١٩٨١ مساءً.

<sup>(</sup>۲) "وأشنطون بوست" ۲۹ نوفمبر ۱۹۸٦.

<sup>(</sup>٣) "إسرائيل والحرب الإيرانية - العراقية" بحث بقلم شاهرام تشويين في مجلة الدفاع الدولية في عددها (٣) مارس ١٩٨٥ مجلد (١٨).

<sup>(</sup>٤) نشرت ذلك صحيفة "الصنداي تايمز" اللندنية في ١٩٨١/٧/٢٦.

وحتى يوليو ١٩٨٣، لم يستمر تدفق الأسلحة الإسرائيلية لإيران فحسب، بل تحسنت نوعية الأسلحة:

ففي ٦ يناير ١٩٨٣ كانت هناك شحنات ضخمة مميزة ضمت ما يلي: صواريخ سابدوندر جو-جو، ٤٠٠ ألف طلقة مدفع هاون، ٤٠٠ ألف طلقة مدفع رشاش، ألف هاتف ميداني، ٢٠٠ جهاز تشويش للاتصالات الهاتفية (١).

وفي شهر يوليو ١٩٨٣ نشرت معلومات عن صفقة "غرودي" التي بلغت ١٣٦ مليون دولار. أفادت تلك المعلومات أن الأسلحة التي تم شحنها كانت متطورة وحديثة وكلها أمريكية الصنع، ويحظر شحنها إلى دولة غير إسرائيل. لكن إسرائيل شحنتها إلى إيران. وضمت صواريخ "لانس" الذاتية الاندفاع، صواريخ "هوك" المضادة للطائرات، قذائف مدفعية عيار ١٥٥ ملم من نوع "تامبيلا" و "كوبرهيد" الموجهة بأشعة الليزر(٢). وأكدت هذه المعلومات صحيفتان إسرائيليتان هما "يديعوت أحرونوت" و "ها آرتس" ونشرت تفاصيل كثيرة حول صفقة "غرودي".

كما نشرت المعلومات نفسها مع إضافات عليها مجلة سويسرية هي مجلة "ولتوتش" وهي مجلة معتدلة.

وفي يناير ١٩٨٣ بدأت الصحف الأمريكية تتحدث عن صفقات الأسلحة الإسرائيلية المتطورة - ذات الصنع الأمريكي - إلى إيران، رغم أنها أسلحة يحظر بيعها وتصديرها إلى دولة ثالثة غير أمريكا وإسرائيل. فقد نشرت مجلة دورية هي يومية الدفاع والشؤون الخارجية معلومات تشير أن إسرائيل كانت تشحن قذائف عنقودية محرمة إلى إيران، كما أن قطع غيار الطائرات (ف-١٤) "تومكات" القليلة في سلاح الجو الإيراني ترسل مباشرة وبانتظام من إسرائيل إلى إيران على متن طائرات شحن (٢).

ثم نشرت الصحف الألمانية في مارس ١٩٨٤ تفاصيل عن صفقة "غرودي" نفسها جاء فيها أن الصفقة الإسرائيلية من الأسلحة تشحن على متن طائرات "العال" للشحن في رحلات ليلية تمر فوق الأراضي السورية في طريقها إلى إيران (٤). ولم تنف تلك الصحف وتحديداً مجلة شتيرن علم سوريا بتحليق تلك الطائرات.

كذلك نشرت صحيفة ألمانية غربية أخرى هي "فرانكفورتر" وهي يومية محافظة،

<sup>(</sup>١) صحيفة "بوسطن جلوب" ١٩٨٣/٧/٢٧.

<sup>(</sup>٢) صحيفة "ليبرسون" الفرنسية يوليو ١٩٨٣.

<sup>(</sup>٣) دورية 'الدفاع والشؤون الخارجية' اليومية في ١٩٨٤/١/٢٤.

<sup>(</sup>٤) مجلة "شتيرن" الألمانية الغربية، مارس ١٩٨٤.

أن شحنات إسرائيل إلى إيران من أسلحة بلغت ما قيمته ٥٠٠ مليون دولار والأسلحة كلها من صنع أمريكي وإسرائيلي، وهناك قسم منها صدر من لبنان(١).

#### دليل رسمي إسرائيلي

لم يبق أمر الصفقات الإسرائيلية من الأسلحة إلى إيران مجرد تقارير خجولة من هنا وهناك، وأنباء صحفية في صحف غربية موثوقة، بل تعدّى الأمر ذلك إلى تقديم دليل رسمي على لسان أرييل شارون وزير الدفاع الإسرائيلي مطلع الثمانينات. أي أنه عاصر معظم شحنات الأسلحة الإسرائيلية إلى إيران وأشرف عليها.

في مايو ١٩٨٤ أي بعد أن استقال أرييل شارون من وزارة الدفاع، والذي جاءت استقالته مجرد لعبة خبيثة لتغطية الدور الإسرائيلي في مجازر مخيمي صبرا وشاتيلا ضد الفلسطينيين المدنيين، إذ بعد أن استقال زار الولايات المتحدة الأمريكية في التاريخ نفسه. وفي واشنطن أعلن بصراحة أن إسرائيل كانت تبيع وتسوق وتشحن الأسلحة إلى إيران، وبمعرفة الولايات المتحدة الأمريكية نفسها.

وكان شارون، رغم استقالته من وزارة الدفاع، قد بقي وزيراً دون حقيبة وزارية في حكومة الليكود الائتلافية حتى العام ١٩٨٧، إذن كان ما زال وزيراً عندما أدلى بتصريحه ذاك.

كذلك، ورغم نفي إدارة ريجان علمها بالصفقات الإسرائيلية من الأسلحة الإسرائيلية وغيرها إلى إيران، فإن موقفاً أمريكياً كان قد صدر في مارس ١٩٨٤ يدعو إسرائيل والدول الأوروبية لتنسيق الجهود مع واشنطن لقطع شحنات السلاح إلى إيران. واعتبر هذا الموقف تعبيراً رسمياً عن علم واشنطن بدور إسرائيل وغيرها في شحن الأسلحة إلى إيران. وقد تولى السفير الأمريكي فوق العادة ريتشارد فيربانكس هذه المهمة.

وتتحدث الصحف في هذه الفترة، في العام ١٩٨٤ وما بعدها، عن مواقف وإجراءات اتخذها موظفون أمريكيون أمثال جفري كمب المدير الأول لشؤون الموظفين لقضايا الشرق الأدنى في مجلس الأمن القومي، وفيري نكس نفسه، وماكفرين، كلها صبت في تأكيد الشحنات الإسرائيلية من السلاح لإيران، وبمعرفة أمريكا نفسها(٢).

وتطورت تلك المواقف والجهود الأمريكية ووصلت مع "كمب" إلى وضع

<sup>(</sup>١) صحيفة "فرنكفورتر" الصادرة في ١٩٨٤/٣/١٧.

<sup>(</sup>٢) تقرير لجنة "تاور" واسمها الوطني " المجلس الرئاسي للمراجعة الخاصة" صدر في ٢٦ فبراير ١٩٨٧.

مذكرة عرفت بـ مذكرة كمب "لتطوير العلاقات مع إيران والتي تم تقديمها إلى مجلس الأمن القومي الأمريكي في أكتوبر ١٩٨٤.

#### "إيران جيت" الشهيرة

في هذه الأثناء، وبعد مذكرة "كمب" جرى تحضير صفقة صواريخ "تاو" الأمريكية إلى إيران. وجرى التحضير بين مسؤول في الاستخبارات المركزية الأمريكية وبين رجل أعمال إيراني يعمل لصالح إسرائيل وإيران معاً هو منوجهر جوربانيفا، وعندما تأكدت إسرائيل من هذا التحول الأمريكي في سياسة "لا أسلحة لإيران" إلى "الأسلحة لإيران" تحرك تاجرا السلاح الإسرائيليان "غرودي" و"أولف شويمر" بالتعاون مع اميرام نير - مستشار رئيس الوزراء الإسرائيلي شمعون بيريز يومذاك فعقدوا اجتماعات مع جوربانيفار، بحضور رجل أعمال أمريكي، كان ذلك في يناير فعقدوا اجتماعات مع تقريرها فيما بعد. ونتج عن ذلك تشجيع إسرائيلي لتلك الشحنات، عنه لجنة "تاور" في تقريرها فيما بعد. ونتج عن ذلك تشجيع إسرائيلي لتلك الشحنات، لذا قامت حكومة إسرائيل عبر روبرت ماكفرلين، ومساعده الكولونيل أوليفرنورث، ومايكل لدين المستشار في مجلس الأمن القومي بالتحضير لأمر ما في هذا المجال.

وفي مايو قام "لدين" بزيارة رسمية لإسرائيل حيث طلب منه شمعون بيريز مصادقة ماكفرلين على شحنة ذخائر ضخمة إلى إسرائيل، وعلى إثر ذلك قام ديفيد كمحي المدير العام للخارجية الإسرائيلية، بتكليف من بيريز، بالاتصال بماكفرلين لتنسيق شحن الأسلحة لإيران.

ثم في يوليو ١٩٨٥، جرى رفع الاتصال إلى مستوى وزير الخارجية الأمريكية شولتز نفسه. ونتج عن ذلك اجتماع ضم "لدين" وجوربانيفار وكمحي وشويمر وغرودي، تم فيه تحديد المطلوب من صواريخ "تاو"، لكن الأمر مهم وخطير ويحتاج إلى ضوء أخضر من الرئيس الأمريكي نفسه. فتولى ذلك بيريز عن طريق ماكفرلين ونائبه الأميرال جون بونيدكستر، وكان اقتراح كمحي بيع صواريخ "تاو" الأمريكية لإيران لكن عبر إسرائيل. وفي اجتماع ضم ريجان ونائبه بوش ووزير خارجيته شولتز، وواينبرجر وزير الدفاع، ومدير شؤون الموظفين الرئاسي دونالد ريجان ومدير وكالة الاستخبارات المركزية وليم كيسي تقرّر إعطاء الضوء الأخضر الأمريكي، وهكذا كان، فقامت إسرائيل في ٣٠ أغسطس وفي ١٣ سبتمبر ١٩٨٥ بإرسال مائة صاروخ "تاو" في شحنة أولى، ثم ٤٠٨ صواريخ في شحنة ثانية.

بعد صواريخ "تاو" أتت صفقة صواريخ "هوك" وكلها صفقات إسرائيلية

مجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

لإيران، لكن بعد موافقة واشنطن. لكن إسرائيل وجدت نفسها دائماً تسعى وبإلحاح لإتمام الصفقات، وتحديدها، ثم شحنها.

ففي نوفمبر عام ١٩٨٥، قام وزير الدفاع الإسرائيلي إسحاق رابين بنفسه بتحضير صفقة صواريخ 'هوك' مع ماكفرلين. وتمت الصفقة وشحنت الصواريخ، وهذه المرة عن طريق شركة طيران تابعة للاستخبارات الأمريكية المركزية (c.i.a) شحنت تحت اسم 'قطع وأدوات لحفر آبار نفط' ورحلت إلى إيران في ٢٥ نوفمبر المذكور.

وهذه الصفقات من الصواريخ هي التي عرفت بـ "إيران جيت" والتي قضت بإرسال صواريخ لإيران مقابل قيامها بإطلاق الرهائن الأمريكيين المخطوفين، لكن الأسلحة وصلت والرهائن لم يصلوا، لأن إيران تعتبر هذه الأسلحة من إسرائيل، وليست ملزمة تجاه واشنطن بشيء. وكما نشر في سياق "إيران جيت" أن إيران لم تعجبها الصواريخ لأنها من النوع الإسرائيلي "غير المحسن" لذا كانت تحمل نجمة داود الإسرائيلية. وبقية تفاصيل "إيران جيت" أصبحت معروفة.

لكن ما ذكر في هذا المجال، وبعد فضح "إيران جيت" الدور الإسرائيلي في توريد الأسلحة لإيران، قال شولتز مُبلّغاً موظفيه في الخارجية الأمريكية: إن مخططات إسرائيل نحو إيران هي لدعمها، وهي ليست مخططاتنا(!!!) وعلينا أن نتعامل مع إسرائيل على أنها لها أغراضها الخاصة في إيران وفي دعمها ومدّها بالأسلحة.

وهكذا فضحت لجنة "تاور" فيما بعد في تقرير الدور الإسرائيلي في شحن الأسلحة إلى إيران عندما قالت: إن السياسة التي اتبعتها إسرائيل في تسليح إيران الخمينية صارت سياسة أمريكية.

هذا كله شحنات إسرائيلية من الأسلحة - من إسرائيل، من أمريكا، من السوق السوداء في العالم إلى أية دولة - لدعم "حكم الثورة في طهران" "ثورة الخميني" والذي أعلن وما زال هو وآبات الله والآخرون أنهم ضد إسرائيل، وضد تسلطها على الاقتصاد الإيراني والجيش الإيراني، وأنهم في الخندق الفلسطيني، وأنهم سيحرّرون القدس!!!

## العلاقات مع أمريكا وإسرائيل والانتخابات الإيرانية(١)

قال خرازي في ٢٤ يناير أن إيران مستعدة للعلاقة المتساوية مع أمريكا، وأجابت أمريكا بأنه لا جدية في كلامه وفي ٢٨ كتبت إنترناسيونال ستراتيجيك:

أن هناك علائم للعلاقات العادية بين إيران وأمريكا وذكرت عدداً من المذكرات

<sup>(</sup>١) نشرة "إيقاظ" التي تصدرها رابطة أهل السنة في إيران، العدد ٣٠.

التي قدمتها جبهة خامنئي. بدأت محادثات عبر الإنجليز ولكن لم تتم، وإن الشخصيات الشيعية العراقية توسطت في سويسرا بين مندوب أمريكي ودبلوماسي إيراني لكن الحرس أفسد هذه المحادثات.

توسطت الكويت وأرسلت وفداً تحت غطاء السياح إلى طهران لكن مخالفي حكومة خاتمي أطلقوا النار على حافلتهم فاضطروا لترك إيران، وأصبحت العلاقة مع أمريكا في انتخابات ١٨ فبراير ذات أهمية بالغة، ولذا قال رفسنجاني إن شرط عودة العلاقة العادية إرجاع ١٢ مليار دولار إلى إيران، وأما خرازي وزير الخارجية فقد قال إن الإصلاحيين مستعدون للتباحث مع أمريكا بشرط التساوي وفي حدود المسائل المشتركة.

ولكن مع هذا فإن القادة الإيرانيين يؤجلون نظرهم القطعي إلى ما بعد الانتخابات ليتبين لهم تعادل القوى في النظام وعدم ترشيح ناطق نوري للانتخابات وهو من مخالفي العلاقات مع أمريكا من علائم العلاقات العادية بين البلدين.

وبناءاً على هذا فقد كتبت انقلاب إسلامي ٤٨٢: إن تصريحات رفسنجاني في قناة الجزيرة عدت في خارج إيران إعطاء إشارات لأمريكا، ويعلم الخبراء أن العلاقات مع أمريكا لها دور في الانتخابات الإيرانية فيما أصبحت أمريكا محوراً للسياسة الداخلية في إيران كيف لا يمكن أن يكون لها دور في الانتخابات، ولكن ما يلفت النظر بشدة في الخارج والداخل أن هذه الانتخابات ليس فيها استعراض عضلات لأمريكا، بل لقد استبدلت الحرب معها بالمغازلة، وبناءاً على المعلومات الواردة لا يوجد في كل من جبهة خامنئي وجبهة خاتمي للانتخابات أي كلام دعائي ضد أمريكا.

بل كل من الطرفين يتكلمان عن العلاقات معها، لتخرج إيران من عزلتها، وتجد حلاً لمشكلاتها الاقتصادية، ولذا ليس من العبث أن البنك الدولي وافق على دراسة قرض بقيمة ٢٣٠ مليون دولار لإيران.

وحتى رفسنجاني فهو يغازل أمريكا وينافس بها الإصلاحيين. وهو الذي أنكر في لا نوفمبر ١٩٨٦ بشدة دعوة الوفد الأمريكي برئاسة مكفارلين إلى إيران، أقر في قناة المجزيرة وقال: إن مشتريات أسلحتنا من أمريكا كانت قليلة مثلاً عدد من الأسلحة كاللامبا لرادارات وعدة آلاف من الصواريخ المضادة للدبابات أخذنا من أمريكا في قضية مكفارلين، كما أخذنا عدداً من صواريخ هاغ المضادة للطائرات، ولم نكن مستعدين لشراء الأسلحة من إسرائيل كيفما كان!!!

لا يمكن لغير رفسنجاني أن يعتمد الوقاحة والكذب بهذه الدرجة كما فعل في وقته مع قضية مكفارلين لكنه يقبل هنا على كل حال أن وفداً برئاسة مكفارلين جاء إلى إيران بمواعيد مسبقة، لكن الوسيط لهذا اللقاء كانت إسرائيل، ومسؤولاً كبيراً من الخارجية الإسرائيلية وقد قتل بطريقة مريبة كان مشاركاً في وفد مكفارلين.

والقناة الثانية للارتباط بين رفسنجاني وأمريكا كان أحد المنتسبين إليه وباقتراح من آلبرت حكيم.

أما صفقة ٨٠ صاروخ هاغ فقد بين حسين موسوي من ٢٥ نوفمبر ١٩٨٥ عبر قرباني ثم لريغان، نحن كل ما تعهدنا به عملناه لكنكم خدعتمونا، وفي هذه الصفقة للصواريخ كان هناك ستة ملايين دولار رشوة لقرباني و ٥ ملايين لابن رفسنجاني وحسبوا سعر كل صاروخ ٣٠٠ ألف دولار أي أكثر من ضعف السعر الحقيقي، وفي الواقع فإن الوسيط الإسرائيلي دفع لوزارة الدفاع الإسرائيلية مقابل كل صاروخ ١٤٠ ألف دولار.

وذهب داود كميتشي المسؤول الإسرائيلي إلى مكفارلين وهو كان وسيط رفسنجاني وغيره من جماعة إيران غيت، قال لمكفارلين أنهم مستعدون لقتل الخميني إذا دافعت أمريكا عنهم وساعدتهم على الاستقرار في السلطة.

وإسرائيليون كانوا دائماً وسطاء لإيران لشراء الأسلحة، فقد حوكم شخص يسمى منبر في عهد نتن ياهو، حيث باع لإيران التجهيزات والمواد المساعدة لصنع الأسلحة الكيماوية.

وبناءاً على صحيفة - تقرير هاآرتس - الإسرائيلية في ٢٠٠٠/٢/١ ألقي القبض على تاجرين للسلاح باسم (Avihai Weinstein Eli Cohen) اللذين باعا طيلة أعوام مديدة أنواع الأسلحة و ١٠٠ حافلة للجيش الإسرائيلي إلى إيران، وحوكم إلي كوهين من قبل أيضاً بجرم بيع الأسلحة والسيارات الحربية ومحركاتها إلى إيران. واعترفت إذاعة إسرائيل في ٢٠٠٠/٢/١ أن إسرائيل باعت أسلحة مرات عديدة لإيران أثناء الحرب بموافقة الخميني والمسؤولين الإسرائيليين. وأحدث خبر في هذا الصدد هو إلقاء القبض على بعض مدراء الشركة التي كانت تبيع ألوف الصواريخ (RBG) و٣١٠٠ جهاز للإطلاق بوساطة إسرائيل والسفارة الإيرانية في اليابان.

# إلقاء القبض على إسرائيليين بتهمة تنظيم صفقة الاسلحة والمهمات الحربية مع إيران

ألقت الشرطة الإسرائيلية القبض على اثنين من مواطنيها بتهمة بيع المهمات الحربية لإيران، أعلنت إذاعة إسرائيل أن المسؤولين في الشرطة قالوا: إنهما كانا

تحت المراقبة لأكثر من عام وتم ذلك بمساعدة الدوائر الأمنية الأوربية والأمريكية وبعض الدول في الشرق الأقصى، والآن بعد جمع المعلومات تم إلقاء القبض عليهما. والموطنان الإسرائيليان أحدهما ٥٠ عاماً وهو تاجر شهير يسمى إلي كوهين، والآخر ٣٢ عاماً ويسمى: أوى خاي وانيشتين، كانا يعيشان في مدينة نتانيا الساحلية. بناءاً على المستندات والوثائق الموجودة فهناك ظن قوي أن الصفقة بينهما وبين إيران قد بلغت الملايين من الدولارات، علماً أن إلي كوهين قد حوكم في محكمة إسرائيلية سابقاً ببيع المهمات الحربية ومنها (M113) والمحركات من نوع (زلدا) إلى إيران أيضاً.

#### بيع الاسلحة بطريقة غير مباشرة

تعتقد الشرطة الإسرائيلية أن هذين المواطنين كانا يقومان بتصدير ناقلات الجنود الحربية المتقدمة ومحركاتها وقطع غيار الأدوات الحربية بوساطة شركات أوربية وشركات من الشرق الأقصى بتزوير وثائق على أنها تصدر إلى دولة ثالثة، ثم كانا يقومان بتسليمها إلى عناصر الاستخبارات الإيرانية، نذكر أن رفسنجاني قال في الشهر الماضي أن بعض الشركات في الواواك - الاستخبارات - كانت تقوم بشراء الأسلحة وقت الحرب، وأثارت هذه الشركات الأمنية زوبعة في الساحة السياسية وقام خاتمي بحل بعضها. وأعلنت الشرطة الإسرائيلية أن المتهمين لم يقرّا بأعمال تجسسية إلا أنهما ارتكبا أعمالاً مخالفة للأمن الإسرائيلي لأن إيران تعلن نفسها عدوة لإسرائيل ولذا فالتعامل الكبير ببيع الأسلحة يعد مخالفاً للأمن الإسرائيلي. وكتبت جريدة معاريف الإسرائيلية أن كوهين كانّ على علم في هذه السنة الأخيرة بمراقبة الدوائر الأمنية له. وصرح - آوراهام - المدعي العام السابقُ الذي درس ملف كوهين سابقاً بأنه لم يتعظ من الحكم عليه سابقاً وظن أن بإمكانه خداع الدوائر الأمنية الإسرائيلية باستخدام الطرق المعقدة. ونعلم أن هذا الملف ليس الأول من نوعه بل خلال عشرين عاماً ظهرت صفقات كبيرة بين إيران وإسرائيل وأهمها محاكمة ناخوم منبر الذي حكم بستة عشر عاماً، كما أن المسؤولين في إسرائيل صرحوا عدة مرات بأنهم باعوا الأسلحة إلى إيران وقت الحرب، وباطلاع من خميني وبل بأمر منه، والمواطنون الذين حوكموا يحاكمون لأنهم قاموا بذلك بدون إذن رسمي من إُسرائيل، وإلي كوهين كان ضابطاً في الجيش الإسرائيلي وخدم لمدة ١٤ عاماً في مصانع الأسلحة الإسرائيلية، وأسس شركة قبل ١٢ عاماً باسم IBM لتصليح وبيع المهمات الحربية، وبناءاً على قول الشرطة الإسرائيلية فقد كان تحت هذا الغطاء يقوم بعقد صفقات كبيرة مع إيران، نقلاً عن نيمروز ٥٧٤.

ونختم هذا الفصل باعترافات بني صدر الذي كشف حقيقة الاتصالات الأمريكية الإيرانية وتزويد إسرائيل لإيران بالأسلحة في حربها ضد العراق نقلاً عن نشرة "إيقاظ" التي تصدرها رابطة أهل السنة في إيران، العدد ٢٩، ٤ شوال ١٤٢٠هـ:

المخلصون يزرعون والطيبون يسقون والجبناء يجنون - بني صدر وكشف الأسرار.

هذا ملخص لقاء الجزيرة في برنامج زيارة خاصة مع الرئيس الإيراني الأسبق د. أبو الحسن بني صدر، بث قبل أسبوعين، ننقله لأهميته، سأل المراسل: كيف وجدت شخصية الخميني؟ فأجاب بني صدر: وجدت نفسي أمام شخص غريب لا يعطي رأيه، يومئ بالإيجاب أو النفى فقط.

تقول في إحدى مقابلاتك أن الإمام الخميني جاء إلى الثورة متأخراً بل أنه لم يكن مشجعاً لها إلا بعد أن حصلت أحداث قم، فهل فعلاً جاء الخميني متأخراً؟

بني صدر: لقد كانت إيران يومها في غليان، وهو لم يصدق ذلك، لقد أرسلتُ له عدة رسائل، واتصلت به حتى هاتفياً وقد كان متردداً دائماً وينتظر، ولما تأكد أن الشعب الإيراني قد هب للثورة تحرك عندها، إذاً لم يأت قرار الثورة من خميني بل أتى من الشعب وهو لم يكن طوال حياته صاحب مبادرة ولكنه رجل ردود فعل، بعدها استوعبت ما حدث معنا في النجف وفهمت معنى صمته.

سؤال: حين تقول هو تأخر عن الثورة وليس هو صانعها، إذاً لماذا تمسكتم به؟ هل لأنه يمثل طبقة أو شريحة اجتماعية كبيرة في إيران أو أنه يمثل الرغبة الدينية في إيران؟

بني صدر: كنا بحاجة إلى الخميني لسببين بسيطين، لأنه رجل دين له تأثيره الكبير في إيران، ثانياً لأن حركة الشعب الإيراني يومها كانت بدون عنف، كانت كالزهرة في مواجهة البندقية، إذا فالخميني كان يمثل القيادة الروحية لإيصال الشعب الإيراني إلى الانتصار.

سؤال: إذا أنتم في البداية حاولتم استخدام الخميني ثم عاد الخميني واستخدمكم كمثقفين إيرانيين.

: لا لا، نحن لم نستخدم الخميني ولا هو استخدمنا، كنا بصدد بلورة وجهة نظر جديدة للإسلام، هذا هو المهم معه؟ - نعم معه، وهنا تكمن أهمية عملنا، إن المسلمين في كافة أنحاء العالم الإسلامي لا يثقون بالمثقفين ويعتقدون أنهم يبتدعون أي شيء، كانت ثقتهم عمياء في رجال الدين، هذا هو الذي قلب

الأوضاع في إيران، إن كل هذه الدكتاتوريات الحاصلة اليوم إلى زوال والباقي هو الإسلام، والإسلام يحث المسلمين على التغيير، اليوم في إيران لا أحد يخاف من التغيير، إذا لم نستغل الخميني وهو لم يقم باستغلالنا، وكل ما في الأمر في إيران أن الخميني كان تواقاً للسلطة وسعى للوصول إليها مع كل أولئك العاملين لأجلها.

- س \_ سيادة الرئيس دائماً تستخدم عبارة كان خائفاً، هل فعلاً كان الخميني يخاف؟ وهل لديك دلائل فعلاً أنه كان يخاف؟
- ج \_ يومياً تقريباً كان يأتي إليّ أحمد يسألني: بتقديراتكم هل يرحل الشاه؟ وهل أنتم واثقون من ذلك؟
  - س ـ كان يتردد في الذهاب إلى إيران وتلقف الثورة.
- ج كان خائفاً من ذلك، افتراضاً لو توقف الشعب الإيراني ماذا سيكون مصيره، لا شيء، نتيجة لتردده هذا قمت بتحضير لائحة من الأسئلة والأجوبة، قلت له فيها أن هذه اللائحة سوف تساعدك في حال بقيت في المنفى أو عدت منتصراً إلى إيران، طلبت منه أن يقرأها جيداً ويجيب عليها لنستطيع فهم مقصده.
  - س \_ ما هي أبرز هذه الأسئلة؟
- ج بعض الأسئلة كانت تتعلق بالإسلام والسلطة، الإسلام والعنصرية والإسلام والعنف، الأجوبة كانت أن لا تدخل لرجال الدين في أعمال السلطة، وأن التعددية السياسية ضرورية، وأن الدولة الإسلامية المنشودة ستكون ديمقراطية يحكمها الشعب، أي ولاية الجمهور وهي تختلف عن المفهوم السياسي في الغرب، والسيادة هنا تعني الحاكمية أي السلطة، فالولاية تعني الصداقة، صداقة الشخص مع الآخر واستشارته له.
- س بعد ذلك ذهبتم إلى إيران وترشحت للرئاسة وطلبت من الإمام الخميني أن لا يدعمك، وأن يبقى محايداً في المعركة الرئاسية، ثم تحدثت عن الانقلاب من طرف الخميني عليك وعلى الأفكار التي نادى بها في باريس، ما هي أسباب هذا الانقلاب ولماذا طلبت منه أن يبقى محايداً؟
- ج لقد طلبت منه أن يكون حيادياً بيني وبين الآخرين، ولكنه بعد تسلمه للسلطة مباشرة بدأ بخرق الدستور، أخذ إقراراً بتعيين رئيس ومدع عام لمحكمة التمييز العليا وللمجلس الأعلى للقضاء، كان هذا هو أول خرق للدستور، وبعدها وفي خطب الجمعة شجع رجال الدين على تزوير الانتخابات للوصول إلى البرلمان،

وذهبت إليه وقلت له: إن هذا الأمر مرفوض، أجابني أن لا كلمة للشعب، الكلمة لرجال الدين، هذا للأشياء الظاهرية، لماذا إذا الاقتراع في موضوع الرهائن وفي موضوع الحريات!

س ـ لكنه لم يمنعك أن تصبح رئيساً؟

ج - بالنسبة للشعب لم يستطع ذلك ولم يستطع الادعاء أني ضد الثورة لأنه يتناقض مع كلامه بأنني كنت مفكر الثورة، لم يستطع تكذيب نفسه أمام الرأي العام وكان مستحيلاً عليه، ولم يكن بإمكان الخميني التبرير أو التوضيح.

س ـ ولذا قلت سيادة الرئيس أنه كان يستخدمك؟

ج - لا، لا، كان يعلم أني لا أحب الخضوع.

س - إذاً كان يريدك رئيساً صورياً.

ج - نعم كان ذلك في نيته لكنني لم أكن الرئيس الذي يريد.

س ـ سيادة الرئيس في مراحل معينة نلاحظ أنك كنت تتجابه مع الخميني بالرغم من أنه قد منع اللقاء بك ورفض اللقاء.

- ج آخر مرة التقيت به قبل ثلاثة أيام من الانقلاب ضدي في بيته، كان لائقاً بالاستقبال يومها، وقد تحدثنا في مواضيع الساعة، ودخل عنده أحمد فجأة وقال: عندي سيئات، قلت: كل إنسان عنده سيئات فماذا تقصد؟ قال: إنكم تلحون كثيراً ولا تتراجعون، تتكلمون كثيراً عن تعامل بعض المسؤولين الإسلاميين مع الأمريكيين وأنهم يعدون تسوية سرية معهم وتكررونها دائماً، إن المسألة قد انتهت الآن وعاد الرهائن إلى بلادهم فعليكم أن تتعاونوا مع هؤلاء المسؤولين، إن الإمام يطلب منكم ذلك، عندها وجهت حديثي إلى الخميني وقلت له: أذاك صحيح؟ ألستم القائلين أن أمريكا هي الشيطان الأكبر وأن الاستقلال هو الأساس، فكيف تطلبون مني التعامل مع هؤلاء الناس الذين تآمروا وعملوا مع الشيطان الأكبر، عندها خرجت من بيته ودون أن أسمع كلمة واحدة، ولا كلمة، كان ينظر ولا يتكلم، تحدثت في وجهه وقلت في نفسي هذا هو أمامي لا مجال أبداً للشك.
- س إذن تقول في كتاباتك السابقة أن الخميني انتظر ما يقارب التسعة أشهر قبل أن يأخذ موقفاً حاسماً من الأمريكيين، هل كان يعلق أهمية على العلاقة المقبلة معهم أم كان هناك اتصالات شبه سرية بين الولايات المتحدة والخميني؟
  - ج لم تكن هناك علاقات مشينة بل كان هناك اتفاقات!!!

س ـ كيف؟

ج - جاء موفدون من البيت الأبيض إلى "توغل لوشاتو" في فرنسا واستقبلهم آنذاك إبراهيم يزدي الذي كان وزيراً للخارجية لحكومة بازركان في طهران، عقد اجتماع ضم مهدي بازركان الذي أصبح رئيساً للوزراء وموسوي أردبيلي أحد الملالي الذي أصبح بدوره رئيساً لمجلس القضاء الأعلى، خرج المجتمعون باتفاق يقضي أن يتحالف رجال الدين والجيش على إقامة نظام سياسي مستقر في طهران.

ثم يعرض فيلماً عن أول مؤتمر صحفي عقد بعد انتخابه للرئاسة وقد منع عرضه في طهران، ويعرض البرنامج صورة مستشار سياسي شاب، وكان يعرف كثيراً عن علاقات الآيات والملالي بالمخابرات الأمريكية ثم اغتيل هذا الشاب.

علاقات الملالي والأمريكيين السرية؟

نعم.. نعم كان هناك لقاءات كثيرة أشهرها لقاء أكتوبر الذي جرى في ضواحي باريس ووقعت فيه اتفاقات بين جماعة ريغان وبوش وجماعة الخميني.

س ـ هل لديك وثائق حول هذا الموضوع؟

- ج إذن لماذا أنا هنا؟ أنا هنا لأنني رفضت هذه الاتفاقات، الخميني حاول إقناعي بجدوى التعاون مع الأمريكيين ولكني رفضت ذلك، لماذا؟ لأننا شاركنا بالثورة طلباً للاستقلال وليس للتبعية كما كان الحال في زمن الشاه، لقد شاركنا بالثورة من أجل حريتنا واستقلالنا وازدهار بلادنا.
- س السيد الرئيس في موضوع الرهائن الأمريكيين في السفارة الأمريكية في إيران تقول إن الخميني لم يأخذ الأمر بأخذ الرهائن وأنت قمت بضد كل هذه العملية من أخذ أمر اعتقال الرهائن ومتى تدخل الخميني بالضبط لهذه العملية؟
- ج إن الدراسات الأمريكية تؤكد أن موضوع خطف الرهائن مسرحية أمريكية نفذت في إيران ولم يكتشف بعد الشخص الذي نفذت من خلاله العملية.
  - س ـ إذاً تعتقد أن خطف الرهائن في السفارة الأمريكية كان مشروعاً أمريكياً!
- ج نعم، نعم كان مشروعاً أمريكياً، حتى أن الحرب كانت مخططاً أمريكياً، قلت يومها أن أمريكا شجعت صدام على ضرب إيران. وكشفت يومها عن زيارة السفير السعودي في الأمم المتحدة للسفير الأمريكي في بغداد لتشجيعه على ضربنا.
- س ـ تقول أن قضية الرهائن كانت مخططاً أمريكياً هل لديك بعض المعلومات التي لم تنشر وماذا حصل بينك وبين الخميني من الأحاديث؟
- ج بيني وبين الخميني كان يحصل أشياء كثيرة، بعد خطف الرهائن مباشرة ذهبت

إلى لقاء الخميني وانتقدته على هذا التصرف السيئ، وقلت له: كيف باستطاعتكم القول بأن خطف بعض الأمريكيين كرهائن هو عمل أكبر من ثورة الشعب، وقلت له أيضاً: ليس من الشجاعة أخذ سفارة في بلدكم وأخذ الأمريكيين كرهائن، الحجة كانت يومها احتجازهم بضعة أيام وعندما تسلمون شاه إيران نسلمكم الرهائن، كان هذا الاتفاق مع الأمريكيين، وقبلت ذلك يومها والتقيت بوزير الخارجية يومها لذلك السبب، كانت هذه الحجة وكان هناك الكثير من ردود الفعل، وبعدما أصبحت رئيساً جاءني أحدهم لزيارتي وأعطاني شريطاً مسجلاً، كان السيد بهشتي يتكلم مع المقربين له في الفيلم والقصة أن عملية الرهائن كانت موجهة ضد الرئيس بني صدر وضد الرئيس كارتر، ذهبت لإطلاع الخميني على ذلك وأخبرته عن قصة رئيس مجلس القضاء الأعلى الذي عينه وقد كان على حق بأن تصفية الرهائن كانت لتقوية سلطة رجال الذين أكثر فأكثر لهذا السبب استخدموا الرهائن.

- س من جهة تقول أن الأمريكيين هم رواد القضية ومن جهة تقول من أجل أن تعزز وضع الملالي في إيران!
- ج نعم حصل ذلك لأجل خدمة مصالح الفريقين لخدمة الملالي في إيران، وأيضاً لخدمة الجمهوريين في أمريكا الذين كانوا يريدون تغيير نفسية الأمريكيين الذين استكانوا للسلام بعد حرب فيتنام، حتى أنهم عادوا إلى عزلتهم المعروفة، لهذا كان يجب إيقاظ الروح العدائية عندهم باستغلال موضوع الرهائن، والنتيجة كانت وصول الجمهوريين إلى السلطة، وقيل كثيراً أن الخطة كانت من إعداد هنري كسنجر وروكفيلر ولم تكن بالتأكيد من إعداد الطلبة الثوار، لم نجد طالباً واحداً يحدثنا عن مخطط العملية حتى الآن، لا نعرف في إيران حتى اليوم من الذي خطط لعملية الرهائن.
  - س ـ تحليلك الشخصي؟
  - ج تحليلي أن الخطة لم تكن خطة إيرانية بل كانت خطة خارجية أمريكية.
    - س حين تقول ذلك سيادة الرئيس هل لديك معطيات ثابتة؟
- ج بالتأكيد، مثلاً الأول: كان رضا بسنديدة ابن أخي الخميني جاء إلى مدريد ثم عاد إلى إيران، وطلب مقابلتي وقال أنه كان في مدريد، وطلب الأمريكان لقاءه، أعطوه اقتراحات جماعة ريغن وبوش، وقال لي: إذا قبلتها سوف يلبي ريغان جميع طلبات إيران عندما يصل إلى السلطة، وهددني إذا رفضتها بالتعامل مع خصومي السياسيين.

هل تتصورون أن ابن أخي الخميني يخرج من إيران دون إذن عمه، ثم يقول أنه خرج من إيران للقائهم، قلت ربما كان في زيارة أوربا، وبعدها قرأنا في الكتاب أنه كان مدعواً لذلك.

ثانياً: كان لدي أحد المعاونين في ألمانيا اتصل به جماعة من حلف ريغان وبوش وعرضت عليه نفس الاقتراحات.

ثالثاً: العراق كان قد بدأ حربه معنا، وكنا بحاجة إلى ماذا، كنا بحاجة إلى قطع الغيار وإلى الذخيرة والسلاح، رفسنجاني جاءني - رئيس البرلمان - يومها ورجائي عقدا اجتماعاً وأكدا أننا لسنا بحاجة إلى الأسلحة الأمريكية، كنا حينها بحاجة إلى كل شيء، إلا أن الرهائن بقوا في حينها في ضيافتنا حتى موعد الانتخابات الأمريكية، كتبت حينها رسالة إلى الخميني لإطلاعه على هذه المعلومات، وبعد هذه التصريحات عقد اجتماع بين جماعة ريغان بوش وجماعة الخميني، كان ذلك في باريس وكان هناك اتفاق، وفي مذكراتي اليومية أدون ذلك ليكون الشعب على اطلاع، بعدها كتبت للخميني لإطلاعه على هذه المعلومات، ولم أكن أصدق أنه على علم بذلك، كنت أظن أنه خارج اللعبة، إذن كيف تفسرون إطلاقه الرهائن عشية أداء الرئيس ريغان لليمين الدستوري؟!

- س ـ تحدثنا عن موضوع الحرب الإيرانية العراقية ومررت إلى إسرائيل، هل كنت على علم بوجود علاقات معينة مع إسرائيل لأجل الحصول على السلاح؟
- ج في المجلس العسكري أعلمنا وزير الدفاع أننا بصدد شراء سلاح من إسرائيل، عجبنا كيف يفعل ذلك، قلت: من سمح لك بذلك؟ قال: الإمام الخميني، قلت: هذا مستحيل! قال: أنا لا أجرؤ على عمل ذلك لوحدي. سارعت للقاء الخميني وسألته: هل سمحت بذلك؟ قال: نعم إن الإسلام يسمح بذلك، وإن الحرب هي الحرب، صعقت لذلك، صحيح أن الحرب هي الحرب، ولكنني أعتقد أن حربنا نظيفة، والجهاد هو أن نقنع الآخرين بوقف الحرب والتوق إلى السلام، نعم هذا الذي يجب عمله وليس الذهاب إلى إسرائيل وشراء السلاح منها لحرب العرب، لا لن أرضى بذلك أبداً، حينها قال لي: إنك ضد الحرب، وكان عليك أن تقودها لأنك في موقع الرئاسة.
- س ـ السيد الرئيس السؤال فعلاً محرج، كيف أن الخميني الذي قاد كل هذه الثورة الإسلامية، ووضع القدس واستعادتها وحماية فلسطين في أولوياتها كيف يمكن أن يشتري السلاح من إسرائيل؟! حين نسمع منك هذا الكلام لا نستطيع أن نصدق شيئاً مماثلاً!

امجموع مولفات الشيخ محمد مال الله

- ج حتى اليوم وقبل ستة أشهر كان الإسرائيليون ألقوا القبض على بعض المواطنين المتورطين في بيع الأسلحة لإيران، لقد حاولت منع ذلك شراء الأسلحة من إسرائيل خلال وجودي في السلطة وبعدها كانت إيران غيت، ما معنى إيران غيت؟ إنها فضيحة شراء الأسلحة الأمريكية عبر إسرائيل.
- س ـ قلت أن الخميني قال لك: إذا لم ترد أسلحة عبر إسرائيل فتش عن دول أخرى، من هي الدول التي أعطتكم السلاح في بداية الحرب؟
- ج ـ بالنسبة للخميني كان شراء الأسلحة مسموحاً به من كل مكان حتى من إسرائيل، شكلت آنذاك لجان ذهبت إلى أوربا وإلى مصر لأن هناك عقوداً بينهم وبين الشاه.
  - س ـ اشتريتم السلاح من مصر ضد العراق؟
    - ج ـ نعم من مصر ضد العراق.
- س ـ السيد الرئيس تتحدث قليلاً عن بداية الحرب العراقية الإيرانية، تقول في كتاباتك أنك قلت لياسر عرفات ليقول لصدام حسين: لا تصنع الحرب ضد الثورة، أولاً: هل تجربة الاتصالات بينكم وبين صدام حسين عبر ياسر عرفات وعبر آخرين، وكيف كانت تجربة الاتصالات وما هو الدور الذي قمت به من أجل منع نشوب هذه الحرب فعلاً؟
- ج طلبت من السيد ياسر عرفات الذهاب إلى بغداد وإفهام صدام حسين أن كل دولة تشن حرباً ضد أي ثورة فمصيرها الفشل وليستفيد من التاريخ، حتى الدول العظمى لم تستطع القضاء على المجموعات الصغيرة الثائرة، ولن يستطيع اليوم الانتصار على شعب إيران الثائر، وكان الفشل للأسف بعد مكوث ياسر عرفات عدة أيام عاد ليخبرنا أن صدام طاووس مصمم على مواصلة الحرب، وأنه قادر على حسمها في ثلاثة أو أربعة أيام.
  - س ـ هل حصلت اتصالات أخرى مع صدام حسين؟
- ج بعد فشل مفاوضات ياسر عرفات وصدام حسين كانت هناك محاولات أخرى لوقف الحرب منها ما قام به حفيد أحد رجال الدين في العراق وهو أبو الحسن الأصفهاني أرسله صدام حسين للمفاوضات من أجل السلام يومها لكن الخميني رفض.
  - س ـ كيف؟
- ج قال لنا يومها مبعوث صدام: ها قد انتصرت الثورة الإسلامية وتخلصتم من

الشاه دعونا نشيد السلام بين بلدينا، قلت للخميني: لنقبل اقتراحاته، أجاب: لا، إن نظام صدام حسين محكوم عليه بالسقوط، وسيسقط خلال ستة أشهر على الأكثر، ولكي نعفو عنه أرسل مبعوثه هذا!!! إذن رفض ذلك.

#### س ـ هل كنت ضد الحرب وأشرفت عليها لكونك رئيساً للجمهورية؟

- ج لأن صدام فرض علينا هذه الحرب، ولقد أصبت بمرض على جبهة القتال لأنني لم أتحمل هذه الحرب الغبية، حاولت كثيراً إيقافها، والشاهد على ذلك أنه بعد مؤتمر عدم الانحياز كانت الحرب ستتوقف لأنني وافقت على مشروع لأربعة وزراء خارجية جاؤوا إلى إيران بعد موافقة صدام حسين على ذلك ولكن رجال الدين في إيران كانوا يريدون استمرار الحرب.
- س هل الإمام الخميني كان يحدثك عن العلاقة مع الجوار العربي، مع دول الخليج، هل كانت لديه أطماع في التقدم عسكرياً باتجاه الدول من أجل تصدير الثورة مثلاً؟
- ج لم يحدثني بهذا الموضوع ولكن كان هناك مشروع آخر، كان يريد إقامة حزام شيعي للسيطرة على ضفتي العالم الإسلامي، كان هذا الحزام يتألف من إيران والعراق وسوريا ولبنان، وعندما يصبح سيداً لهذا الحزام يستخدم النفط وموقع الخليج العربي للسيطرة على بقية العالم الإسلامي، كان الخميني مقتنعاً بأن الأمريكيين سيسمحون له بتنفيذ ذلك، قلت له بأن الأمريكيين يخدعونك، ورغم نصائحي ونصائح ياسر عرفات الذي جاء ليحذره من نوايا الأمريكيين فإنه لم يكن يريد الاقتناع.
- س ـ الرجال الذين كان لهم تأثير على الخميني، قلت إن رفسنجاني كان يضحكه، كان له تأثير عليه، من الذي كان يدفعه أكثر باتجاه الحرب، وهل كنتم فعلاً تخشون الخسارة في الحرب مع العراق؟
- ج الخسارة في أول الحرب كانت ممكنة، لكن بعد احتدامها استطعنا إيقاف تقدم القوات العراقية، وكنا نعرف أن الوقت كان إلى جانبنا، ولكن ليس لأمد طويل، بعد الانقلاب ضدي وبعد وصولي إلى باريس قلت له أنه إذا استمر الملالي في الحرب فإنهم سوف يخسرونها حتماً وهذا ما حصل.

رفسنجاني كان له أثر كبير في البلاد وكان يدير شؤون الحرب بالتعاون الوثيق مع أحمد الخميني، ولأنه كان يدير شؤون هذه الحرب فقد كان يخيفني رفسنجاني لأنه أراد مواصلة الحرب واحتلال البصرة، وباحتلالها يسقط صدام حسين، كان هذا

مشروعه وكل قيادة الجيش كانوا يعارضون ذلك وقالوا إن احتلال البصرة سيطيل أمد الحرب.

- س التفكير في تأسيس حزب الله اللبناني، طبعاً أنت كنت تركت السلطة ولكن كنت في ذلك الوقت تحدثت مع الإمام الخميني أو مع محيطيه في تأسيس حزب شيعي في لبنان لأجل مقاتلة إسرائيل أو لأهداف أخرى.
- ج بالنسبة لموضوع لبنان كنت مع دعم الشعب اللبناني وليس دعم منظمة على حساب الشعب، عندما كنت في السلطة لم يكن هناك وجود لحزب الله في لبنان، بعد تنفيذ الانقلاب ضدي وجد السفير الإيراني في سوريا الفرصة سانحة لتأسيس هذا الحزب.
  - س هل حاول العراق الاتصال بك بعد الانقلاب الذي حصل ضدك؟
  - ج بالطبع، آخرها كان بعد عاصفة الصحراء حتى دعوني إلى زيارة العراق.
    - س ـ كيف حصل اللقاء؟
    - ج جاء شخصان لزيارتي أحدهما لبناني وآخر فرنسي.
      - س هل يمكن أن نعرف الأسماء؟
- ج لا يريدون كشف الأسماء، عرضوا عليّ هذه الدعوة لكنني رفضتها، عرضوا علي استقبال نواب عراقيين من قبل صدام، أجبتهم بوضوح: يريد صدام استخدام اسمي لتخليصه من الورطة التي وقع فيها مع الأمريكيين وأقترح إلغاء الدكتاتورية في بلاده وتنفيذ الديمقراطية، كي أقوم بمساندتكم.



# خَافَاعَ عِنَ الْحَقَيْلَةَ، وَعِبْنَ الْعُلَامِينَ الْمِثْنَا الْكُلِّمِينَ الْمِثْنَا الْكُلِّمِينَ الْمُثَرِقَةِ وَالْمِثِينَ الْمُثِلِّمِينَ الْمُثَرِقَةِ

حَالِيُفَّ الْمُالِكُ اللَّهُ الْحُالِكِي النَّالِيُّ الْحُالِكِي النَّهِ الْحُالِكِي النَّهُ الْحُلْلِكِي النَّلِي الْحُلْلِكِي النَّهُ الْحُلْلِكِي النَّهُ الْحُلْلِكِي النَّهُ الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي النَّهُ الْحُلْلِكِي النَّهُ الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي النَّلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلْلِكِي الْحُلِلْكِي الْمُلْلِكِي الْمُلْلِكِي الْحُلِلْكِي الْمُلْلِكِي الْمُلِلِي الْمُلْلِلْكِي الْمُلْلِلِكِي الْمُلْلِلْلِلْلِلْكِلِلْلِلِ

ڔۜٙٳؠؙٵڸڹڹٛۼۘؽ ڶۣڶڹۜؿؠؙڟڸڸۏؙڹػ



#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَكَا يُنَّا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَشُم مُسْلِمُونَ ۞ ﴿ آلَ عِمرَان: ١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَيْسَآةُ وَاتَّقُواْ اللّهَ ٱلّذِي تَسَآمَنُونَ بِهِـ وَٱلْأَرْحَامُمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞﴾ [النّساء: ١].

﴿ يَنَا يُهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ بُصْلِحَ لَكُمْ أَعَمَٰلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ وَيُغْفِر لَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ [الاحزاب: ٧٠،٧٠].

أما بعد؛ فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

إن عقيدة التوحيد منذ أن جهر بها النبي على إلى يومنا الحاضر تعرضت لهجوم شديد من قبل الذين في قلوبهم مرض، ولكن أبى الله تعالى إلا أن يُظهر دينه، وسخر لهذه العقيدة السمحة رجالاً يذودون عن حياضها، ورغم ما لاقوه في سبيل ذلك من العنت والاضطهاد إلا أن الله تعالى شملهم برعايته وثبتهم على الصراط المستقيم، وفي عصرنا الحاضر تعرضت عقيدة التوحيد للهجوم من قبل الذين لا علم لهم أو إنهم يريدون إحياء المقبور من الفرق والمذاهب.

والرافضة من أشد الفرق التي ما فتئت تهاجم عقيدة التوحيد منذ قرون وما زالت، ولكن أنّى لهم ذلك وهم بذلك يناطحون الصخر. وسلكوا في ذلك مسلك الكذب والتدليس على أهل السنة والجماعة معتقدين أنه لا يوجد في هذه الأمة من يكشف أكاذيبهم ويذود عن عقيدة التوحيد.

وكل يوم تظهر على الساحة الفكرية بعض الكتابات التي تُمثّل ذلك الاتجاه،

ولكن الملاحظ اجترار الشبهات القديمة وطرحها في ثوب جديد ظانين أنهم أتوا بشيء جديد ولكن خاب سعيهم وجهدهم.

ومن أولئك النفر شخص يُسمّى "صالح الورداني" الذي ارتد عن الإسلام وأصبح بوقاً من أبواق التشيع وصنّف العديد من الكتابات التي تهاجم أهل السنة والجماعة، ولا والجماعة، وكتابات هذا الشخص تُعبر عن حقد دفين تجاه أهل السنة والجماعة، ولا أدري سبب ذلك، هل هو حب الظهور في ساحة التشيع بعد أن رفضه أهل السنة؟ أم البحث عن المال والجاه عند الرافضة؟ وقد قرأت كتبه فلم أقف على سبب موضوعي مقبول لارتداده عن الإسلام واعتناقه مذهب التشيع. والحقيقة إن كتاباته مجرد اجترار لأفكار من سبقه من الرافضة سواء كان من السابقين أو من المعاصرين ولم يأت بشيء جديد.

وقد طلب مني بعض الإخوة الرد عليه فوجدت أن الرد عليه لا يستحق ساعة من الزمن أقضيها في الكتابة. ولكن إزاء إلحاح بعض الإخوة الكرام الذين أعتز بأخوتهم فكرت في الأمر واخترت أحد كتبه التي تنضح بالحقد الدفين تجاه أهل السنة والجماعة والأئمة الأعلام، وذلك أن هذا الرافضي كتب كتاباً بعنوان "فتاوى ابن باز عن فيه على سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز والعلامة ابن عثيمين - رحمهما الله تعالى وغفر لهما - وفضيلة الشيخ الدكتور صالح الفوزان - حفظه الله تعالى ونفع بعلمه سائر المسلمين -، ولكن خص سماحة الشيخ ابن باز كلله تعالى بمزيد من العداوة والبغضاء وأيضاً معتقد أهل السنة والجماعة بكثير من التشويه والنقيصة، ولو كان الورداني ممن ينتهج النهج الموضوعي في الرد والمناقشة لما تطرقنا إليه أو مجرد قراءة ما يهذي، ولكن الدفاع عن عقيدة أهل السنة والجماعة وعن الأئمة الأعلام واجب نتقرب به إلى الله تعالى، فشرعت في قراءة الكتاب المذكور واقتصرت على مبحث واحد من الكتاب وهو "عقيدة ابن باز" ص٢٥٥-٨٠ وأهملت باقي الكتاب لتفاهته وسخافته. وأذكر للقراء الكرام بعض كلامه الذي ينم عن جهل مطبق وحقد دفين.

يقول الورداني ص٧٣ وما بعدها: هل الروايات التي استند عليها ابن باز والحنابلة من قبله جاءت مطابقة للقرآن فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته؟

إن الإجابة على هذا السؤال تفرض علينا عرض نماذج من هذه الروايات، حتى تتضح الصورة، وسوف ننتقي هذه الروايات من البخاري ومسلم، لا تدخل مجال الاعتراض من قبل القوم.

يروى عن الرسول ﷺ: ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا.

ويروى: إنكم ترون ربك كما ترون هذا القمر لا تضامون من رؤيته.

ويروى قوله للجارية: أين الله؟ قالت: في السماء. قال: أعتقها فإنها مؤمنة.

ويروى: إن الله كتب كتاباً عنده فوق العرش أن رحمتي غلبت غضبي.

ويروى: يضحك الله إلى رجلين قتل أحدهما الآخر.

ويروى: يد الله ملأى لا يغيضها نفقة.

ويروى: يقول الله لأهل الجنة: يا أهل الجنة. . فيقولون: لبيك ربنا وسعديك.

ويروى: «لا تزال جهنم يُلقى فيها وهي تقول: هل من مزيد؟ حتى يضع رب العزة فيها رجله». . وفي رواية أخرى: «عليها قدمه فينزوي بعضها إلى بعض. فتقول: قط.. قط».

ويروى: الله أشد فرحاً بتوبة عبده من أحدكم براحلته.

ويروى: أن الله يقبض يوم القيامة الأرض وتكون السماوات بيمينه ثم يقول: أنا الملك.

ويروى: أن الله يحمل السماوات على إصبع والأرضين على إصبع والشجر على إصبع والثرى على إصبع وسائر الخلائق على إصبع.

ويروى: أن الله خلق آدم على صورته.

ويروى: لا أحد أغير من الله.

ويروى: **أن الله يغار**.

ويروى: أن رجلاً لم يعمل خيراً قط لما مات حرقوه وذروا نصفه في البر ونصفه في البحر هرباً من عذاب الله، فجمعه الله وأحياه وقال له: لم فعلت؟ قال: من خشيتك، فغفر له.

ومثل هذه الروايات وغيرها إنما تصطدم بنصوص القرآن التي تتعلق بصفات الله تعالى وقد اعتمد عليها الحنابلة وابن باز من بعدهم في بناء عقيدتهم حول أسماء الله وصفاته أكثر من اعتمادهم على نصوص القرآن كما اعتمدوا عليها في موقفهم من الواقع ورفع راية التكفير في مواجهته ونشر التطرف وبث الفرقة بين المسلمين.

وقد حكم الحنابلة والوهابيون الذين نطق ابن باز بلسانهم اليوم بكفر الذين ينكرون مثل هذه الروايات أو الذين يؤولونها على سبيل المجاز من الذين وجدوا حرجاً في رفضها من أصحاب المذاهب الأخرى من السلف والخلف.

وكيف لمسلم أن يقبل أن الله يصعد ويهبط ويجلس فوق العرش في السماء ويضحك ويفرح ويغير ويتكلم بصوت ويرى ويضع رجله في النار وله أصابع وخلق آدم على صورته. وهل رفض مثل هذه الروايات تنزيه لله عن التجسيم والمشابهة أم ضد ذلك " اهـــ

وقد سلكت في ردي عليه المنهج الموضوعي حيث أثبت أن ما يُعيبه على أهل السنة والجماعة موجود في دينه ومذهبه، ولكن جهله بأصول الدين الجديد الذي اعتنقه جعله يقع في أخطاء علمية منهجية لا يقع فيها طالب علم مبتدئ، وقد راعيت الاختصار قدر الإمكان في الرد.

ولا أملك في الختام إلا أن أقول كما قال الإمام ابن القيم كلله تعالى: "والمرغوب إلى من يقف على هذا الكتاب أن يعذر صاحبه فإنه ألفه في حال بعده عن وطنه وغيبته عن كتبه "(١).

فما عسى أن يبلغ خاطره المكدود وسعيه المجهود مع بضاعته المزجاة التي حقيق بحاملها أن يُقال فيه "تسمع بالمعيدي خير من أن تراه" وها هو قد نصب نفسه هدفاً لسهام الراشقين، وغرضاً لألسنة الطاعنين، لقارئه غُنمه وعلى مؤلفه غُرمه، وهذه بضاعته تفرض عليك، وموليته تهدى إليك، فإن صادفت كفؤاً كريماً لها لن تعدم منه إمساكاً بمعروف أو تسريحاً بإحسان، وإن صادفت غيره فالله تعالى المستعان وعليه التكلان.

وقد رضي من مهرها بدعوة خالصة إن وافقت قبولاً وبرد جميل إن كان حظها احتقاراً واستهجاناً، والمنصف يهب خطأ المخطئ لإصابته وسيئاته لحسناته فهذه سنة الله في عبده جزاء وثواباً. ومن ذا الذي يكون قوله كله إلا سديداً، وعمله كله صواباً، وهل ذلك إلا المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، ونطقه وحي يُوحى، فما صح عنه فهو نقل صدق عن قائل معصوم، وما جاء عن غيره فثبوت الأمرين فيه معدوم، فإن صح النقل لم يكن القائل معصوماً، وإن لم يصح لم يكن وصوله إليه معلوماً "(٢).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أبو عبد الرحمن محمد مال الله ۲۸/ رجب/ ۱٤۲۲هـ

<sup>(</sup>۱) ولكني أقول كما قال فضيلة الشيخ الدكتور علي بن محمد الدخيل الله في "الصواعق المرسلة" ١٩/١: وإذا كان ابن القيم كتب كتابه في بُعد عن وطنه وغيبة عن كتبه، فإني في وطني وغالب المراجع ميسرة بين يدي، ولكنه العجز والضعف وكفي.

<sup>(</sup>٢) روضة المحبين ٢١-٣١.

# النسزول والمجيء

يقول الورداني ص٧٤ متهكماً: يروى عن الرسول ﷺ: ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا.

الجواب: نص الحديث كما هو: "ينزل ربنا إلى السماء الدنيا كل ليلة، حين يبقى ثلث الليل الآخر. فيقول: من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟".

وإن حديث النزول ثابت عند أهل السنة والجماعة ويرون أن نزوله حقيقة مع علوه حقيقة، وليس كمثله شيء.

ولبيان كذب الورداني وتدليسه فإننا نذكر له من كتب قومه بعض روايات المجيء والنزول ثم نتحداه بإنكارها لأن سادته من علماء القوم سوف يغضبون عليه ويقولون له: إن مراجعنا ليست مباحة كما هي مراجع أهل السنة.

عن هشام بن الحكم في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبد الله على . . . قال: سأله عن ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ١٩٥٠ [ظه: ٥]؟

قال أبو عبد الله عليه: بذلك وصف نفسه، وكذلك هو مستول على العرش، بائن من خلقه، من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أن يكون العرش حاوياً له، ولا أن العرش محتاز له، ولكنا نقول: هو حامل العرش، وممسك العرش، ونقول من ذلك ما قال: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥٥] فثبتنا من العرش والكرسي ما ثبته، ونفينا أن يكون العرش أو الكرسي حاوياً له، وأن يكون ﷺ محتاجاً إلى مكان أو إلى شيء مما خلق، بل خلقه محتاجون إليه.

قال السائل: فما الفرق بين أن ترفعوا أيديكم إلى السماء وبين أن تخفضوها نجو الأرض؟

قال أبو عبد الله ﷺ: ذلك في علمه وإحاطته وقدرته سواء، ولكنه ﷺ أمر

أولياءه وعباده برفع أيديهم إلى السماء نحو العرش لأنه جعله معدن الرزق، فثبتنا ما ثبته القرآن والأخبار عن الرسول على حين قال: (ارفعوا أيديكم إلى الله على) وهذا يجمع عليه فرق الأمة كلها.

قال السائل: فمن أين أثبت أنبياء ورسلاً؟

قال أبو عبد الله على: إنا لما أثبتنا أن لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنا وعن جميع ما خلق وكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا يلامسوه، ولا يباشرهم ولا يباشروه، ويحاجهم ويحاجوه، فثبت أن له سفراء في خلقه وعباده يدلونهم على مصالحهم ومنافعهم وما به بقاؤهم وفي تركه فناؤهم: فثبت الآمرون والناهون عن الحكيم العليم في خلقه، وثبت عند ذلك أن له معبرين وهم الأنبياء وصفوته من خلقه، حكماء مؤدبين بالحكمة، مبعوثين بها، غير مشاركين للناس في أحوالهم على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيب، مؤيدين من عند الحكيم العليم بالحكمة والدلائل والبراهين والشواهد: من إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، فلا تخلو أرض الله من حجة يكون معه علم يدل على صدق مقال الرسول ووجوب عدالته.

قال السائل: فتقول: إنه ينزل إلى السماء الدنيا؟

قال أبو عبد الله عليه: نقول ذلك لأن الروايات قد صحت به والأخبار.

قال السائل: وإذا نزل أليس قد حال عن العرش، وحؤوله عن العرش انتقال؟

قال أبو عبد الله على السر ذلك على ما يوجد من المخلوق الذي ينتقل باختلاف الحال عليه والملالة والسآمة، وناقل ينقله ويحوله من حال إلى حال، بل هو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال، ولا يجري عليه الحدوث، فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحى عن مكان خلا منه المكان الأول، ولكنه ينزل إلى السماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك هو في سماء الدنيا، إنما يكشف عن عظمته ويري أولياءه نفسه حيث شاء، ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره في القرب والبعد سواء (۱).

عن سليمان بن خالد عن أبي عبد الله على قال: سمعته يقول: إن أعمال العباد تعرض كل خميس على رسول الله على فإذا كان يوم عرفة هبط الرب تبارك وتعالى، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءَ مَنتُورًا ﴿ اللهُ قَالَ: ٣٢].

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١٩٨/١٠ وما بعدها.

فقلت: جعلت فداك أعمال من هذه؟

قال: أعمال مبغضينا ومبغضى شيعتنا(١).

وقال الرضا على المناه من حج بثلاثة من المؤمنين فقد اشترى نفسه من الله على بالثمن، ولم يسأله من أين اكتسب ماله، من حلال أو حرام، ومن حج أربع حجج لم تصبه ضغطة القبر أبداً، وإذا مات صور الله الحجج التي حج في صورة حسنة أحسن ما يكون من الصور بين عينيه، يصلّي في جوف قبره حتى يبعثه الله من قبره، ويكون ثواب تلك الصلاة اله واعلم أن الركعة من تلك الصلاة تعدل ألف ركعة من صلاة الآدميين. ومن حج خمس حجج لم يعلبه الله أبداً، ومن حج عشر حجج لم يحاسبه الله أبداً، ومن حج عشرين حجة لم ير جهنم ولم يسمع شهيقها ولا زفيرها، ومن حج أربعين حجة قبل له: اشفع فيمن أحببت ويفتح له باب من أبواب الجنة يدخل منه هو ومن يشفع له، ومن حج خمسين حجة بني له مدينة في جنة عدن فيها ألف قصر، في كل قصر ألف حوراء من الحور العين، وألف زوجة، ويجعل من رفقاء محمد صلّى الله عليه وآله في الجنة. ومن حج أكثر من خمسين حجة كان كمن حج خمسين حجة مع محمد والأوصياء، وكان ممن يزوره الله تبارك وتعالى في كل جمعة، وهو ممن يدخل جنة عدن التي خلقها الله على بيده ولم ترها عين، ولم يطلع عليها مخلوق، وما أحد يكثر الحج إلا بناها الله له بكل حجة مدينة في الجنة، فيها غرف، كل غرفة فيها حوراء من الحور العين مع كل حوراء ثلاثمائة مدينة لم ينظر الناس إلى مثلهن حسناً وجمالاً".

والله تعالى عند الرافضة يزور قبور أئمتهم مع الملائكة والأنبياء:

عن أبي وهب القصري قال: دخلت المدينة فأتيت أبا عبد الله عليه فقلت له: جعلت فداك أتيتك ولم أزر قبر أمير المؤمنين عليه.

فقال: بئس ما صنعت لولا أنك من شيعتنا ما نظرت إليك، ألا تزور من يزوره الله مع الملائكة ويزوره الأنبياء على ويزوره المؤمنون!!

قلت: جعلت فداك ما علمت ذلك.

قال: اعلم أن أمير المؤمنين ﷺ أفضل عند الله من الأئمة وله ثواب أعمالهم وعلى قدر أعمالهم فضّلوا (٣٠).

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ٤٤٦، ينابيع المعاجز للبحراني ١٠٣، بحار الأنوار ٣٤٥/٢٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ٩٠/٨-٩١، من لا يحضره الفقيه ٢١٧/٢ مختصراً.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٥٨٠/٤، فرحة الغرى لابن طاووس ١٠٢، الغارات للثقفي ١٨٥٤/، التهذيب ٢٠/٦، كتاب المزار للمفيد ٣٠، بحار الأنوار ٣٦١/٢٥ و٢٥٨/٩٧، مصابيح الجنان ١٩٢، وسائل الشيعة ٢٩٣/١٠ كامل الزيارات لابن قولويه ٨٩، مزار المشهدي ٣٦، المختصر للحلي ٨٩.

أتزوره جعلت فداك؟

قال: كيف لا أزوره والله يزوره في كل ليلة جمعة يهبط مع الملائكة إليه والأنبياء والأوصياء.

فقال صفوان: جعلت فداك أفأزوره في كل جمعة حتى أُدرك زيارة الرب؟ قال: نعم يا صفوان الزم زيارة قبر الحسين(١).

ويقول العلامة ابن عثيمين كَتَلَهُ تعالى في "شرح العقيدة الواسطية" ٣٩٨ معلقاً على حديث النزول المشهور: وهذا الحديث قال بعض أهل العلم: إنه من الأحاديث المتواترة، واتفقوا على أنه من الأحاديث المشهورة المستفيضة عند أهل العلم بالسنة.

ويقول تتملئة تعالى ص٣٩٩ وما بعدها: بهذا يتبين لكل إنسان قرأ هذا الحديث أن المراد هنا نزول الله نفسه، ولا نحتاج أن نقول: بذاته، ما دام الفعل أُضيف إليه، فهو له، لكن بعض العلماء قالوا: ينزل بذاته، لأنهم لجؤوا إلى ذلك، واضطروا إليه، لأن هناك من حرّفوا الحديث وقالوا: الذي ينزل أمر الله. وقال آخرون: بل الذي ينزل ملك من ملائكة الله!

هذا باطل! فإن نزول أمر الله دائماً وأبداً، ولا يختص نزوله في الثلث الأخير من السليل، قال الله تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمَرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إَلَيْهِ ﴾ [السَّجدَة: ٥] وقال: ﴿ وَإِلَيْهِ يُرْجُعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ ﴾ [مُود: ١٣٣].

وأما قولهم: تنزل رحمة الله إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر! فسبحان الله! الرحمة لا تنزل إلا في هذا الوقت! قال الله تعالى: ﴿وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ الله عَلَى النَّار رحمته، وهي تترى كل فَمِنَ الله على الله على الله على الله وهي من آثار رحمته، وهي تترى كل وقت!!

ثم نقول: أي فائدة لنا بنزول الرحمة إلى السماء الدنيا؟

ثم نقول لمن قال: إنه ملك من الملائكة: هل من المعقول أن الملك من ملائكة الله يقول: من يدعوني فأستجيب له... إلخ؟

فتبين بهذا أن هذه الأقوال تحريف باطل يبطله الحديث.

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ۲۰/۹۸، كامل الزيارات لابن قولويه ۲۲۳، وسائل الشيعة ۳۷٤/۱۰، مدينة المعاجز ۲۰۸/٤.

يقولون: كيف تقولون: إن الله ينزل؟! إذا نزل، أين العلو؟! وإذا نزل، أين الاستواء على العرش؟! إذا نزل، فالنزول حركة وانتقال، وإذا نزل، فالنزول حادث، والحوادث لا تقوم إلا بحادث.

فنقول: هذا جدال باطل، وليس بمانع من القول بحقيقة النزول.

هل أنتم أعلم بما يستحقه الله على من أصحاب رسول الله عليه؟!

فأصحاب الرسول ﷺ ما قالوا هذه الاحتمالات أبداً، قالوا: سمعنا وآمنا وقبلنا وصدقنا.

وأنتم أيها الخالفون المخالفون تأتون الآن وتجادلون بالباطل وتقولون: كيف؟! وكيف؟!

نحن نقول: ينزل، ولا نتكلم عن استوائه على العرش، هل يخلو منه العرش أو لا يخلو؟!

أما العلو، فنقول: ينزل، لكنه عال على خلقه، لأنه ليس معنى النزول أن السماء تقله، وأن السماوات الأخرى تظله، إذ أنه لا يحيط به شيء من مخلوقاته.

فنقول: هو ينزل حقيقة مع علوه حقيقة، وليس كمثله شيء.

أما الاستواء على العرش فهو فعل، ليس من صفات الذات، وليس لنا حق - فيما أرى - أن نتكلم هل يخلو منه العرش أو لا يخلو، بل نسكت كما سكت عن ذلك الصحابة

وإذا كان علماء أهل السنة لهم في هذا ثلاثة أقوال: قول بأنه يخلو، وقول بأنه لا يخلو، وقول بالتوقف.

وشيخ الإسلام ابن تيمية كلله في "الرسالة العرشية" يقول: إنه لا يخلو منه العرش، لأن أدلة استوائه على العرش محكمة، والحديث هذا محكم، والله كلا تقاس صفاته بصفات الخلق، فيجب علينا أن نبقي نصوص الاستواء على إحكامها، ونص النزول على إحكامه، ونقول: هو مستو على عرشه، نازل إلى السماء الدنيا، والله أعلم بكيفية ذلك، وعقولنا أقصر وأدنى وأحقر من أن تحيط بالله كلا.

القول الثاني: التوقف، يقولون: لا نقول: يخلو، ولا: لا يخلو. والثالث: أنه يخلو منه العرش.

وأورد المتأخرون الذين عرفوا أن الأرض كروية وأن الشمس تدور على الأرض إشكالاً، وقالواً: كيف ينزل في ثلث الليل؟! وثلث الليل إذا انتقل عن المملكة العربية السعودية، ذهب إلى أوربا وما قاربها؟! أفيكون نازلاً دائماً؟!

فنقول: آمن أولاً بأن الله ينزل في هذا الوقت المعين، وإذا آمنت، ليس عليك شيء وراء ذلك، لا تقل: كيف؟ وكيف؟! بل قل: إذا كان ثلث الليل في السعودية، فالله نازل، وإذا كان في أمريكا ثلث الليل، يكون نزول الله أيضاً، وإذا طلع الفجر، انتهى وقت النزول له في كل مكان بحسبه.



## رؤية الله تعالى

يقول الورداني ص٧٤: ويروى: إنكم ترون ربكم كما ترون هذا القمر لا تضامون من رؤيته.

الجواب: نص الحديث: عن قيس بن أبي حازم عن جرير بن عبد الله البجلي قال: كنا جلوساً عند رسول الله على فنظر إلى القمر ليلة البدر فقال: إنكم ستعرضون على ربكم في فترونه كما ترون هذا القمر لا تضارون في رؤيته فإن استطعتم أن لا تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها فافعلوا، ثم قرأ: ﴿وَسَبِّحَ بِحَمّدِ رَبِّكَ مَلْوعِ الشّمسِ وَقَبلَ الْغُرُوبِ ﴾ [ق: ٣٩](١).

وحديث الرؤية متواتر رواه كل من:

- (١) ابن مسعود.
- (۲) وابن عمر.
- (٣) وابن عباس.
  - (٤) وصهيب.
    - (٥) وأنس.
- (٦) وأبو موسى الأشعري.
  - (٧) وأبو هريرة.
  - (٨) وأبو سعيد الخدري.
    - (٩) وعمار بن ياسر.

<sup>(</sup>۱) البخاري ۱۳۸/۱، و۱۶۳ و۶۸/۱ و۱۷۹/۸، مسلم ۱۱۳۲/۱، أحمد ۳۲۰/۶، سنن ابن ماجه ۱۳۰/۱، سنن أبي داود ۱۲۳/۱، السنن الكبرى للبيهقي ۱۹۹۱، مسند الحميدي ۱۳۰/۳، السنن الكبرى للنسائي أبي داود ۱۹۰/۱، السنن الكبرى للنسائي ۱۷۹/۱ و۶۷/۱، صحيح ابن حبان ۶۷/۱۱، المعجم الأوسط للطبراني ۹۰/۸، المعجم الكبير للطبراني ۲۹۶/۲.

«مُجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله»

- (١٠) وجابر بن عبد الله.
  - (۱۱) ومعاذ بن جبل.
    - (۱۲) وثوبان.
- (١٣) وعمارة بن رويبة الثقفي.
  - (١٤) وحذيفة.
  - (١٥) وأبو بكر الصديق.
    - (١٦) وزيد بن ثابت.
- (١٧) وجرير بـن عبد الله اليمني.
  - (١٨) وأبو أمامة الباهلي.
    - (١٩) وبريدة الأسلمي.
      - (۲۰) وأبو برزة.
- (٢١) وعبد الله بن الحارث بن جزء الزبيدي.
  - (۲۲) وأبو رزين العقيلي.
  - (۲۳) وعبادة بن الصامت.
    - (٢٤) وكعب بن عجرة.
    - (٢٥) وفضالة بن عبيد.
      - (۲٦) وأبي بن كعب.
  - (٢٧) وعبد الله بن عمرو.
  - (٢٨) وعائشة. رَبِيْ جميعاً.

ويقول العلامة ابن عثيمين كله تعالى في "شرح العقيدة الواسطية" ص٢٣٦: ولهذا ذهب بعض العلماء إلى أن من أنكر رؤية الله تعالى، فهو كافر مرتد، وأن الواجب على كل مؤمن أن يقرّ بذلك. قال: وإنما كفرناه لأن الأدلة قطعية الثبوت وقطعية الدلالة، ولا يمكن لأحد أن يقول: إن قول الرسول عليه الصلاة والسلام: "إنكم سترون ربكم"، إنه ليس قطعي الدلالة، إذ ليس هناك شيء أشد قطعاً من مثل هذا التركيب.

لو كان الحديث: "إنكم ترون ربكم": لربما تحتمل التأويل، وأنه عبّر عن العلم اليقيني بالرؤية البصرية، ولكنه صرح بأنا نراه كما نرى القمر، وهو حسي.

ويقول كله تعالى ص٤٧١: فإن هذه الرؤية لا نعلم كيفيتها، بمعنى أن الإنسان لا يعلم كيف يرى ربه، ولكن معنى الرؤية معلوم، أنهم يرون الله كما يرون القمر، لكن على أى كيفية؟ هذه لا نعلمها، بل كما يشاء الله.

وقد سبق الورداني بقرون من يُنكر الرؤية من الرافضة، ولكن مع الأسف فإنهم سلكوا مسلك التدليس والكذب، فهذا المسمّى عندهم "المرتضى" يقول في كتابه "تنزيه الأنباء" ص١٧٧-١٧٨:

فإن قيل: فما معنى الخبر المروي عن النبي على أنه قال: "سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته" وهذا خبر مشهور لا يمكن تضعيفه ونسبته إلى الشذوذ؟ الجواب قلنا: أما هذا الخبر فمطعون عليه مقدوح في راويه، فإن راويه قبس بن أبي حازم، وقد كان خولط في عقله في آخر عمره مع استمراره على رواية الأخبار. وهذا قدح لا شبهة فيه لأن كل خبر مروي عنه لا يعلم تاريخه يجب أن يكون مردوداً، لأنه لا يؤمن أن يكون مما سمع منه في حال الاختلال. وهذه طريقة في قبول الأخبار وردها ينبغي أن يكون أصلاً ومعتبراً فيمن علم منه الخروج ولم يعلم تاريخ ما نقل عنه. على أن قيساً لو سلم من هذا القدح كان مطعوناً فيه من وجه آخر، وهو أن قيس بن أبي حازم كان مشهوراً بالنصب والمعاداة لأمير المؤمنين على والانحراف عنه، وهو الذي قال: رأيت على بن أبي طالب على على منبر الكوفة يقول: انفروا إلى بقية الأحزاب، فأبغضته حتى اليوم في قلبي. إلى غير ذلك من تصريحه بالمناصبة والمعاداة. وهذا قادح لا شك في عدالته.

وجوابنا على المسمّى "المرتضى" أن أحاديث الرؤية لم ينفرد بها قيس بن أبي حازم بل إن أحاديث الرؤية متواترة كما ذكرنا قبل قليل. وسيأتي في هذا المبحث اعتراف الرافضة بالرؤية من مصادرهم المعتمدة والموثوقة.

وأما قوله "فمقدوح في راويه" فهذا ليس بجديد على الرافضة، فإنهم قدحوا في أبي بكر وعمر وعثمان وكثير من الصحابة رضوان الله عليهم، أفلا يتجرأون على القدح في قيس بن أبي حازم؟! وقد نص على عدالة قيس بن أبي حازم كثير من أئمة الجرح والتعديل، وجرح الرافضة للصحابة والتابعين وعلماء الإسلام ليس منقصة بله و المدح الذي ليس بعده مدح، ويكفي الرافضة مدح رواة الإفك والضلال.

ومن أجل نفي الرؤية سلك الجهمية ومن شايعهم إلى اختلاق روايات مكذوبة لتأييد باطلهم في نفي الرؤية، من هذه الأكاذيب الكذب على على بن المديني وانتصاره لمذهب نفاة الرؤية، فقد ذكر الذهبي في "سير أعلام النبلاء" ج١١ ص٥٢:

قال ابن أبي دؤاد للمعتصم: يا أمير المؤمنين، هذا يزعم - يعني: أحمد بن حنبل -أن الله يرى في الآخرة، والعين لا تقع إلا على محدود، والله لا يحد.

فقال: ما عندك؟

قال: يا أمير المؤمنين عندي ما قاله رسول الله ﷺ.

قال: وما هو؟

قال: حدثني غندر، حدثنا شعبة، عن إسماعيل، عن قيس، عن جرير، قال: "كنا مع النبي ﷺ، في ليلة أربع عشرة، فنظر إلى البدر، فقال: إنكم سترون ربكم كما ترون هذا البدر، لا تضامون في رؤيته".

فقال لابن أبى دؤاد: ما تقول؟

قال: أنظر في إسناد هذا الحديث.

ثم انصرف. فوجه إلى علي بن المديني، وعلي ببغداد مملق، ما يقدر على درهم، فأحضره، فما كلمه بشيء حتى وصله بعشرة آلاف درهم.

وقال: هذه وصلك بها أمير المؤمنين، وأمر أن يدفع إليه جميع ما استحق من أرزاقه. وكان له رزق سنتين.

ثم قال له: يا أبا الحسن حديث جرير بن عبد الله في الرؤية ما هو؟

قال: صحيح.

قال: فهل عندك عنه شيء؟

قال: يعفيني القاضي من هذا.

قال: هذه حاجة الدهر.

ثم أمر له بثياب وطيب ومركب بسرجه ولجامه. ولم يزل حتى قال له: في هذا الإسناد من لا يعمل عليه، ولا على ما يرويه، وهو قيس بن أبي حازم، إنما كان أعرابياً بوالاً على عقبيه. فقبل ابن أبي دؤاد علياً واعتنقه.

فلما كان الغد، وحضروا، قال ابن أبي دؤاد: يا أمير المؤمنين: يحتج في الرؤية بحديث جرير، وإنما رواه عنه قيس، وهو أعرابي بوال على عقبيه؟

قال: فقال أحمد بعد ذلك: فحين أطلع لي هذا، علمت أنه من عمل على بن المديني، فكان هذا وأشباهه من أوكد الأمور في ضربه.

ثم عقب الذهبي على هذه الرواية فقال كلله تعالى: رواها المرزباني: أخبرني محمد بن يحيى، يعني: الصولي، حدثنا الحسين. ثم قال الخطيب: أما ما حكى عن

علي في هذا الخبر من أنه لا يعمل على ما يرويه قيس، فهو باطل، قد نزه الله علياً عن قول ذلك، لأن أهل الأثر، وفيهم علي، مجمعون على الاحتجاج برواية قيس وتصحيحها، إذ كان من كبراء تابعي أهل الكوفة. وليس في التابعين من أدرك العشرة، وروى عنهم، غير قيس مع روايته عن خلق من الصحابة. إلى أن قال: فإن كان هذا محفوظاً عن ابن فهم، فأحسب أن ابن أبي دؤاد، تكلم في قيس بما ذكر في الحديث، وعزا ذلك إلى ابن المديني. والله أعلم. قلت: إن صحت الحكاية، فلعل علياً قال في قيس ما عنده عن يحيى القطان، أنه قال: هو منكر الحديث، ثم سمى له أحاديث استنكرها، فلم يصنع شيئاً، بل هي ثابتة، فلا ينكر له التفرد في سعة ما روى، من ذلك حديث كلاب الحوآب، وقد كاد قيس أن يكون صحابياً، أسلم في حياة رسول الله ﷺ ثم هاجر إليه، فما أدركه، بل قدم المدينة بعد وفاة رسول الله ﷺ بليال. وقد قال يحيى بن معين فيما نقله عنه معاوية بن صالح: كان قيس بن أبي حازم أوثق من الزهري. نعم، ورؤية الله تعالى في الآخرة منقولة عن النبي ﷺ نقل تواتر، فنعوذ بالله من الهوى، ورد النص بالرأي. قال أبو داود: أجود التابعين إسناداً قيس بن أبي حازم، قد روى عن تسعة من العشرة، لم يرو عن عبد الرحمن بن عوف. قال الخطيب: ولم يحك أحد ممن ساق المحنة أن أحمد نوظر في حديث الرؤية. قال: والذي يحكى عن علي أنه روى لابن أبي دؤاد حديثاً عن الوليد بن مسلم في القرآن، كان الوليد أخطأ في لفظة منه، فكان أحمد ينكر على على روايته لذلك الحديث. فقال المروذي: قلت الأبي عبد الله: إن علي بن المديني، حدث عن الوليد حديث عمر: "كلوه إلى عالمه" فقال: "إلى خالقه". فقال: هذا كذب. ثم قال: هذا قد كتبناه عن الوليد، إنما هو "فكلوه إلى عالمه"، وهذه اللفظة قد روي عن ابن المديني غيرها.

يقول الإمام الطبري في تفسيره ٣٩٤/٧ وما بعدها: القول في ذلك عندنا ما تظاهرت به الأخبار عن رسول الله على أنه قال: إنكم سترون ربكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر، وكما ترون الشمس ليس دونها سحاب فالمؤمنون يرونه، والكافرون عنه يومئذ محجوبون كما قال جل ثناؤه ﴿كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِرْ لَمُحَجُّوُن ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهُرُ لَمُحَجُّوُن ﴿ كُلَّا الله الله الله الله الله عنده ما كانت لا ترى المطقفين: ١٥]. فأما ما اعتل به منكرو رؤية الله يوم القيامة بالأبصار، لما كانت لا ترى الا ما باينها، وكان بينها وبينه فضاء وفرجة، وكان ذلك عندهم غير جائز أن تكون رؤية الله بالأبصار كذلك لأن في ذلك إثبات حد له ونهاية، فبطل عندهم لذلك جواز الرؤية عليه، وأنه يقال لهم: هل علمتم موصوفاً بالتدبير سوى صانعكم إلا مماساً لكم أو مبايناً؟ فإن زعموا أنهم يعلمون ذلك كلفوا تبيينه، ولا سبيل إلى ذلك. وإن قالوا: لا نعلم ذلك، قيل لهم: أو ليس قد علمتموه لا مماساً لكم ولا مبايناً، وهو موصوف

بالتدبير والفعل، ولم يجب عندكم إذ كنتم لم تعلموا موصوفاً بالتدبير والفعل غيره إلا مماساً لكم أو مبايناً أن يكون مستحيلاً العلم به وهو موصوف بالتدبير والفعل، لا مماس ولا مباين؟ فإن قالوا: ذلك كذلك، قيل لهم: فما تنكرون أن تكون الأبصار كذلك لا ترى إلا ما باينها، وكانت بينه وبينها فرجة قد تراه وهو غير مباين لها، ولا فرجة بينها وبينه ولا فضاء، كما لا تعلم القلوب موصوفاً بالتدبير إلا مماساً لها أو مبايناً وقد علمته عندكم لا كذلك؟ هل بينكم وبين من أنكر أن يكون موصوفاً بالتدبير والفعل معلوماً لا مماساً للعالم به أو مبايناً وأجاز أن يكون موصوفاً برؤية الأبصار لا مماساً لها ولا مبايناً فرق؟ ثم يسألون الفرق بين ذلك، فلن يقولوا في شيء من ذلك قولاً إلا ألزموا في الآخر مثله. وكذلك يسألون فيما اعتلوا به في ذلك، إن من شأن الأبصار إدراك الألوان، كما أن من شأن الأسماع إدراك الأصوات، ومن شأن المتنسم درك الأعراف، فمن الوجه الذي فسد أن يقتضي السمع لغير درك الأصوات فسد أن تقتضي الأبصار لغير درك الألوان. فيقال لهم: ألستم لم تعلموا فيما شاهدتم وعاينتم موصوفاً بالتدبير والفعل إلا ذا لون، وقد علمتموه موصوفاً بالتدبير لا ذا لون؟ فإن قالوا نعم، لا يجدون من الإقرار بذلك بدأ إلا أن يكذبوا، فيزعموا أنهم قد رأوا وعاينوا موصوفاً بالتدبير والفعل غير ذي لون، فيكلفوا بيان ذلك، ولا سبيل إليه، فيقال لهم: فإذا كان ذلك كذلك فما أنكرتم أن تكون الأبصار فيما شاهدتم وعاينتم لم تجدوها تدرك إلا الألوان، كما لم تجدوا أنفسكم تعلم موصوفاً بالتدبير إلا ذا لون وقد وجدتموها علمته موصوفاً بالتدبير غير ذي لون؟ ثم يسألون الفرق بين ذلك، فلن يقولوا في أحدهما شيئاً إلا ألزموا في الآخر مثله.

وفي هذه المقالة مسائل فيها تلبيس كرهنا ذكرها وإطالة الكتاب بها وبالجواب عنها، إذ لم يكن قصدنا في كتابنا هذا قصد الكشف عن تمويهاتهم، بل قصدنا فيه البيان عن تأويل آي الفرقان. ولكنا ذكرنا القدر الذي ذكرنا، ليعلم الناظر في كتابنا هذا أنهم لا يرجعون من قولهم إلا إلى ما لبس عليهم الشيطان مما يسهل على أهل الحق البيان عن فساده، وأنهم لا يرجعون في قولهم إلى آية من التنزيل محكمة ولا رواية عن رسول الله على صحيحة ولا سقيمة، فهم في الظلمات يخبطون، وفي العمياء يترددون، نعوذ بالله من الحيرة والضلالة.

وقال أبو بكر محمد بن الحسين الآجري في كتابه "التصديق بالنظر إلى الله تعالى في الآخرة" ص٣٥-٣٧: فإن اعترض جاهل مما لا علم له أو بعض هؤلاء الجهمية الذين لم يوفقوا للرشاد، ولعب بهم الشيطان وحرموا التوفيق، فقال: وهل المؤمنون يرون الله على ذلك.

فإن قال الجهمي: أنا لا أؤمن بهذا.

قيل له: كفرت بالله العظيم.

فإن قال: وما الحجة؟

قيل له: لأنك رددت القرآن والسنة وقول الصحابة في وقول علماء المسلمين والبعت غير سبيل المؤمنين، وكنت ممن قال الله في فيهم: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ اللهُ مَا نَوَلَى وَنُصَالِهِ مَا مَا اللهُ عَلَى وَنُصَالِهِ مَا مَا اللهُ مَا تَوَلَى وَنُصَالِهِ مَهَا مَا مَا اللهُ مَا الله اللهُ عَلَى وَنُصَالِهِ مَهَا مَا اللهُ عَلَى مَعِيرًا الله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى وَنُصَالِهِ وَسَاءَتُ مَعِيرًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى وَنُصَالِهِ مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى وَنُصَالِهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

فأما نص القرآن: فقول الله عن: ﴿ وَبُحُوهُ يَوَمِنِ نَاضِرُةً ﴿ إِنَّى رَبِّا نَاظِرَةً ﴿ ﴾ إِنَّى رَبِّا نَاظِرَةً ﴿ ﴾ [الفِبَامَة: ٢٣،٢٧]. وقال الله عن الكفار أنهم محجوبون عن رؤيته، فقال جلّ ذكره: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَبِذِ لَمَحْجُونُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَبَيمِ ﴿ ثَالُ هَذَا الّذِي كُمُمُ بِدِهُ ثَكَذَبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥-١٧].

فدل بهذه الآية أن المؤمنين ينظرون إلى الله ﷺ وأنهم غير محجوبين عن رؤيته وكرامة منه لهم.

وقال الله على: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يُونس: ٢٦] فروي أن الزيادة هي النظر إلى وجه الله على.

وقيل لسفيان ابن عينة: إن بشراً المريسي يقول: إن الله لا يرى يوم القيامة. فقال: قاتل الله الدويبة، ألم تسمع إلى قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِذِ لَمَتَجُونُونَ ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِذِ لَمَتَجُونُونَ ﴿ كُلَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعداء؟ (١٠).

وبعد هذا العرض السريع نستعرض بعض روايات الرافضة التي تدل على الرؤية من المصادر الموثوقة لعل وعسى أن يكون الورداني ممن يتبع الدليل والبرهان لا السب والشتم والهذيان بما لا يعلم:

فيقولون: خير المنقلب منقلبنا وخير الثواب ثوابنا، قد سمعنا الصوت واشتهينا النظر إلى أنوار جلالك وهو أعظم ثوابنا وقد وعدته ولا تخلف الميعاد.

فيأمر الله الحجب فيقوم سبعون ألف حجاب فيركبون على النوق والبراذين

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ٨/٨٤.

وعليهم الحلي والحلل فيسيرون في ظل الشجر حتى ينتهوا إلى دار السلام، وهي دار الله دار البهاء والنور والسرور والكرامة، فيسمعون الصوت فيقولون: يا سيدنا سمعنا لذاذة منطقك، فأرنا نور وجهك، فيتجلى لهم والله حتى ينظرون إلى نور وجهه - تبارك وتعالى - المكنون من عين كل ناظر، فلا يتمالكون حتى يخرُوا على وجوههم سجداً فيقولون: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك يا عظيم. قال: فيقول: عبادي! ارفعوا رؤوسكم ليس هذه بدار عمل إنما هي دار كرامة ومسألة ونعيم قد ذهبت عنكم اللغوب والنصب، فإذا رفعوها رفعوها وقد أشرقت وجوههم من نور وجهه سبعين ضعفاً.

امجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

ثم يقول تبارك وتعالى: يا ملائكتي أطعموهم واسقوهم، فيؤتون بألوان الأطعمة لم يروا مثلها قط في طعم الشهد وبياض الثلج ولين الزبد، فإذا أكلوه قال بعضهم لبعض: كان طعامنا الذي خلفناه في الجنة عند هذا حلماً.

قال: ثم يقول الحبار تبارك وتعالى: يا ملائكتي اسقوهم، قال: فيؤتون بأشربة فيقبضها ولي الله فيشرب شربة لم يشرب مثلها قط.

قال: ثم يقول: يا ملائكتي طيبوهم، فتأتيهم ريح من تحت العرش بمسك أشد بياضاً من الثلج تغير وجوههم وجباههم وجنوبهم تسمى المثيرة فيستمكنون من النظر إلى نور وجهه.

فيقولون: يا سيدنا حسبنا لذاذة منطقك والنظر إلى نور وجهك لا نريد به بدلاً ولا نبتغي به حولاً.

فيقول الرب تبارك وتعالى: إني أعلم أنكم إلى أزواجكم مشتاقون، وإن أزواجكم مشتاقات.

فيقولون: يا سيدنا ما أعلمك بما في نفوس عبادك؟!

فيقول: كيف لا أعلم وأنا خلقتكم، وأسكنت أرواحكم في أبدانكم، ثم رددتها عليكم بعد الوفاة فقلت: اسكني في عبادي خير مسكن، ارجعوا إلى أزواجكم.

قال: فيقولون: يا سيدنا اجعل لنا شرطاً.

قال: فإن لكم كل جمع زورة ما بين الجمعة إلى الجمعة سبعة آلاف سنة مما تعدون.

قال: فينصرفون فيعطى كل رجل منهم رمانة خضراء، في كل رمانة سبعون حلة لم يرها الناظرون المخلوقون، فيسيرون فيتقدمهم بعض الولدان حتى يبشروا أزواجهم وهن قيام على أبواب الجنان.

قال: فلما دنا منها نظرت إلى وجهه فأنكرته من غير سوء.

فقالت: حبيبي! لقد خرجت من عندي وما أنت هكذا.

قال: فيقول: حبيبتي! تلومينني! أن أكون هكذا وقد نظرت إلى نور وجه ربي تبارك وتعالى فأشرق وجهى من نور وجهه.

ثم يعرض عنها فينظر إليها نظرة فيقول: حبيبتي! لقد خرجت من عندك وما كنت هكذا.

فتقول: حبيبي! تلومني أن أكون هكذا وقد نظرت إلى وجه الناظر إلى نور وجه ربي فأشرق وجهي من وجه الناظر إلى نور وجه ربي سبعين ضعفاً، فتعانقه من باب الخيمة والرب تبارك وتعالى يضحك إليهم فينادون بأصابعهم: الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن إن ربنا لغفور.

قال: نعم، وقد رأوه قبل يوم القيامة، فقلت: متى؟ قال: حين قال لهم: ﴿ السَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَيْ ﴾ [الأعراف: ١٧٧] ثم سكت ساعة، ثم قال: وإن المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة، ألست تراه في وقتك هذا؟

قال أبو بصير: فقلت له: جعلت فداك فأحدث بهذا عنك؟

فقال: لا، فإنك إذا حدثت به فأنكر منكر چاهل بمعنى ما تقوله ثم قدر أن ذلك تشبيه كفر وليست الرؤية بالقلب كالرؤية بالعين، تعالى الله عما يصفه (١).

إضافة إلى الروايات السابقة فإننا نجد الأئمة - على حد زعم الرافضة - في أدعيتهم دائماً يسألون الله تعالى رؤيته ولقاءه، فإذا كانت الرؤية كما يزعم الرافضة فلماذا الأئمة على حد زعمهم يسألون الله تعالى مستحيلاً، وإليك نماذج من ذلك(٢):

ففي البحار (٢/٨٦ ح٢) "باب ما يستحب عقيب كل صلاة "عن النبي الله قال: من دعا به عقيب كل صلاة مكتوبة حفظ في نفسه وداره وماله وولده وهو: "اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أعلنت وما أسررت، وإسرافي على نفسي . . والرضا بالقضاء، وبرد العيش بعد الموت، ولذة النظر إلى وجهك، وشوقاً للقائك من غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة . ".

<sup>(</sup>١) التوحيد للصدوق (!!!) ١١٧.

 <sup>(</sup>٢) نقلاً عن "البرهان في تبرئة أبي هريرة من البهتان" ص١٦٢-١٦٥ للأخ عبد الله الناصر، وقد راجعت نقولاته فوجدتها سليمة.

وفي (ص٨٥ وص٨٧ ح١١) "باب تعقيب صلاة العصر المختص بها": مما كانت الزهراء فاطمة سيدة النساء ﷺ تدعو به في جملة دعائها للخمس صلوات وهو" سبحان من يحصى عنده الذنوب - إلى أن قالت - وأسألك الرضا بعد القضاء وأسألك لذة النظر إلى وجهك..".

وفي (ص٢ وص٤٠١ ح٨) "باب تعقيب صلاة المغرب": "ومن تعقيب فريضة المغرب أيضاً ما يختص بها مما روي عن مولاتنا فاطمة الزهراء على من الدعاء عقيب الخمس الصلوات وهو: "الحمد لله الذي لا يحصي مدحه القائلون، والحمد لله الذي لا يحصي نعماءه - إلى أن قالت - والنظر إلى وجهك فارزقني..".

وفي (١٣٣/٩٠) "دعاء يوم الجمعة": "وتلقنني بها عند فراق الدنيا حجتي وأنظر بها إلى وجهك الكريم يوم القيامة، وعلي منك نور وكرامة..".

وفي (ص١٤٥): "اجعل له منزلاً مغبوطاً ومجلساً رفيعاً وظلاً ومرتفعاً جسيماً جميلاً ونظراً إلى وجهك يوم تحجبه عن المجرمين..".

وفي (ص٩٥٩) "دعاء ليلة الأحد": "اللهم حبّب إلينا لقاءك وارزقنا النظر إلى وجهك، واجعل لنا لقاءك نضرة وسروراً..".

وفي (ص١٦٦) دعاء آخر للكاظم: "ولا تحرمني إلهي حين أسألك من أجل خطاياي ولا تحرمني لقاءك . . . اللهم وأسألك العفاف والتقى والعمل بما تحب وترضى والرضا بالقضاء والنظر إلى وجهك الكريم . . ".

وفي (ص٢٠١ و٢٠٦): دعاء آخر عن الكاظم: "وأسألك لي ولهما الأجر يوم القيامة، والعفو يوم القضاء، وبرد العيش عند الموت، وقرة عين لا تنقطع، ولذة النظر إلى وجهك، وشوقاً إلى لقائك..".

وفي (٢٦٢/٩٣): "وأسألك باسمك الذي طوّقت به أبصار عبادك يوم القيامة حتى ينظروا إلى نور وجهك الكريم الباقي يا الله.. ".

وفي (١٤٤/٩٤): "إللهي لا تغلق على موحديك أبواب رحمتك، ولا تحجب مشتاقيك عن النظر إلى جميل رؤيتك..".

وفي (ص١٤٥): "أسألك بسبحات وجهك، وبأنوار قدسك. وجميل إنعامك في القربي منك والزلفي لديك والتمتع بالنظر إليك. . ".

وفي (ص١٤٨): "بسم الله الرحمن الرحيم من ذا الذي ذاق خلاوة محبيك... إلهي فاجعلنا ممن اصطفيته لقربك وولايتك، وأخلصته لودّك ومحبيك، وشوّقته إلى لقائك، ورضيته بقضائك، والتمتع بالنظر إلى وجهك..".

وفي (ص١٤٩): "وأن تجعل حبّي إيّاك قائماً إلى رضوانك، وشوقي إليك ذائداً عن عصيانك، وامنن بالنظر عليّ وانظر بعين الودّ والعطف إليّ، **ألا تصرف عني** وجهك..".

وفي (ص١٥٠): "وشوقي إليك لا يبله إلا النظر إلى وجهك..".

وفي (٢٢٥ ح١) "باب أحراز فاطمة الزهراء ﷺ وبعض أدعيتها وعوذاتها":
". وأسألك النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك من غير ضراء مضرة، ولا فتنة

وفي (٣٦٣/٩٧) "باب نوافل شهر رمضان": "ولا تحرمني ولا تذلني ولا تستبدل بي غيري، وخير السرائر فاجعل سريرتي، وخير المعاد فاجعل معادي ونظرة من وجهك الكريم فأنلني".

وفي الكافي (٢/٥٤٧-٥٤٨ ح٦) عن محمد بن الفرج قال: كتب إليّ أبو جعفر ابن الرضا ﷺ بهذا الدعاء وعلّمنيه. وقال: من قال في دبر صلاة الفجر لم يلتمس حاجة إلا تيسرت له وكفاه الله ما أهمه: بسم الله وبالله وصلَّى على محمد وآله وأفوّض أمري إلى الله - إلى أن قال -: وكان رسول الله ﷺ يقول إذا فرغ من صلاته: "اللهم إني أسألك خشيتك في السر والعلانية - إلى أن قال -: وأسألك الرضا بالقضاء وبركة الموت بعد العيش وبرد العيش بعد الموت ولذة النظر إلى وجهك وشوقاً إلى رؤيتك ولقائك من غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة.. "(١).

ومن أدعية زين العابدين (السجاد) كلُّلهُ تعالى نذكر هذا الدعاء:

ففي "الصحيفة السجادية" (ص١١٧): "كان من دعائه على إذا حزنه أمر وأهمته الخطايا": "... وبيدك إلهي جميع ذلك السبب وإليك المفر والمهرب ..اللهم إنك إن صرفت عنى وجهك الكريم أو منعتني فضلك الجسيم..".

وأما ما جاء من دعاء على ﴿ الله على الله الدعاء:

ففي "الصحيفة العلوية" (ص١٣٩) باب دعاؤه هله "باب المناجاة في شهر رمضان": "إلهي عبدك الضعيف المذنب، ومملوكك المنيب المعيب، فلا تجعلني ممن صرفت عنه وجهك، وحجبه. وأنر أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك، حتى تخرق أبصار القلوب حجب النور فتصل إلى معدن العظمة. . ".

<sup>(</sup>١) وانظر "من لا يحضره الفقيه" ٣١٥/١ ح١ باب في التعقيب.

ونذكر بعضاً من الأدعية الواردة في "مصابيح الجنان" ففي (ص٨٨): "اللهم حبّب إلينا لقاءك وارزقنا النظر إلى وجهك واجعل لنا في لقائك نضرة وسروراً..".

وفي (ص٥٢٧) "باب العاشر: مناجاة المتوسلين": "وأقررت أعينهم بالنظر إليك يوم لقائك.. ".

وفي (ص٥٢٧-٥٢٨) "باب الحادي عشر": "مناجاة المفتقرين": "لا يكشفه غير رأفتك، وغلتي لا يردها إلا وصلك، ولوعتي لا يطفيها إلا لقاؤك، وشوقي إليك لا يبله إلا النظر إليك..".



### صفة العلو

قال الورداني ص٧٤: 'ويروى قول للجارية: أين الله؟ قالت: في السماء. قال: أعتقها فإنها مؤمنة .

الورداني يُنكر صفة العلو لله تعالى، وهذا مبعثه الجهل بكتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ. وسنثبت له في المبحث التالي صفة الفوقية من مصادر قومه فلا يستعجل.

يقول العلامة ابن عثيمين – كلَّلهُ تعالى وغفر له – في "شرح العقيدة الطحاوية" ص٣٢٩ وما بعدها وهو يشرح الآيات الدالة على العلو:

واعلم أن علو الله ينقسم إلى قسمين: علو معنوي وعلو ذاتي:

- ١ أما العلو المعنوي، فهو ثابت لله بإجماع أهل القبلة، أي: الإجماع من أهل
   البدع وأهل السنة، كلهم يؤمنون بأن الله تعالى عال علواً معنوياً.
- ٢ ـ وأما العلو الذاتي، فيُثبته أهل السنة، ولا يثبته أهل البدعة، يقولون: إن الله
   تعالى ليس عالياً ذاتياً.

أولاً: فالكتاب تنوعت دلالته على علو الله، فتارة يذكر العلو، وتارة يذكر الفوقية، وتارة يذكر نزول الأشياء من عنده، وتارة يذكر صعودها إليه، وتارة بكونه في السماء...

- (١) فالعلو مثل قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَطِيمُ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥٥]، ﴿سَيِّج ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعَلَى ۖ ﴾ [الأعلى: ١].
- (٢) والـفـوقـيـة: ﴿وَهُوَ اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةِدَ﴾ [الأنـعَـام: ١٨]، ﴿يَعَافُونَ رَبَهُم مِن فَوْقِهِمّ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۗ ﴿ فِي ﴾ [النّحل: ٥٠].
- (٣) ونزول الأشياء منه، مثل قوله تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ﴾ [السَّجدَة: ٥]، ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكْرَ﴾ [الججر: ٩]، وما أشبه ذلك.

- (٤) وصعود الأشياء إليه، مثل قوله: ﴿إِلَيْهِ يَضَعَدُ ٱلْكِلِمُ ٱلطَّيِبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلطَّدِلِحُ يَرْفَعُمُمُ ۚ [فَاطِر: ١٠]، ومثل قوله: ﴿تَنْتُجُ ٱلْمَلَيْكُهُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ [المعَارج: ١٤].
- (٥) كونه في السماء، مثل قوله تعالى: ﴿ اَلْمِنْكُم مَّن فِي السَّمَلَو أَن يَغْمِفُ بِكُمُّ اللَّرْضَ﴾ [النُلك: ١٦].

ثانياً: وأما السنة فقد تواترت عن النبي ﷺ من قوله وفعله وإقراره:

(١) فأما قول الرسول عليه الصلاة والسلام:

فجاء ذكر العلو والفوقية، ومنه قوله ﷺ: "سبحان ربي الأعلى"<sup>(۱)</sup>. وقوله لما ذكر السماوات، قال: "والله فوق العرش"<sup>(۲)</sup>.

وجاء بذكر أن الله في السماء، مثل قوله ﷺ: "ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء" (٣).

(۲) وأما الفعل، فمثل رفع أصبعه إلى السماء، وهو يخطب الناس في أكبر جمع، وذلك في يوم عرفة، عام حجة الوداع، فإن الصحابة لم يجتمعوا اجتماعاً أكبر من ذلك الجمع، إذ إن عدد الذين حجّوا معه بلغ نحو مئة ألف، والذين مات عنهم نحو مئة وأربعة وعشرين ألفاً، يعني: عامة المسلمين حضروا ذلك الجمع، فقال عليه الصلاة والسلام: "ألا هل بلغت؟"، قالوا: نعم. "ألا هل بلغت؟"، قالوا: نعم. "ألا هل بلغت؟"، قالوا: نعم. وكان يقول: "اللهم فاشهد" يشير إلى السماء بأصبعه، وينكتها إلى الناس(٤).

ومن ذلك رفع يديه إلى السماء في الدعاء.

وهذا إثبات العلو بالفعل.

(٣) وأما التقرير، فإنه في حديث معاوية بن الحكم ﷺ، أنه أتى بجارية يريد أن يعتقها، فقال النبي ﷺ: "أين الله؟"، قالت: في السماء. فقال: "من أنا؟"، قالت: رسول الله. قال: "أعتقها فإنها مؤمنة"(٥).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم / كتاب صلاة المسافرين / باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل.

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن خزيمة في كتاب 'التوحيد' (٢٤٤/١)، واللالكائي في 'شرح السنة' (٦٥٩)، والطبراني في 'الكبير' (٢٨٨٩)، وقال الهيثمي في 'المجمع' (٨٦/١): رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري / كتاب المغازي / باب بعث على وخالد إلى اليمن، ومسلم / كتاب الزكاة / باب صفة الخوارج.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم / كتاب الحج / باب حجة النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم / كتاب المساجد / باب تحريم الكلام في الصلاة.

فهذه جارية لم تتعلم، والغالب على الجواري الجهل، لا سيما وهي أمة غير حرة، لا تملك نفسها، تعلم أن ربها في السماء، وضلال بني آدم يُنكرون أن الله في السماء، ويقولون: إما أنه لا فوق العالم ولا تحته ولا يمين ولا شمال! أو أنه في كل مكان!!

فهذه من أدلة الكتاب والسنة.

ثالثاً: وأما دلالة الإجماع، فقد أجمع السلف على أن الله تعالى بذاته في السماء، من عهد الرسول عليه الصلاة والسلام إلى يومنا هذا.

إن قلت: كيف أجمعوا؟

نقول: إمرارهم هذه الآيات والأحاديث مع تكرار العلو فيها والفوقية ونزول الأشياء منه وصعودها إليه دون أن يأتوا بما يخالفها إجماع منهم على مدلولها.

ولهذا لما قال شيخ الإسلام: "إن السلف مجمعون على ذلك"، قال: "ولم يقل أحد منهم: إن الله ليس في السماء، أو: إن الله في الأرض، أو إن الله لا داخل العالم ولا خارجه ولا متصل ولا منفصل، أو: إنه لا تجوز الإشارة الحسية إليه".

رابعاً: وأما دلالة العقل، فنقول: لا شك أن الله في إما أن يكون في العلو أو في السفل، وكونه في السفل مستحيل، لأنه نقص يستلزم أن يكون فوقه شيء من مخلوقاته فلا يكون له العلو التام والسيطرة التامة والسلطان التام، فإذا كان السفل مستحيلاً، كان العلو واجباً.

وهناك تقرير عقلي آخر، وهو أن نقول: إن صفة العلو صفة كمال باتفاق العقلاء، وإذا كان صفة كمال، وجب أن يكون ثابتاً لله، لأن كل صفة كمال مطلقة، فهي ثابتة لله.

وقولنا: "مطلقة": احترازاً من الكمال النسبي، الذي يكون كمالاً في حال دون حال، فالنوم مثلاً نقص، ولكنه لمن يحتاج إليه ويستعيد قوته به كمال.

خامساً: وأما دلالة الفطرة: فأمر لا يمكن المنازعة فيها ولا المكابرة، فكل إنسان مفطور على أن الله في السماء، ولهذا عندما يفجؤك الشيء الذي لا تستطيع دفعه، وإنما تتوجه إلى الله بدفعه، فإن قلبك ينصرف إلى السماء، حتى الذين ينكرون على الذات لا يقدرون أن ينزلوا أيديهم إلى الأرض.

وهذه الفطرة لا يمكن إنكارها.

حتى إنهم يقولون: إن بعض المخلوقات العجماء تعرف أن الله في السماء، كما في الحديث الذي يروي أن سليمان بن داود عليه وعلى أبيه الصلاة والسلام خرج

يستسقى ذات يوم بالناس، فلما خرج رأى نملة مستلقية على ظهرها، ورافعة قوائمها نحو السماء، تقول: "اللهم إنا خلق من خلقك، ليس بنا غنى عن سقياك". فقال: "ارجعوا، فقد سقيتم بدعوة غيركم". وهذا إلهام فطري.

فالحاصل أن: كون الله في السماء أمر معلوم بالفطرة.

ووالله، لولا فساد فطرة هؤلاء المنكرين لذلك، لعلموا أن الله في السماء بدون أن يطالعوا أي كتاب، لأن الأمر الذي تدل عليه الفطرة لا يحتاج إلى مراجعة الكتب.

والذين أنكروا علو الله ﷺ بذاته يقولون: لو كان في العلو بذاته، كان في جهة، وإذا كان في جهة، كان محدوداً وجسماً، وهذا ممتنع!

والجواب عن قولهم: "إنه يلزم أن يكون محدوداً وجسماً" فنقول:

أولاً: لا يجوز إبطال دلالة النصوص بمثل هذه التعليلات، ولو جاز هذا، لأمكن كل شخص لا يريد ما يقتضيه النص أن يعلله بمثل هذه العلل العليلة.

فإذا كان الله أثبت لنفسه العلو، ورسوله على أثبت له العلو، والسلف الصالح أثبتوا له العلو، فلا يقبل أن يأتي شخص ويقول: لا يمكن أن يكون علو ذات، لأنه لو كان علو ذات، لكان كذا وكذا.

ثانياً: نقول: إن كان ما ذكرتم لازماً لإثبات العلو لزوماً صحيحاً، فلنقل به، لأن لازم كلام الله ورسوله حق، إذ أن الله تعالى يعلم ما يلزم من كلامه. فلو كانت نصوص العلو تستلزم معنى فاسداً، لبينه، ولكنها لا تستلزم معنى فاسداً.

ثالثاً: ثم نقول: ما هو الحد والجسم الذي أجلبتم علينا بخيلكم ورجلكم فيه؟

أتريدون بالحد أن شيئاً من المخلوقات يحيط بالله؟ فهذا باطل ومنتف عن الله، وليس بلازم من إثبات العلو لله، أو تريدون بالحد أن الله بائن من خلقه غير حالً فيهم؟ فهذا حق من حيث المعنى، ولكن لا نطلق لفظه نفياً ولا إثباتاً، لعدم ورود ذلك.

وأما الجسم، فنقول: ماذا تريدون من الجسم؟ أتريدون أنه جسم مركب من عظم ولحم وجلد ونحو ذلك؟ فهذا بأطل ومنتف عن الله، لأن الله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير. أم تريدون بالجسم ما هو قائم بنفسه متصف بما يليق به؟ فهذا حق من حيث المعنى، لكن لا نُطلق لفظه نفياً ولا إثباتاً، لما سبق.

وكذلك نقول في الجهة، هل تريدون أن الله تعالى له جهة تحيط به؟ فهذا باطل، وليس بلازم من إثبات علوه. أم تريدون جهة علو لا تحيط بالله؟ فهذا حتى لا يصح نفيه عن الله تعالى.

## الله تعالى فوق العرش

قال الورداني ص٧٤: ويروى أن الله كتب كتاباً عنده فوق العرش أن رحمتي غلبت غضبي.

الجواب: الورداني يستنكر أن يكون الله تبارك وتعالى فوق عرشه، وإنني مهما أوردت له من الروايات وكلام العلماء في ذلك فإنه لا يقتنع، ولكن أورد له المراجع الرافضية التي أثبتت أن الله تبارك وتعالى فوق عرشه وذلك بذكر المصدر وباختصار العبارة، وليراجع بعد ذلك علماء دينه للإجابة حول الاستشكال الذي وقعوا فيه موافقين بذلك المسلمين.

المحاسن ج١: ص٢٣١: فإنكم لا تدرون لعله شيء من الحق فيكذب الله فوق عرشه.

الكافى ج٤: ص٥٨٥: قال: كمن زار الله ﷺ فوق عرشه.

ص٥٨٦: كمن زار الله فوق عرشه.

الكافي ج٥: ص٤٦٥: فأحببت أن أطيع الله ﷺ فوق عرشه.

الكافي ج٧: ص٤٢٤: لأقضين اليوم بقضية بينكما هي مرضاة الرب من فوق

### <u>عرشه.</u>

الكافي ج ٨: ص ١٠٤: القيامة، قال فيشرف الجبار تبارك وتعالى عليهم من فوق عرشه في ظلال من الملائكة.

كامل الزيارات: ص١١٤: فإن الله يحبهما من فوق عرشه.

من لا يحضره الفقيه ج١: ص٤٢٠: إن الله تبارك وتعالى لينادي ليلة جمعة من فوق عرشه.

علل الشرائع ج٢: ص٣٩٥: لا تدرون لعله شيء من الحق فتكذبوا الله ﷺ <u>فوق</u> عرشه.

الأمالي: ص١٩٤: أمير المؤمنين بولاية من الله ﷺ، عقدها له فوق عرشه، وأشهد على ذلك ملائكته.

ص٥٢٤: لا تبكي، فوالله ما زوجتك حتى زوجك الله من فوق عرشه، وأشهد بذلك جبرئيل وميكائيل.

ص٧٣٣: فأول من يصلِّي علي الجبار ﷺ من فوق عرشه.

ثواب الأعمال: ص٨٥: كان كمن زار الله فوق عرشه.

معاني الأخبار: ص٥١: وسماني الله من فوق عرشه عشرة أسماء.

ص٣٧٣: فقد رد على الله فوق عرشه.

خصائص الأثمة: ص٨٤: والله لأقضين بينكم اليوم بقضية هي مرضاة الرب من فوق عرشه.

تهذيب الأحكام ج٣: ص٥: إن الله تعالى لينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه. ص١١٦: سبحان الله البصير الذي ليس شيء أبصر منه يبصر من فوق عرشه. تهذيب الأحكام ج٦: ص٤: كمن زار الله فوق عرشه.

ص٤٦: كمن زار الله فوق عرشه.

ص٥٠: وقالت الملائكة: فلان صديق زكاه الله من فوق عرشه.

ص٣٠٦: لأقضين اليوم بقضية بينكما هي مرضاة الرب من فوق عرشه علمنيها حبيبي رسول الله.

روضة الواعظين: ص٧٦: الصلاة على النبي ﷺ من فوق عرشه.

ص٧٢: فأول من يصلِّي علي الجبار علله من فوق عرشه.

ص١٢٢: لا تبكين فوالله ما زوجتك حتى زوجك الله من فوق عرشه وأشهد بذلك جبرئيل وميكائيل.

ص١٩٥: وقالت الملائكة: فلان صديق زكاه الله من فوق عرشه.

مختصر بصائر الدرجات: ص٧٧: فإنكم لا تدرون لعله شيء من الحق فتكذبون الله الله فوق عرشه.

وسائل الشيعة ج٤: ص١٠٧١: ناداه الله ﷺ من فوق عرشه.

ص١١٢٥: إن الله تعالى ينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه.

وسائل الشيعة ج٥: ص٧٣: إن الله تعالى لينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه.

وسائل الشيعة ج١٠: ص٢٦٢: كمن زار الله فوق عرشه.

ص٣١٩: كان كمن زار الله فوق عرشه.

ص٣٦٠: وقالت الملائكة: فلان صديق زكاه الله من فوق عرشه.

ص٣٦٦: ومن زاره يوم عاشوراء فكأنما زار الله <u>فوق عرشه</u>.

وسائل الشيعة ج١٤: ص٤٤٣: فأحببت أن أطيع الله ﷺ فوق عرشه.

وسائل الشيعة ج١٨: ص٢٠٧: لأقضين اليوم بينكم بقضية هي مرضاة الرب من فوق عشه.

مستدرك الوسائل ج٢: ص٢٣٥: وينظر الله تعالى إليه من فوق عرشه.

مستدرك الوسائل ج٦: ص٧٣: إن الله تعالى ليأمر ملكاً فينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه.

مستدرك الوسائل ج١٠: ص٢٥٠: كان كمن زار الله فوق عرشه.

ص٢٥١: كان من محدثي الله تعالى فوق عرشه.

مستدرك الوسائل ج١٣: ص٢٠٣: أربع لعنهم الله من فوق عرشه، وأمنت عليه ملائكته.

مستدرك الوسائل ج١٤: ص١٥٦: أربعة يلعنهم الله من فوق عرشه.

ص٢٤١: ثم يلعنها الله من فوق عرشه وتلعنها الملائكة إلى أن تموت.

مستدرك الوسائل ج١٧: ص٣٩٠: الأقضين بينكم اليوم بقضية هي مرضاة الرب من فوق عرشه.

دلائل الإمامة: ص٨٦: قد زوجتك بابنتي فاطمة على ما زوجك الرحمن من فوق عرشه.

شرح الأخبار ج٢: ص٣٧: ما زوجتك علياً حتى زوجك الله إياه من <u>فوق</u> عرشه.

الاعتقادات: ص٨٦: يا محمد إن الله تعالى قد زوج فاطمة علياً من فوق عرشه.

المزار: ص٤٦: وقالت الملائكة: فلان صديق زكاه الله من فوق عرشه.

الإرشاد ج١: ص١٩٦: لقد قضى أبو الحسن فيهم بقضاء الله ﷺ فوق عرشه.

الأمالي: ص٢٣٦: علمه الله من فوق عرشه.

الأمالي: ص١٢: ورسول الله علمه الله من فوق عرشه.

بشارة المصطفى: ص٢٤: عقدها له فوق عرشه وأشهد على ذلك ملائكته.

ص١١٥: والله لأشرفكما كما شرفكما الله من فوق عرشه.

ص١١٦: ألا وإن الله اطلع من فوق عرشه فاختارني من خلقه وبعثني نبياً.

ص١١٦: فوالله ما زوجتك حتى زوجك الله من فوق عرشه وأشهد على ذلك جبرئيل وميكائيل ألا وإن الله اطلع من فوق عرشه فاختارني من خلقه وبعثني نبياً.

ص١٧٤: لا تبكي فوالله ما زوجتك حتى زوجك الله من فوق عرشه.

مناقب آل أبي طالب ج٢: ص٧٣: يكثر من الثناء والصلاة على علي بن أبي طالب فوق عرشه فاشتاق العرش إلى على بن أبي طالب فخلق الله تعالى هذا الملك على صورة على بن أبى طالب تحت عرشه.

ص١٧٧: لقد قضى أبو الحسن فيهم بقضاء الله فوق عرشه.

مناقب آل أبي طالب ج٣: ص٢٧٢: كان كمن زار الله فوق عرشه.

مزار المشهدي: ص٣٢٥: كان كمن زار الله فوق عرشه.

التحصين: ص٥٣٠: عقدها له فوق عرشه وأشهد على ذلك ملائكته.

ص٥٣٥: عقدها له فوق عرشه وأشهد على ذلك ملائكته.

إقبال الأعمال ج١: ص٢٠٨: يسمع من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

ص٢٠٩: يبصر من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

ص٣٦٨: يسمع من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

ص٣٧٢: يبصر من فوق عرشه.

كشف الغمة ج٢: ص٥: ورسول الله علمه من الله من فوق عرشه.

ص١٠١: كان الله تعالى مزوجه من فوق عرشه.

كشف اليقين: ص٣١٦: فإنني لم أزوجك حتى زوجك الله - تعالى - من فوق

عدة الداعي: ص٣١: قال الله على من فوق عرشه.

الصراط المستقيم ج١: ص٢٠٨: فاطمة زوجها الله فوق عرشه.

الصراط المستقيم ج٢: ص١٢٦: بولاية من الله عقدها له فوق عرشه.

محاسبة النفس: ص٩: وأسماؤهم مكتوبة <u>فوق عرشه</u>.

تأويل الآيات ج٢: ص٥٢٦: علي بن أبي طالب ﷺ <u>فوق عرشه</u>، فاشتاق العرش.

الجواهر السنية: ص٣١٩: قال الله من فوق عرشه.

مدينة المعاجز ج١: ص٦٧: عقدها له فوق عرشه، وأشهد على ذلك ملائكته.

مدينة المعاجز ج٢: ص٣٠٠: على ما زوجك الرحمن من فوق عرشه.

مدينة المعاجز ج٣: ص٢٨٣: لا تبكين فوالله ما زوجتك حتى زوجك الله من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٢: ص١٨٦: فإنكم لا تدرون لعله من الحق فتكذبوا الله فوق عرشه.

ص١٨٨: لا تدرون لعله شيء من الحق فتكذبوا الله ﷺ فوق عرشه.

ص٢١٢: لا تدرون لعله شيء من الحق فتكذبون الله ﷺ فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٧: ص٢٦٨: فيشرف الجبار تبارك وتعالى عليهم من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٩: ص٢٨٥: والله تعالى من فوق عرشه ناظر بالرضوان.

بحار الأنوار ج١٦: ص٩٢: وسماني الله من فوق عرشه عشرة أسماء.

بحار الأنوار ج٢٢: ص٢١٦: فزوجه الله من <u>فوق عرشه</u>.

ص٥٠٧: فأول من يصلِّي علي الجبار على من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٢٥: ص١٦٩: فمن تقدم عليه كفر بالله من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٣٢: ص٣٥٠: ورسول الله علمه الله من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٣٦: ص٢٢٨: عقدها له <u>فوق عرشه</u>.

بحار الأنوار ج٣٧: ص٩١: ما زوجتك حتى زوجك الله من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٣٩: ص٩٧: من الثناء والصلاة على علي بن أبي طالب عليه فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٠٤: ص٢٤٥: لقد قضى أبو الحسن فيهم بقضاء الله الله فوق

ص٣٠٦: لأقضين اليوم بينكم بقضية هي مرضاة الرب من فوق عرشه. بحار الأنوار ج٤١: ص٢٠: فصلوات الله من فوق عرشه يتوالى عليه.

. ومجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

بحار الأنوار ج٤٣: ص١٤٢: كان الله تعالى مزوجه من فوق عرشه.

ص٢٧٠: فإن الله تبارك وتعالى يحبهما من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٦٥: ص٣٧: وكيف يلعنهم الله بأخس اللعن من فوق عرشه.

ص٣٧: كيف يذكرهم الله بأشرف الذكر من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٦٨: ص١٨٤: قال الله تعالى من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٧٤: ص٢٥: ومناجاتهم مع الجليل الذي فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٠٨: ص١١٤: إن الله تعالى لينادي كل ليلة جمعة من فوق

بحار الأنوار ج٨٣ ص١٠٣: فوق عرشه، المتجبر في ملكه القوي في بطشه، الرفيع <u>فوق عرشه</u>.

بحار الأنوار ج٨٤: ص١٦٦: إن الله تبارك وتعالى لينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه.

ص ٢٨٩: الله البصير الذي ليس شيء أبصر منه، يبصر من فوق عرشه.

ص ٢٨٩: يسمع من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

بحار الأنوار ج٨٦: ص٢٨٢: فينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه من أول الليل إلى آخره.

بحار الأنوار ج٩٥: ص٥٤: يبصر من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

ص١٠٥: يسمع من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

ص١٠٦: يبصر من فوق عرشه ما تحت سبع أرضين.

ص١٥٩: سبحان الله السميع الذي ليس شيء أسمع منه يسمع من فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٩٧: ص١٤٤: كمن زار الله فوق عرشه.

بحار الأنوار ج٩٨: ص٧٠: كان كمن زار الله فوق عرشه.

ص٧٣: كان من محدثي الله فوق عرشه.

ص٨٨: وقالت الملائكة: فلان صديق زكاه الله من فوق عرشه.

ص٩٣: ومن زاره يوم عاشوراء فكأنما زار الله فوق عرشه.

بحار الأنوار ج١٠١: ص٨٨: فإني قد زوجتك بابنتي فاطمة على ما زوجك الرحمن من فوق عرشه. ص٣٨٥: لقد قضى أبو الحسن فيهم بقضاء الله فوق عرشه.

ص٣٩٣: لقد قضى أبو الحسن فيهم بقضاء الله ﷺ فوق عرشه.

بحار الأنوار ج١٠٧: ص١٠: فإن الله تبارك وتعالى يحبهما من فوق عرشه.

شجرة طوبي ج١: ص٧١: بولاية من الله على عقدها له فوق عرشه.

المراجعات: ص٢٨٩: بولاية من الله ﷺ عقدها فوق عرشه.

الغدير ج٧: ص١٨: وأسمائهم مكتوبة <u>فوق عرشه</u>.

مواقف الشيعة ج١: ص١٠٨: ورسول الله علمه الله من فوق عرِشه.

تفسير الإمام العسكري: ص٨٥: فصلوات الله من فوق عرشه تتوالى عليه.

ص٣٢٧: قال الله ﷺ من فوق عرشه.

ص٤٥١: والله تعالى من فوق عرشه ناظر بالرضوان إليه ناصره.

ص٦١٨: وتكذيباً بمقاله كيف يلعنهم الله بأخزى اللعن من فوق عرشه.

ص٦١٨: وتصديقاً لمقاله كيف يذكرهم الله بأشرف الذكر من فوق عرشه.

تفسير القمي ج٢: ص١٧٣: فزوجه الله من فوق عرشه.

تفسير فرات الكوفي: ص٤١٥: قد زوجتك فاطمة ابنتي على ما زوجك الرحمن فوق عرشه.

تفسير الصافي ج١: ص١٦٧: وإسرافيل من خلفه وملك الموت أمامه والله تعالى من فوق عرشه.

تفسير الصافي ج٤: ص١٦٤: فزوجه الله تعالى من فوق عرشه.

تفسير الصافي ج٥: ص١٠٠٠: فيشرف الجبار تبارك وتعالى عليهم من فوق عرشه.

تفسير الآصفي ج١: ص٥٦٥: وإسرافيل من خلفه وملك الموت أمامه والله تعالى من فوق عرشه.

تفسير الآصفي ج٢: ص١٢٣٣: فيشرف الجبار عليهم من فوق عرشه في ظلال من الملائكة.

تفسير نور الثقلين ج١: ص٧٢: فمن رد علي فقد رد على الله فوق عرشه.

تفسير نور الثقلين ج٤: ص٢٣٦: فزوجه الله ﷺ من فوق عرشه.

تفسير نور الثقلين ج٥: ص١٧٧: فيشرف الجبار تبارك وتعالى عليهم من فوق عرشه في ظلال من الملائكة فيأمر ملكاً من الملائكة فينادي فيهم. تفسير الميزان ج١٤: ص١٣٤: الله أعظم من ذلك. ويحك أتدري ما الله؟ إن الله فوق عرشه فوق سماواته لهكذا وقال بأصبعه مثل القبة، وإنه لينط به أطيط الرحل الجديد بالراكب.

تفسير الميزان ج١٦: ص٢٨١: فزوجه الله من فوق عرشه.

الدرجات الرفيعة: ص١٢٦: علمه الله من فوق عرشه.

ص٤٤٠: فزوجه الله من فوق عرشه.

فلاح السائل: ص٢٣٨: في مكانه المتجبر في ملكه القوي في بطشه الرفيع فوق عرشه المطلع على خلقه.

كشف الغمة ج٢: ص٥: ورسول الله علمه من الله من فوق عرشه.

ص١٠١: كان الله تعالى مزوجه من فوق عرشه وكان جبرئيل ﷺ الخاطب.

نهج الإيمان: ص٦٣٥: يكثر من الثناء والصلاة على علي بن أبي طالب فوق عرشه. فاشتاق العرش إلى رؤيته فخلق الله هذا الملك على صورته تحت عرشه لينظر اليه، فسكن إليه شوقه.

حياة الإمام الحسين ج١: ص٢٢٣: وأول من صلَّى على الجثمان المقدس هو الله تعالى من فوق عرشه.

صحيفة الزهراء: ص٧٧: القوي في بطشه، الرفيع <u>فوق عرشه</u>. المطلع على خلقه، والبالغ لما أراد من علمه.

الشيعة في أحاديث الفريقين: ص٣٢: وكيف يلعنهم الله بأخس اللعن من <u>فوق</u> عرشه.

ص٣٢: وتصديقاً لمقاله، كيف يذكرهم الله بأشرف الذكر من فوق عرشه.

ص١٥٦: فصلوات الله من فوق عرشه تتوالى عليه.

في رحاب النبي وآله: ص١١٩: فوالله ما زوجتك حتى زوجك الله تعالى من فوق عرشه، وأشهد على ذلك جبريل وميكائيل.

### صفة الضحك

قال الورداني ص٧٤: ويروى: يضحك الله إلى رجلين قتل أحدهما الآخر. الجواب:

أولاً: نصيحة أُسديها للورداني ولكل حاقد على أهل السنة أن لا يقول شيئاً هو مذكور ومماثل عند طائفته ومن يعتقد دينه لئلا يكون سخرية عند أرباب العلم والمعرفة.

وثانياً: أن لا يجتر سخافات غيره ويدّعي أنها من بنات أفكاره فهذا عيب وهضم لحقوق الآخرين وإن كانوا لا يدينون بديننا مثل عبد الحسين شرف الدين وغيره من أعداء أهل السنة.

وثالثاً: أذكر للورداني ولكل رافضي حاقد أن الذي عابه على أهل السنة موجود في دينه:

ا ـ عن الأصبغ بن نباتة قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: يضحك الله ﷺ إلى رجل كتيبة يعرض لها سبع أو لص فحماهم أن يجوزوا(١١).

٧ ـ أن أمير المؤمنين عليه أنه قال: ثلاثة يضحك الله إليهم يوم القيامة: رجل يكون على فراشه مع زوجته وهو يحبها فيتوضأ ويدخل المسجد فيصلي ويناجي ربه. ورجل أصابته جنابة ولم يصب ماء فقام إلى الثلج فكسره ثم دخل فيه واغتسل. ورجل لقي عدواً وهو مع أصحابه وجاءهم مقاتل فقاتل حتى قتل (٢).

<sup>(</sup>١) الكافي ٥٤/٥، وسائل الشيعة ١٠٨/١١.

 <sup>(</sup>۲) الاختصاص للمفيد ۱۸۸، بحار الأنوار للمجلسي ج٥٥ ص٣٢، مستدرك الوسائل للنوري ٤٨٨/١.

فيقولون: خير المنقلب منقلبنا وخير الثواب ثوابنا، قد سمعنا الصوت واشتهينا النظر إلى أنوار جلالك وهو أعظم ثوابنا وقد وعدته ولا تخلف الميعاد.

فيأمر الله الحجب فيقوم سبعون ألف حجاب فيركبون على النوق والبراذين وعليهم الحلي والحلل فيسيرون في ظل الشجر حتى ينتهوا إلى دار السلام، وهي دار الله دار البهاء والنور والسرور والكرامة، فيسمعون الصوت فيقولون: يا سيدنا سمعنا لذاذة منطقك، فأرنا نور وجهك، فيتجلى لهم ﷺ حتى ينظرون إلى نور وجهه - تبارك وتعالى - المكنون من عين كل ناظر، فلا يتمالكون حتى يخروا على وجوههم سجداً.

فيقولون: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك يا عظيم.

قال: فيقول: عبادي! ارفعوا رؤوسكم ليس هذه بدار عمل إنما هي دار كرامة ومسألة ونعيم قد ذهبت عنكم اللغوب والنصب.

فإذا رفعوها، رفعوها وقد أشرقت وجوههم من نور وجهه سبعين ضعفاً.

ثم يقول تبارك وتعالى: يا ملائكتي أطعموهم واسقوهم، فيؤتون بألوان الأطعمة لم يروا مثلها قط في طعم الشهد وبياض الثلج ولين الزبد.

فإذا أكلوه قال بعضهم لبعض: كان طعامنا الذي خلفناه في الجنة عند هذا حلماً.

قال: ثم يقول الجبار تبارك وتعالى: يا ملائكتي اسقوهم.

قال: فيؤتون بأشربة فيقبضها ولي الله فيشرب شربة لم يشرب مثلها قط.

قال: ثم يقول: يا ملائكتي طيبوهم فتأتيهم ريح من تحت العرش بمسك أشد بياضاً من الثلج تغير وجوههم وجباههم وجنوبهم تسمى المثيرة فيستمكنون من النظر **إلى** نور وجهه.

فيقولون: يا سيدنا حسبنا لذاذة منطقك والنظر إلى نور وجهك لا نريد به بدلاً ولا نبتغی به حولاً.

فيقول الرب تبارك وتعالى: إنى أعلم أنكم إلى أزواجكم مشتاقون، وأن أزواجكم إليكم مشتاقات.

فيقولون: يا سيدنا ما أعلمك بما في نفوس عبادك؟!

فيقول: كيف لا أعلم وأنا خلقتكم، وأسكنت أرواحكم في أبدانكم، ثم رددتها عليكم بعد الوفاة فقلت: اسكني في عبادي خير مسكن، ارجعوا إلى أزواجكم.

قال: فيقولون: يا سيدنا اجعل لنا شرطاً.

قال: فإن لكم كل جمعة زورة ما بين الجمعة إلى الجمعة سبعة آلاف سنة مما تعدون.

قال: فينصرفون فيعطى كل رجل منهم رمانة خضراء، في كل رمانة سبعون حلة لم يرها الناظرون المخلوقون، فيسيرون فيتقدمهم بعض الولدان حتى يبشروا أزواجهم وهن قيام على أبواب الجنان.

قال: فلما دنا منها نظرت إلى وجهه فأنكرته من غير سوء، فقالت: حبيبي! لقد خرجت من عندي وما أنت هكذا.

قال: فيقول: حبيبتي! تلومينني أن أكون هكذا وقد نظرت إلى نور وجه ربي تبارك وتعالى فأشرق وجهي من نور وجهه.

ثم يعرض عنها فينظر إليها نظرة فيقول: حبيبتي! لقد خرجت من عندك وما كنت هكذا.

فتقول: حبيبي! تلومني أن أكون هكذا وقد نظرت إلى وجه الناظر إلى نور وجه ربي فأشرق وجهي من وجه الناظر إلى نور وجه ربي سبعين ضعِفاً.

فتعانقه من باب الخيمة والرب تبارك وتعالى يضحك إليهم فينادون بأصابعهم: الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن إن ربنا لغفور.

٤ ـ ذكر المفيد في كتابه "الاختصاص" ٣٤٥-٣٤٩، وهادي النجفي في كتابه "ألف حديث في المؤمن" ٢٩٩-٣٠٤ رواية طويلة منها: قال على أمير المؤمنين ﷺ: يفتح لولي الله من منزله من الجنة إلى قبره تسعة وتسعون باباً، يدخل عليها روحها وريحانها وطيبها ولذتها ونورها إلى يوم القيامة، فليس شيء أحب إليه من لقاء الله، قال: فيقول: يا رب عجل عليّ قيام الساعة حتى أرجع إلى أهلي ومالي، فإذا كانت صيحة القيامة خرج من قبره مستورة عورته، مسكنة روعته قد أُعطى الأمن والأمان، وبشر بالرضوان، والروح والريحان، والخيرات الحسان، فيستقبله الملكان اللذان كانا معه في الحياة الدنيا فينفضان التراب عن وجهه وعن رأسه ولا يفارقانه، ويبشرانه ويمنيانه ويفرجانه كلما راعه شيء من أهوال القيامة قالا له: يا ولي الله لا خوف عليك اليوم ولا حزن، نحن الذين ولينا عملك في الحياة الدنيا ونحن أولياؤك اليوم في الآخرة، انظر تلكم الجنة التي أورثتموها بما كنتم تعملو ن.

قال: فيقام في ظل العرش فيدنيه الرب تبارك وتعالى حتى يكون بينه وبينه حجاب من نور. فيقول له: مرحباً، فمنها يبيض وجهه ويسر قلبه ويطول سبعون ذراعاً من فرحته فوجهه كالقمر وطوله طول آدم وصورته صورة يوسف ولسانه لسان محمد صلَّى الله عليه وآله وقلبه قلب أيوب، كلما غفر له ذنب سجد. فيقول: عبدي اقرأ كتابك فيصطك فرائصه شفقاً وفرقاً.

قال: فيقول الجبار: هل زدنا عليك سيئاتك ونقصنا عليك من حسناتك؟

قال: فيقول: يا سيدي بل أنت قائم بالقسط وأنت خير الفاصلين.

قال: فيقول: عبدي أما استحييت ولا راقبتني ولا خشيتني.

قال: فيقول: يا سيدي قد أسأت فلا تفضحني، فإن الخلايق ينظرون إلي.

قال: فيقول الجبار: وعزتي يا مسيء لا أفضحك اليوم.

قال: فالسيئات فيما بينه وبين الله مستورة والحسنات بارزة للخلائق.

قال: فكلما كان عيره بذنب قال: سيدي لتبعثني إلى النار أحب إلى من أن تعيرني. قال: فيضحك الجبار تبارك وتعالى لا شريك له ليقر بعينه.

قال: فيقول: أتذكر يوم كذا وكذا أطعمت جائعاً ووصلت أخاً مؤمناً، كسوت يوماً، أعطيت سعياً، حججت في الصحاري تدعوني محرماً، أرسلت عينيك فرقاً، سهرت ليلة شفقاً، غضضت طرفك مني فرقاً، فذا بذا وأما ما أحسنت فمشكور، وأما ما أسأت فمغفور، حول بوجهك، فإذا حوله رأى الجبار فعند ذلك ابيض وجهه وسرقلبه ووضع التاج على رأسه وعلى يديه الحلي.

والآن ما قول الورداني فهل يعتقد بما اعترض عليه، ولمزيد من الإيضاح والبيان أذكر للورداني قول أحد علماء أهل السنة لعله يراجع نفسه ويعود للإسلام من جديد وما ذلك على الله تعالى بعزيز.

يقول العلامة ابن عثيمين كله تعالى في شرح العقيدة الطحاوية ٤٠٧: الحديث يخبر فيه النبي عليه الصلاة والسلام أن الله يضحك إلى رجلين، عند ملاقاتهما يقتل أحدهما الآخر، كلاهما يدخلان الجنة، وأحدهما لم يقتل الآخر إلا لشدة العداوة بينهما، ثم يدخلان الجنة بعد ذلك، فتزول تلك العداوة، لأن أحدهما كان مسلماً، والآخر كان كافراً، فقتله الكافر، فيكون المسلم شهيداً، فيدخل الجنة، ثم من الله على هذا الكافر، فأسلم، ثم قتل شهيداً، أو مات بدون قتل، فإنه يدخل الجنة، فيكون هذا القاتل والمقتول كلاهما يدخل الجنة، فيضحك الله إليهما.

 فإذا قال قائل: يلزم من إثبات الضحك أن يكون الله مماثلاً للمخلوق.

فالجواب: لا يلزم أن يكون مماثلاً للمخلوق، لأن الذي قال "يضحك" هو الذي أنزل عليه قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ إِنَّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [السّورى: ١١].

ومن جهة أخرى، فالنبي على لا يتكلم في مثل هذا إلا عن وحي، لأنه من أمور الغيب، ليس من الأمور الاجتهادية التي قد يجتهد فيها الرسول على ثم يقره الله على ذلك أو لا يقرّه، لكنه من الأمور الغيبية التي يتلقاها الرسول على عن طريق الوحي.

لو قال قائل: المراد بالضحك الرضا، لأن الإنسان إذا رضي عن الشيء، سرّ به وضحك، والمراد بالرضا الثواب أو إرادة الثواب، كما قال ذلك أهل التعطيل.

فالجواب أن نقول: هذا تحريف للكلم عن مواضعه، فما الذي أدراكم أن المراد بالضحك الرضا والثواب؟!

فأنتم الآن قلتم على الله ما لا تعلمون من وجهين:

الوجه الأول: صرفتم النص عن ظاهره بلا علم.

الوجه الثاني: أثبتم له معنى خلاف الظاهر بلا علم.

والفائدة المسلكية من هذا الحديث:

هو أننا إذا علمنا أن الله ﷺ يضحك، فإننا نرجو منه كل خير.

ولهذا قال رجل للنبي ﷺ: يا رسول الله! أوَيضحك ربنا؟ قال: "نعم". قال: لن نعدم من رب يضحك خيراً (١٠).

إذا علمنا ذلك، انفتح لنا الأمل في كل خير، لأن هناك فرقاً بين إنسان عبوس لا يكاد يُرى ضاحكاً، وبين إنسان يضحك.

وقد كان النبي على دائم البشر كثير التبسم عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد ج ص١١-١٢.

#### صفة اليد

قال الورداني ص٧٤: ويروى: يد الله ملأى لا يغيضها نفقة.

الجواب: أهل السنة والجماعة يُثبتون يداً حقيقية لله تعالى، والإثبات نفي المماثلة بين الخالق تبارك وتعالى والعبد.

وقد أجاب العلامة ابن عثيمين – ﷺ تعالى وغفر له – على أمثال هذه الفرية فقال في "شرح العقيدة الطحاوية" ص٢٥٥ وما بعدها:

فإذا قال قائل: أنتم تثبتون أن لله تعالى يداً حقيقية، ونحن لا نعلم من الأيدي الا أيادي المخلوقين، فيلزم من كلامكم تشبيه الخالق بالمخلوق.

فالجواب أن نقول: لا يلزم من إثبات اليد لله أن نمثل الخالق بالمخلوق لأن إثبات اليد جاء في القرآن والسنة وإجماع السلف، ونفي مماثلة الخالق للمخلوقين يدل عليه الشرع والعقل والحس:

- أما الشرع، فقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّةٌ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾ [الشّورى: ١١].

- وأما العقل، فلا يمكن أن يماثل الخالق المخلوق في صفاته، لأن هذا يُعدّ عيباً في الخالق.

- وأما الحس، فكل إنسان يشاهد أيدي المخلوقات متفاوتة ومتباينة من كبير وصغير وضخم ودقيق. . إلخ، فيلزم من تباين أيدي المخلوقين وتفاوتهم مباينة يد الله تعالى لأيدي المخلوقين وعدم مماثلته لهم تلك من باب أولى.

هذا، وقد خالف أهل السنة والجماعة في إثبات اليد لله تعالى أهل التعطيل من المعتزلة والجهمية والأشعرية ونحوهم، وقالوا: لا يمكن أن نُثبت لله يداً حقيقية، بل المراد باليد أمر معنوي وهو القوة!! أو المراد باليد النعمة لأن اليد تُطلق في اللغة العربية على القوة وعلى النعمة.

ففي الحديث الصحيح حديث النواس بن سمعان الطويل: "أن الله يوحي إلى عيسى أني أخرجت عباداً لي لا يَدَان لأحد بقتالهم"(١)، والمعنى: لا قوة لأحد بقتالهم، وهم يأجوج ومأجوج.

وأما اليد بمعنى النعمة، فكثير، ومنه قول رسول قريش لأبي بكر: "لولا يد لك عندي لم أجزك بها، لأجبتك "(٢) يعني نعمة.

وقول المتنبي:

وكم لظلام الليل عندك من يد تُحدّث أن المانوية تكنب

والمانوية: فرقة من المجوس الذين يقولون: إن الظلمة تخلق الشر، والنور يخلق الخير، فالمتنبي يقول: إنك تعطي في الليل العطايا الكثيرة تدل على أن المانوية تكذب، لأن ليلك يأتي بخير.

والمراد بيد الله: النعمة، وليس المراد باليد اليد الحقيقية، لأنك لو أثبت لله يداً حقيقية، لزم من ذلك التجسيم أن يكون لله جسم، والأجسام متماثلة، وحينئذ تقع فيما الله عنه في قوله: ﴿ وَلَلَا تَغْرِبُوا لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ ﴾ [النحل: ٧٤].

ونحن أسعد بالدليل منك أيها المُثبت للحقيقة!! نقول: سبحان من تنزه عن الأعراض والأبعاض والأغراض!! لا تجد مثل هذه السجعة لا في الكتاب ولا في السنة.

وجوابنا على هذا من عدة وجوه:

أولاً: أن تفسير اليد بالقوة أو النعمة مخالف لظاهر اللفظ، وما كان مخالفاً لظاهر اللفظ، فهو مردود، إلا بدليل.

ثانياً: أنه مخالف لإجماع السلف، حيث إنهم كلهم مجمعون على أن المراد بالبد البد الحقيقية.

فإن قال لك قائل: أين إجماع السلف؟ هات لي كلمة واحدة عن أبي بكر أو عمر أو عثمان أو علي، يقولون أن المراد بيد الله اليد الحقيقية!

أقول له: ائت لي بكلمة واحدة عن أبي بكر أو عمر أو عثمان أو علي أو غيرهم من الصحابة والأئمة من بعدهم يقولون: أن المراد باليد القوة أو النعمة.

فلا يستطيع أن يأتي بذلك.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم / كتاب الفتن / باب ذكر الدجال.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري / كتاب الشروط / باب الشروط في الجهاد.

إذاً، فلو كان عندهم معنى يخالف ظاهر اللفظ، لكانوا يقولون به، ولنقل عنهم، فلما لم يقولوا به، عُلم أنهم أخذوا بظاهر اللفظ وأجمعوا عليه.

وهذه فائدة عظيمة، وهي أنه لم ينقل عن الصحابة ما يخالف ظاهر الكتاب والسنة، فإنهم لا يقولون بسواه، لأنهم الذين نزل القرآن بلغتهم، وخاطبهم النبي بي المغتهم، فلا بد أن يفهموا الكتاب والسنة على ظاهرهما، فإذا لم يُنقل عنهم ما يخالفه، كان ذلك قولهم.

ثالثاً: أنه يمتنع غاية الامتناع أن يُراد باليد النعمة أو القوة في مثل قوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيِّ وَاس: ٧٥] لأنه يستلزم أن تكون النعمة نعمتين فقط، ونعم الله لا تُحصى!! ويستلزم أن القوة قوتان، والقوة بمعنى واحد لا يتعدد، فهذا التركيب يمنع غاية المنع أن يكون المراد باليد القوة أو النعمة.

هب أنه قد يمكن في قوله: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المَائدة: ٦٤] أن يراد بهما النعمة على تأويل، لكن لا يمكن أن يُراد بقوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [ص: ٧٥] النعمة أبداً.

أما القوة فيمتنع أن يكون المراد باليدين القوة في الآيتين جميعاً، في قوله ﴿بَلَّ يَدَاهُ﴾ [المَاندة: ٦٤] وفي قوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيدَىً﴾ [ص: ٧٥]، لأن القوة لا تتعدد.

رابعاً: أنه لو كان المراد باليد القوة، ما كان لآدم فضل على إبليس، بل ولا على الله القوة، ما على الكلاب، لأنهم جميعاً خلقوا بقوة الله، ولو كان المراد باليد القوة، ما صح الاحتجاج على إبليس، إذ أن إبليس سيقول: وأنا يا رب خلقتني بقوتك، فما فضله على؟

خامساً: أن يُقال: أن هذه اليد التي أثبتها الله جاءت على وجوه متنوعة يمتنع أن يراد بها النعمة أو القوة، فجاء فيها الأصابع والقبض والبسط والكف واليمين، وكل هذا يمتنع أن يُراد بها القوة، لأن القوة لا تُوصف بهذه الأوصاف.

فتبين بهذا أن قول هؤلاء المحرفين الذين قالوا: المراد باليد القوة باطل من عدة أوجه.

وقد سبق أن صفات الله على من الأمور الخبرية الغيبية التي ليس للعقل فيها مجال، وما كان هذا سبيله، فإن الواجب علينا إبقاؤه على ظاهره، من غير أن نتعرض له. اهـ.

إن استنكار الورداني لهذه الصفة نابع من الجهل وإلا فإن قومه يثبتون هذه الصفة، وقد وردت هذه الصفة في كتبهم، وإليك نماذج منها لئلا يتبجح الورداني ويقول أن هذا كذب على قومه.

روضة الواعظين ص٤٢٦: ومن سره أن يكون أغنى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه مما في يديه.

مختصر بصائر الدرجات ص١٨٣: الحرم ويمد يده فترى بيضاء من غير سوء ويقول هذه يد الله.

مستدرك الوسائل ج٧/ ص١٥٥: ما من شيء إلا وكل به ملك، إلا الصدقة فإنها تقع في يد الله.

مستدرك الوسائل ج١١/ ص٢١٧: ومن سرّه أن يكون أغنى الناس، فليكن بما في يده.

مستدرك الوسائل ج١٢/ ص٤٣: لا تكون بما في يدك أوثق منك بما في يد الله.

ص٣٦٠: قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله: "يد الله تبارك وتعالى فوق رؤوس المكفرين".

مستدرك الوسائل ج١٣/ ص٤٥٢: فإنه بلغنا أن يد الله على الشريكين ما لم يتخاونا.

مستدرك الوسائل ج١٥/ ص٢٢٥: فليكن بما في يد الله أوثق منه مما في يديه. الفصول المختارة ص٢٣٧: يد الله على الجماعة.

فقه القرآن ج١/ ص٢٢٢: أن الصدقة تقع في يد الله قبل أن تصل إلى السائل. الطرائف ص٣٥٦: إن يد الله ملأى لا يغيضها نفقة سخاء الليل والنهار.

كشف الغمة ج١/ ص٢١: وأحوطه باليد العليا، والكف التي لا ترى، يد الله فوق أيديهم.

عيون الحكم والمواعظ ص٥٤٣: لا يصدق إيمان عبد حتى يكون بما في يد الله أوثق بما في يده.

مشكاة الأنوار ص١٨: ومن سرّه أن يكون أغنى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه في يديه.

ص١١٣: في الدنيا أن لا تكون بما في يدك أوثق منك بما في يد الله.

عوالي اللآلي ج٢/ ص٧٠: من يده فيقبلها، ويضعها على عينه، لأنها وقعت في يد الله، ثم يضعها ثانياً في يد السائل.

ص٧٠: وفي الحديث: "إن الصدقة تقع في يد الله قبل أن تصل إلى يد السائل.

عوالي اللآلي ج٣/ ص٢٤٥: وقال ﷺ: " يد الله على الشريكين ما لم يتخاونا". بحار الأنوار ج٢٢/ ص٢٧٨: قال: نعم سمعاً وطاعة، وبسط يده، فقال لهم: يد الله فوق أيديكم.

بحار الأنوار ج٢٦/ ص٢٥٨: وأنا يد الله المبسوطة على عباده بالرحمة والمغفرة، وأنا باب حطة من عرفي وعرف حقي فقد عرف ربه.

بحار الأنوار ج٣٣/ ص٨٣: وإن للناس جماعة يد الله عليها وغضب الله على من خالفها فنفسك نفسك قبل حلول رمسك فإنك إلى الله راجع وإلى حشره.

ص٣٧٣: النمط الأوسط فالزموه والزموا السواد الأعظم فإن يد الله على الجماعة وإياكم والفرقة فإن الشاذ من الناس للشيطان كما أن الشاذة من الغنم للذئب.

ص ٣٧٤: وقال: إن يد الله على الجماعة أي أن الجماعة من أهل الإسلام في كنف الله ويد الله كناية عن الحفظ والدفاع عنهم.

بحار الأنوار ج٣٩/ ص٨٨: عليك عين من عيون الله، وحجاب من حجب الله، تلك يد الله اليمنى يضعها حيث يشاء.

ص٣٩٩: وأنا يد الله المبسوطة على عباده بالرحمة والمغفرة، وأنا باب حطة، من عرفني وعرف حقي فقد عرف ربه، لأني وصي.

بحار الأنوار ج٤٢/ ص١٠١: إن علياً كان يد الله على أعدائه، وصاعقة من أمر الله أرسله على الكافرين به والجاحدين لحقه، فقتلهم بكفرهم.

بحار الأنوار ج٤٦/ ص٨٩: وشمه ثم رده في يد السائل، وذلك أنها تقع في يد الله قبل أن تقع في يد السائل، فأحببت أن أقبلها إذ ولاها الله.

بحار الأنوار ج٦٤/ ص١٨٤: فوق أيديهم في حال بيعتهم إياك، إنما هي بمنزلة يد الله.

ص١٨٤: ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ ﴿ الفَتْح: ١٠] لأنه المقصود بيعته ﴿يَدُ اللَّهِ فَوَقَ آيْدِيهِمُ ﴾ [الفَتْح: ١٠] يعني يدك التي فوق أيديهم في حال بيعتهم إياك، إنما هي بمنزلة بد الله.

ص٣١٤: لا يصدق إيمان عبد حتى يكون بما في يد الله سبحانه أوثق منه بما في يده.

بحار الأنوار ج٧٠/ ص١٧٨: من أراد أن يكون أغنى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه بما في يد غيره.

بحار الأنوار ج٧١/ ص١٧: فإنه بلغنا أن يد الله على الشريكين ما لم يتخاونا.

ص ٢٨٠: الذنوب تتساقط عنهم كما تتساقط الورق، ولا يزال يد الله على يد أشدهما حباً لصاحبه.

بحار الأنوار ج٧٢/ ص٤١: قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله: يد الله ﷺ فوق رؤوس المكفرين ترفرف بالرحمة.

ص٣٨١: لا تزال هذه الأمة بخير تحت يد الله وفي كنفه ما لم يمالئ قراؤها أمراءها، ولم يزك صلحاؤها فجارها ولم يمالئ أخيارها أشرارها.

بحار الأنوار ج٧٤/ ص٨٧: وإن سرك أن تكون أغنى الناس فكن بما في يد الله على أوثق منك بما في يديك.

ص١٢٨: ومن أحب أن يكون أغنى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه بما في يده.

بحار الأنوار ج٨٨/ ص٣٦٨: المبايعة مع الرسول صلَّى الله عليه وآله، حيث كان يد الله فوق أيديهم وكان يضمن لهم الجنة ويشفعها بالاستغفار بعد الموت ليتم لهم الضمان.

بحار الأنوار ج٩١/ ص٢٠٨: ولا في مقام، سجيس الليالي وأواخر الأيام، يد الله فوق أيديهم وحجاب الله فوق عاديتهم.

بحار الأنوار ج٩٣/ ص١٢٥: وشمه ثم رده في يد السائل، وذلك أنها تقع في يد الله قبل أن تقع في يد السائل.

ص١٢٨: وشمه ثم رده في يد السائل، وذلك أنها تقع في يد الله قبل أن تقع في يد السائل.

ص١٢٩: فقيل له: لم تفعل ذلك؟ قال: لأنها تقع في يد الله قبل يد العبد، وقال: ليس من شيء إلا وكل به ملك إلا الصدقة فإنها تقع في يد الله.

بحار الأنوار ج٠٠٠/ ص٣٧: لا يصدق إيمان عبد حتى يكون بما في يد الله سبحانه أوثق منه بما في يده.

شجرة طوبى ج٢/ ص٣٥٦: فلكم من صدقة خرجت من هاتين اليدين حتى وقعت في يد الله ابتغاء وجهه فلا سبيل لكم عليه فقال له: طبت هنيئاً طبت حياً وميتاً فأتبه ملائكة الرحمة فتفرش له.

نهج السعادة ج٨/ ص٢٧٦: الأيدي ثلاث: يد الله العليا، ويد المعطى التي تليها، ويد المعطى أسفل الأيدي، فاستعفوا عن السؤال ما استطعتم.

# فرح الله بتوبة العبد

**777** \_\_\_

قال الورداني ص٧٤: ويروى: الله أشد فرحاً بتوبة عبده من أحدكم براحلته.

الجواب: لا أعلم وجه إنكاره لهذه الرواية، ولو راجع كتب قومه لوجد نفس الرواية مذكورة عندهم، ولكن الحقد أعمى.

عن أبي عبيدة الحذاء قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: إن الله أشد فرحاً بتوبة عبده من رجل أضل راحلته وزاده في ليلة ظلماء فوجدها. فالله أشد فرحاً بتوبة عبده من ذلك الرجل براحلته حين وجدها (١).

والفرح عند أهل السنة فرح حقيقي ليس كفرح المخلوقين، وقد جانب الصواب ابن حجر تلله تعالى حينما قال: وإطلاق الفرح في حق الله مجاز عن رضاه (٢٠). وأيضاً النووي تلله تعالى هو رضاه (٣٠). وأيضاً السيوطي غفر الله تعالى له: كناية عن الرضا (٤٠).

وقال العلامة أبن عثيمين كلُّلهُ تعالى في شرح العقيدة الواسطية ٢٠٤-٤٠٤:

فالله الله الله عبده إذا تاب إليه من هذا الرجل براحلته، وليس الله محتاج إلى توبتنا، بل نحن مفتقرون إليه في كل أحوالنا، لكن كرمه جل وعلا ومحبته للإحسان والفضل والجود يفرح هذا الفرح الذي لا نظير له بتوبة الإنسان إذا تاب إليه.

في هذا الحديث: إثبات الفرح لله ﷺ، فنقول في هذا الفرح: إنه فرح حقيقي، وأشد فرح، ولكنه ليس كفرح المخلوقين.

<sup>(</sup>۱) الكافي ٤٣٥/٢، وسائل الشيعة ٣٥٨/١١، بحار الأنوار ٤٠/٦، ألف حديث في المؤمن للنجفي ص٩٠٥ وقال: أقول: الرواية صحيحة الإسناد.

<sup>&#</sup>x27;) فتح الباري ٨٩/١١.

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على مسلم ٦٠/١٧.

<sup>(</sup>٤) الديباج على صحيح مسلم ٩١/٦.

الفرح بالنسبة للإنسان هو نشوة وخفة يجدها الإنسان من نفسه عند حصول ما يسره، ولهذا تشعر بأنك إذا فرحت بالشيء كأنك تمشي على الهواء، لكن بالنسبة ش للا نفسر الفرح بما نعرفه من أنفسنا، نقول: هو فرح يليق به هذا، مثل بقية الصفات، كما أننا نقول: لله ذات، لكن لا تماثل ذواتنا، فله صفات لا تماثل صفاتا، لأن الكلام عن الصفات فرع عن الكلام في الذات.

فنحن نؤمن بأن الله تعالى له فرح كما أثبت ذلك أعلم الخلق به، محمد ﷺ، وأنصح الخلق للخلق، وأفصح الخلق فيما نطق به عليه الصلاة والسلام.

ونحن على خطر إذا قلنا: المراد بالفرح الثواب، لأن أهل التحريف يقولون: إن الله لا يفرح، والمراد بفرحه: إثابته التائب، أو: إرادة الثواب، لأنهم هم يثبتون أن لله مخلوقاً بائناً منه وهو الثواب، ويثبتون الإرادة، فيقولون في الفرح: إنه الثواب المخلوق، أو: إرادة الثواب.

ونحن نقول: المراد بالفرح: الفرح حقيقة، مثلما أن المراد بالله على: نفسه حقيقة، ولكننا لا نمثل صفاتنا بصفات الله أبداً.

ويستفاد من هذا الحديث مع إثبات الفرح لله على: كمال رحمته جل وعلا ورأفته بعباده، حيث يحب رجوع العاصي إليه هذه المحبة العظيمة، هارب من الله، ثم وقف ورجع إلى الله، يفرح الله به هذا الفرح العظيم.



## خلق الله آدم على صورته

يقول الورداني ساخراً ومستهزئاً ص٧٥: ويروى: "إن الله خلق آدم على صورته". ولا أدري وجه اعتراض الورداني على هذا الحديث اللهم إلا اجترار ما سطره بعض المعاصرين من الرافضة أمثال عبد الحسين (!!) شرف الدين وغيره الذين يحاولون النيل من عقيدة أهل السنة.

ومشكلة الورداني وكثير من الذين ارتدوا عن الإسلام واعتنقوا دين الرافضة أنهم لم يفهموا حقيقة الدين الذي انتقلوا إليه، ولا أدري هل سبب ذلك الجهل أم التغاضي مقابل الأعطيات التي تمنح لهم، أم أنهم مجرد أبواق تردد صدى شبهات المعاصرين من الرافضة؟

ونقول للورداني ومن هم على شاكلته: الرافضة أنفسهم أثبتوا ما يستنكره ويستبشعه، وممن يتخذهم أثمة يعمل بمقتضى أقوالهم وفتاويهم.

ربما يكابر الورداني وينفي أشد النفي وربما يُقسم يميناً كاذباً أن هذا مجرد افتراء وليس له في الواقع أدنى نصيب.

وأكتفي بالنقل من مصدر واحد على سبيل الاستشهاد، وإلا فلدينا ولله تعالى الحمد والمنة من روايات الرافضة في هذا الشأن الكثير مما يُخرس بعض المتطفلين أمثال الورداني.

يقول الخميني في كتابه "الأربعون حديث":

الحديث الثامن والثلاثون "إن الله خلق آدم على صورته": محمد بن مسلم قال: "سألتُ أبا جعفر على عمّا يَروون أنَّ الله خَلَقَ آدَمَ عَلَي صورته، فقال: هي صورة مُحدَثَةٌ مَخْلُوقَةٌ واصطفاها الله واختارها على سائر الصُّور المختلفة فأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه والروح إلى نفسه فقال: ﴿بَيْوَ ﴾ [نُوح: ٢٨] ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِ ﴾ [نُوح: ٢٨] ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِ ﴾ [الحِجر: ٢٩]. (أصول الكافي، المجلد الأول، كتاب التوحيد، باب الروح، ح٤).

الشرح: إنّ صدر هذا الحديث من الأحاديث المشهورة في أيام الأثمة على إلى يومنا هذا. وإنّ الفريقين السنة والشيعة يستشهدون به في كتبهما. وقد أيّد الإمام الباقر سلام الله عليه صدور هذا الحديث وصدّقه وتولى بيان المقصد منه: وهناك حديث آخر رواه الصدوق في كتاب (عيون أخبار الرضا) على بسنده إلى ثامن الحجج على (عن الحسين بن خالَّد قال: قُلتُ للرضا ﷺ: يا ابن رسول الله إن الناس يروون أن رسول الله 🎎 قال: إن الله خلق آدم على صورته، فقال: قاتلهم الله لقد حذفوا أول الحديث إن رسول الله على مرّ برجلين يتسابّان فسمع أحدهما يقول لصاحبه قبّح الله وجهك ووجه من يُشبهك فقال ﷺ: يا عبد الله لا تَقل هذا لأخيك فإن الله ﴿ خلق آدم على صورته) (بحار الأنوار، المجلد الرابع، الباب ٣، من كتاب التوحيد ح١، ص١١). ولأجل هذا قال المجلسي (أو لم يتعرض لنفيه تقية) (مرآة العقول ج٢، ص٨٤) واحتمل أيضاً أن الإمام عليه (أجاب هكذا على تقدير تسليم الخبر) (مرآة العقول ج٢، ص٨٤) ولكن هذا الاحتمال بعيد جداً. ويحتمل أن يكون الحديث المروي عن الإمام الرضا على قد أرجع إلى الحديث الأول ويكون المقصود من "آدم" في نهاية الخبر "إن الله خلق آدم علَى صورته" هو نوع الإنسان، ويعود الضمير في قوله "على صورته" إلى الحق المتعالي، ولَمَّا علم الإمام الرضا ﷺ بأن الراوي ليس في مستوى الاستيعاب والفهم لمدلول الحديث الشريف اقتصر صلوات الله عليه على ذكر صدر الحديث، حتى يتخيل الراوي بأن المقصود من آدم، هو أبو البشر، وأن ضمير "على صورته" يرجع إليه. تأمل. ولعل الحديثين قد صدرا عن رسول الله 🎎 كما في حديث الإمام الرضا عليه. ولكن رسول الله 🎎 قد حدّث تارة من دون ذكر أول الحديث وهو ما رواه الإمام الباقر ﷺ بصورة مختصرة. وحدّث ﷺ مرة أخرى مع تلك البداية وذلك المدخل. وحيث إن الإمام الرضا ﷺ قد عرف بأن الراوي لا يستوعب معنى الحديث، أشار على إلى الحديث الشريف المبدو بذلك المدخل. والشاهد عليه أن بعض الروايات تشتمل على جملة (صورة الرحمن) بدلاً عن (صورته).

وبعد أن أوردنا كلام الخميني فهل يجرؤ الورداني وكافة من يدين بدينه أن ينبس ببنت شفة، ويقول: إن الخميني أصيب بلوثة عقلية حيث أورد ما ثبت عند أهل السنة(۱).

<sup>(</sup>۱) وللاستزادة حول مدى كذب وتدليس الروافض، انظر: "البرهان في تبرئة أبي هريرة من البهتان" لأخينا عبد الله الناصر ص١٤٦-١٥٣، فإنه حفظه الله تعالى أجاد وأفاد فجزاه الله تعالى خيراً ووفقه إلى ما يحبه ويرضاه.

وقد وقفت على كلام للعلامة ابن عثيمين كللهٔ وغفر له في شرح هذا الحديث، فكان كلامه كللهٔ تعالى بلسماً للعليل وخنجراً في قلب المعطّل والمجسّم، فقال كلله تعالى في كتابه القيم "شرح العقيدة الواسطية" ص٨٦-٩١:

قال النبي ﷺ: "إن الله خلق آدم على صورته"، والصورة مماثلة للأخرى، ولا يعقل صورة إلا مماثلة للأخرى، ولهيذا أكتب لك رسالة، ثم تدخلها الآلة الفوتوغرافية، وتخرج الرسالة، فيقال: هذه صورة هذه، ولا فرق بين الحروف والكلمات، فالصورة مطابقة للصورة، والقائل: "إن الله خلق آدم على صورته" الرسول عليه الصلاة والسلام أعلم وأصدق وأنصح وأفصح الخلق.

والجواب المجمل أن نقول: لا يمكن أن يناقض هذا الحديث قوله تعالى: ولَيْسَ كَمِثْلِهِ شَى مِنْ السّورى: ١١]، فإن يسر الله الجمع، فاجمع، وإن لم يتيسر، فقل وَامَنًا بِهِ كُلُّ قِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عِمرَان: ٧] وعقيدتنا أن الله لا مثيل له، بهذا تسلم أمام الله عَند.

هذا كلام الله، وهذا كلام رسوله، والكل حق، ولا يمكن أن يكذب بعضه بعضاً، لأنه كله خبر وليس حكماً كي ينسخ، فأقول: هذا نفي للمماثلة، وهذا إثبات للصورة، فقل: إن الله ليس كمثله شيء، وإن الله خلق آدم على صورته، فهذا كلام الله، وهذا كلام رسوله والكل حق نؤمن به، ونقول: كل من عند ربنا، ونسكت وهذا غاية ما نستطيع.

وأما الجواب المفصل: فنقول: إن الذي قال: "خلق الله آدم على صورته" رسول الذي قال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُتَى ﴾ [الشورى: ١١]، والرسول لا يمكن أن ينطق بما يكذب المرسل والذي قال: "خلق آدم على صورته" هو الذي قال: "إن أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر" (١) فهل أنت تعتقد أن هؤلاء الذين يدخلون الجنة على صورة القمر من كل وجه أو تعتقد أنهم على صورة البشر لكن في الوضاءة والحسن والجمال واستدارة الوجه وما أشبه ذلك على صورة القمر، لا من كل وجه؟!، فإن قلت بالأول، فمقتضاه أنهم دخلوا وليس لهم أعين وليس لهم أنوف وليس لهم أفواه!، وإن شئنا قلنا: دخلوا وهم أحجار!، وإن قلت بالثاني، زال وليس لهم أفواه!، وإن شئنا قلنا: دخلوا وهم أحجار!، وإن قلت بالثاني، زال كل وجه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: كتاب بدء الخلق، باب: ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة. ومسلم: كتاب الجنة، باب في صفة الجنة وأهلها.

فإن أبي فهمك، وتقاصر عن هذا، وقال: أنا لا أفهم إلا أنه مماثل.

قلنا: هناك جواب آخر، وهو أن الإضافة هنا من باب إضافة المخلوق إلى خالقه، فقوله: "على صورته" مثل قول الله في في آدم: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن تُوجِي﴾ [الحِجر: ٢٩]، ولا يمكن أن الله في أعطى آدم جزءاً من روحه، بل المراد الروح التي خلقها الله في، لكن إضافتها إلى الله بخصوصها من باب التشريف، كما نقول: عباد الله، يشمل الكافر والمسلم والمؤمن والشهيد والصديق والنبي، لكننا لو قلنا محمد عبد الله، هذه إضافة خاصة ليست كالعبودية السابقة.

فقول: "خلق آدم على صورته"، يعني: صورة من الصور التي خلقها الله وصورها، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدَ خَلَقَنَكُمْ مُمْ صَوَّرَنَكُمْ مُمْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ اَسَجُدُوا لِآدَمَ ﴾ [الأعرَاف: 11]، والمصور آدم إذاً، فآدم على صورة الله، يعني: أن الله هو الذي صوره على هذه الصورة التي تعد أحسن صورة في المخلوقات، ﴿لَقَدْ خَلْقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخَسَنِ مَقْوِيرِ فَي المخلوقات، وَلَقَدْ خَلْقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخَسَنِ الله مَن باب التشريف، كأنه على اعتنى بهذه الصورة. من أجل ذلك، لا تضرب الوجه، فتعيبه حساً، ولا تقبحه فتقول: قبح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك، فتعيبه معنى، فمن أجل أنه الصورة التي صورها الله وأضافها إلى نفسه تشريفاً وتكريماً، لا تقبحها بعيب حسي ولا بعيب معنوي.

ثم هل يعتبر هذا الجواب تحريفاً أم له نظير؟

نقول: له نظير، كما في: بيت الله، ناقة الله، وعبد الله، لأن هذه الصورة (أي: صورة آدم) منفصلة بائنة من الله، وكل شيء أضافه الله إلى نفسه وهو منفصل بائن عنه، فهو من المخلوقات، فحينئذ يزول الإشكال.

ولكن إذا قال قائل: أيهما أسلم المعنى الأول أو الثاني؟ قلنا: المعنى الأول أسلم، ما دمنا نجد أن لظاهر اللفظ مساغاً في اللغة العربية وإمكاناً في العقل، فالواجب حمل الكلام عليه، ونحن وجدنا أن الصورة لا يلزم منها مماثلة الصورة الأخرى، وحينئذ يكون الأسلم أن نحمله على ظاهره.

فإذا قلت: ما هي الصورة التي تكون لله ويكون آدم عليها؟

قلنا: إن الله على له وجه وله عين وله يد وله رجل على، لكن لا يلزم من أن تكون هذه الأشياء مماثلة للإنسان، فهناك شيء من الشبه لكنه ليس على سبيل المماثلة، وبهذا يصدق ما ذهب إليه أهل السنة والجماعة، من أن جميع صفات الله السنت مماثلة لصفات المخلوقين، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل.

امجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

نسمع كثيراً من الكتب التي نقرؤها يقولون: تشبيه، يعبرون بالتشبيه وهم يقصدون التمثيل، فأيهما أولى: أنعبر بالتشبيه، أو نعبر بالتمثيل؟

نقول: بالتمثيل أولى.

أولاً: لأن القرآن عبّر به: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ اللّهُ وَالشّورى: ١١]: ﴿ فَكَلّ بَعْمَلُوا لِلّهَ أَنْدَادًا ﴾ [الشّورى: ١١]: ﴿ فَكَلّ بَعْمَلُوا لِللّهِ أَنْدَادًا ﴾ [البّقرَة: ٢٢]. وما أشبه ذلك، وكل ما عبّر به القرآن، فهو أولى من غيره، لأننا لا نجد أفصح من القرآن ولا أدلّ على المعنى المراد من القرآن، والله أعلم بما يريده من كلامه، فتكون موافقة القرآن هي الصواب، فنعبّر بنفي التمثيل. وهكذا في كل مكان، فإن موافقة النص في اللفظ أولى من ذكر لفظ مرادف أو مقارب.

ثانياً: إن التشبيه عند بعض الناس يعني إثبات الصفات ولهذا يسمون أهل السنة: مشبهة، فإذا قلنا: من غير تشبيه. وهذا الرجل لا يفهم من التشبيه إلا إثبات الصفات، صار كأننا نقول له: من غير إثبات صفات! فصار معنى التشبيه يوهم معنى فاسداً فلهذا كان العدول عنه أولى.

ثالثاً: أن نفي التشبيه على الإطلاق غير صحيح، لأن ما من شيئين من الأعيان أو من الصفات إلا وبينهما اشتراك من بعض الوجوه، والاشتراك نوع تشابه، فلو نفيت التشبيه مطلقاً، لكنت نفيت كل ما يشترك فيه الخالق والمخلوق في شيء ما.

مثلاً: الوجود، يشترك في أصله الخالق والمخلوق، هذا نوع اشتراك ونوع تشابه، لكن فرق بين الوجودين، وجود الخالق واجب ووجود المخلوق ممكن.

وكذلك السمع، فيه اشتراك، الإنسان له سمع، والخالق له سمع، لكن بينهما فرق، لكن أصل وجود السمع مشترك.

فإذا قلنا: من غير تشبيه. ونفينا مطلق التشبيه، صار في هذا إشكال. وبهذا عرفنا أن التعبير بالتمثيل أولى من ثلاثة أوجه.

فإن قلت: ما الفرق بين التكييف والتمثيل؟

فالجواب: الفرق بينهما من وجهين:

الأول: أن التمثيل ذكر الصفة مقيدة بمماثل، فنقول يد فلان مثل يد فلان، والتكييف ذكر الصفة غير مقيدة بمماثل، مثل أن نقول: كيفية يد فلان كذا وكذا.

وعلى هذا نقول: كل ممثل مكيّف، ولا عكس.

الثاني: أن الكيفية لا تكون إلا في الصفة والهيئة، والتمثيل يكون في ذلك وفي العدد، كما في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ [الطّلاق: ١٣] أي: في العدد.

#### صفة الغيرة

يقول الورداني ص٧٥: ويروى: لا أحد أغير من الله.

ويروى: أن الله يغار.

الجواب: أن ما يُعيبه الورداني موجود عند قومه، واختصاراً للموضوع نُورد له من كتب قومه ما يدحض كذبه وبهتانه.

الم عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخي قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: إن إبراهيم على كان مولده بكوثي ربا وكان أبوه من أهلها وكانت أم إبراهيم وأم لوط سارة ورقة - وفي نسخة رقية - أختين وهما ابنتان للاحج وكان اللاحج نبياً منذراً ولم يكن رسولاً وكان إبراهيم على في شبيبته على الفطرة التي فطر الله على الخلق عليها حتى هداه الله تبارك وتعالى إلى دينه واجتباه وأنه تزوج سارة ابنة لاحج وهي ابنة خالته وكانت سارة صاحبة ماشية كثيرة وأرض واسعة وحال حسنة وكانت قد ملكت إبراهيم على جميع ما كانت تملكه فقام فيه وأصلحه وكثرت الماشية والزرع حتى لم يكن بأرض كوثي ربا رجل أحسن حالاً منه. وإن إبراهيم على لما كسر أصنام نمرود أمر به نمرود فأوثق وعمل له حيراً وجمع له فيه الحطب وألهب فيه النار، ثم قذف إبراهيم في النار لتحرقه ثم اعتزلوها حتى خمدت النار ثم أشرفوا على الحير فإذا من بإبراهيم على سليماً مطلقاً من وثاقه فأخبر نمرود خبره فأمرهم أن ينفوا إبراهيم من بلاده وأن يمنعوه من الخروج بماشيته وماله، فحاجهم إبراهيم عند ذلك.

فقال: إن أخذتم ماشيتي ومالي فإن حقي عليكم أن تردوا علي ما ذهب من عمري في بلادكم، واختصموا إلى قاضي نمرود فقضى على إبراهيم على أن يسلم اليهم جميع ما أصاب في بلادهم وقضى على أصحاب نمرود أن يردوا على إبراهيم على أما ذهب من عمره في بلادهم فأخبر بذلك نمرود فأمرهم أن يخلوا سبيله وسبيل ماشيته وماله وأن يخرجوه.

مجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

وقال: إنه إن بقي في بلادكم أفسد دينكم وأضر بآلهتكم فأخرجوا إبراهيم ولوطاً معه (صلًى الله عليهما) من بلادهم إلى الشام فخرج إبراهيم ومعه لوط لا يفارقه وسارة.

وقال لهم: ﴿ إِنِّ ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ [الصَّافات: ٩٩] يعني بيت المقدس.

فتحمّل إبراهيم عليها بماشيته وماله وعمل تابوتاً وجعل فيه سارة وشد عليها الإغلاق غيرة منه عليها ومضى حتى خرج من سلطان نمرود وصار إلى سلطان رجل من القبط يقال له: عرارة، فمر بعاشر له فاعترضه العاشر ليعشر ما معه فلما انتهى إلى العاشر ومعه التابوت، قال العاشر لإبراهيم عليه: افتح هذا التابوت حتى نعشر ما فيه.

فقال له إبراهيم ﷺ: قل ما شئت فيه من ذهب أو فضة حتى نعطي عشره ولا نفتحه. قال: فأبى العاشر إلا فتحه.

قال: وغضب إبراهيم ﷺ على فتحه فلما بدت له سارة وكانت موصوفة بالحسن والجمال.

قال له العاشر: ما هذه المرأة منك؟

قال إبراهيم ﷺ: هي حرمتي وابنة خالتي.

فقال له العاشر: فما دعاك إلى أن خبيتها في هذا التابوت؟

فقال إبراهيم عليها: الغيرة عليها أن يراها أحد.

فقال له العاشر: لست أدعك تبرح حتى أعلم الملك حالها وحالك.

قال: فبعث رسولاً إلى الملك فأعلمه فبعث الملك رسولاً من قبله ليأتوه بالتابوت فأتوا ليذهبوا به.

فقال لهم إبراهيم ﷺ: إني لست أفارق التابوت حتى تفارق روحي جسدي.

فأخبروا الملك بذلك فأرسل الملك أن احملوه والتابوت معه، فحملوا إبراهيم عليه الملك.

فقال له الملك: افتح التابوت.

فقال إبراهيم ﷺ: أيها الملك إن فيه حرمتي وابنة خالتي وأنا مفتد فتحه بجميع ما معي.

قال: فغضب الملك على فتحه، فلما رأى سارة لم يملك حلمه سفهه أن مد يده إليها فأعرض إبراهيم عليه بوجهه عنها وعنه غيرة منه.

وقال: اللهم احبس يده عن حرمتي وابنة خالتي، فلم تصل يده إليها ولم ترجع إليه.

فقال له الملك: إن إلهك الذي فعل بي هذا؟

فقال له: نعم إن إلهي غيور يكره الحرام وهو الذي حال بينك وبين ما أردت من الحرام.

فقال له الملك: فادع إلهك يرد علي يدي فإن أجابك فلم أعرض لها.

فقال إبراهيم عَلِينه : إلهي رد عليه يده ليكف عن حرمتي.

قال: فرد الله على عليه يده فأقبل الملك نحوها ببصره ثم أعاد بيده نحوها فأعرض إبراهيم عليه عنه بوجهه غيرة منه وقال: اللهم احبس يده عنها، قال: فيبست يده ولم تصل إليها.

فقال الملك لإبراهيم عليه: إن إلهك لغيور وإنك لغيور فادع إلهك يرد علي يدي فإنه إن فعل لم أعد.

فقال له إبراهيم عليه : أسأله ذلك على أنك إن عدت لم تسألني أن أسأله.

فقال الملك: نعم.

فقال إبراهيم عليه: اللهم إن كان صادقاً فرد عليه يده.

فرجعت إليه يده فلما رأى ذلك الملك من الغيرة ما رأى ورأى الآية في يده عظم إبراهيم ﷺ وهابه وأكرمه (١٠).

- عن أبي عبد الله ﷺ إن الله تبارك وتعالى غيور يحب كل غيور، ولغيرته حرّم الفواحش ما ظهر وما بطن (٢).
- قال أمير المؤمنين ﷺ: إن الله يغار للمؤمنين والمؤمنات، فليغر المؤمن، إنه من لا يغار فإنه منكوس القلب<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكافي ٧٠٠/٨ وما بعدها، بحار الأنوار ٤٤/١٢ -٤٦.

 <sup>(</sup>۲) الكافي ٥٥٥٥، الفصول المهمة ٣٣١/٢، وسائل الشيعة ١٠٦/١٤ -١٠٠، مشكاة الأنوار للطبرسي
 ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) المحاسن للبرقي ١١٥/١، وسائل الشيعة ١٧٦/١٤.

<sup>(</sup>٤) مشكاة الأنوار للطبرسي ٢٣٦.

المجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

- القطب الراوندي في "لب الألباب" مرسلاً: إن الله أوحى إلى داود عليه: بشر المذنبين وأنذر الصديقين. قال: كيف هذا؟ قال: بشر المذنبين إذا تابوا فإنى غفور رحيم، وأنذر الصديقين إذا أعجبوا فإني غيور (١٠).
- عن إسحاق بن جرير، عن أبي عبد الله عليه قال: إذا أغير الرجل في أهله أو بعض مناكحه من مملوكه فلم يغر ولم يغير بعث الله ﷺ إليه طائراً يقال له: القفندر حتى يسقط على عارضة بابه ثم يمهله أربعين يوماً ثم يهتف به: إن الله غيور يحب كل غيور، فإن هو غار وغير وأنكر ذلك فأنكره إلا طار حتى يسقط على رأسه فيخفق بجناجيه على عينيه ثم يطير عنه فينزع الله ﷺ منه بعد ذلك روح الإيمان وتسميه الملائكة الديوث<sup>(٢)</sup>.
  - عن الحسين بن المختار: سألت أبا عبد الله عن مهر السنة؟

قال: خمسمائة.

قلت: لم صار خمسمائة؟

قال: إن الله أوجب على نفسه أن لا يحمده مؤمن مائة تحميدة ويسبحه مائة تسبيحة ويهلله مائة تهليلة ويكبره مائة تكبيرة ويصلّى على النبي مائة مرة ويقول اللهم زُوجني حوراً، إلا زوجه الله وجعل ذلك مهرها. وسئل ﷺ عن علم المهر على الرجل؟ فقال: إن الله غيور جعل في النكاح حدوداً لئلا تستباح الفروج إلا بشرط مشروط وصداق مسمى ورضى بالصداق (٣).



مستدرك الوسائل للنورى ١٤١/١. (1)

الكافي ٥/٦٠٠٥. **(Y)** 

مناقب ابن شهر آشوب ۳۹۱/۳. (٣)

## كلام جهنم

يقول الورداني ص٧٤: ويروى: لا تزال جهنم يُلقى فيها وهي تقول: هل من مزيد؟ حتى يضع رب العزة رجله - وفي رواية أخرى: عليها قدمه - فينزوي بعضها إلى بعض، فتقول: قط. قط.

الجواب: يتعجب الورداني أو بمعنى أصح يجهل كلام جهنم وصفة القدم أو الرجل لله تعالى. وسنحاول بمشيئة الرحمن تبارك وتعالى الجواب على شبهتيه والاستعانة بأقوال الأئمة الأعلام بعد الاستعانة بالله العلي العظيم.

أُولاً: إِن كلام جهنم ثابت في كتاب الله تعالى، حيث يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَيَمْ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَزِيدِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ثانياً: ورد في كتب القوم عدة روايات تُثبت أن جهنم تتكلم، فمن هذه الروايات:

١ عن محمد بن مسلم قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: كان كل شيء ماء وكان عرشه على الماء فأمر الله عزّ ذكره الماء فاضطرم ناراً ثم أمر النار فخمدت فارتفع من خمودها دخان فخلق الله السماوات من ذلك الدخان وخلق الأرض من الرماد ثم اختصم الماء والنار والربح.

فقال الماء: أنا جند الله الأكبر.

وقالت الريح: أنا جند الله الأكبر.

وقالت النار: أنا جند الله الأكبر.

فأوحى الله ﷺ إلى الربح أنت جندي الأكبر (١٠).

عن داود العجلي قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: ثلاث أعطين سمع
 الخلائق: الجنة والنار والحور العين.

<sup>(</sup>۱) الكافي ٨/٥٩ و٥٥٠.

فإذا صلَّى العبد فقال: اللهم أعتقني من النار وأدخلني الجنة وزوجني من الحور العين.

امجموع مؤلفات الشيخ محمد مال الله

قالت النار: يا رب إن عبدك قد سألك أن تعتقه منى فأعتقه.

قالت الجنة: يا رب إن عبدك قد سألك إياى فأسكنه.

وقالت الحور العين: يا رب إن عبدك قد خطبنا إليك فزوجه منا.

فإن هو انصرف من صلاته ولم يسأل الله شيئاً من هذا.

قالت الحور العين: إن هذا العبد فينا لزاهد.

وقالت الجنة: إن هذا العبد في لزاهد.

وقالت النار: إن هذا العبد بي لجاهل(١).

عن السكوني عن أبي عبد الله جعفر بن محمد، عن أبيه عن آبائه عن علي ﷺ عن النبي ﷺ، قال: تكلم النار يوم القيامة ثلاثاً: أميراً وقارياً وذا ثروة من المال.

فتقول للأمير: يا من وهب الله له سلطاناً فلم يعدل، فتزدرده كما يزدرد الطير حب السمسم.

وتقول للقارئ: يا من تزين للناس وبارز الله بالمعاصي فتزدرده.

وتقول للغني: يا من وهب الله له دنيا كثيرة واسعة فيضاً وسأله الفقير اليسير قرضاً، فأبى إلا بخلاً فتزدرده. ثلاث قاصمات الظهر (٢).

بالنسبة إلى استنكار الورداني بأن يكون لله تعالى رجل أو قدم، فهذا جهل منه بعقيدة أهل السنة والجماعة، حيث إنهم يُثبتون ذلك دون مماثلة للمخلوقين أو تكييف.

يقول العلامة ابن عثيمين - كَلَلَهُ تعالى وغفر له - في شرح "العقيدة الواسطية" ص٤١٤-٤١٥:

<sup>)</sup> الكافي ٣٤٤/٣، بحار الأنوار ١٥٦/٨، ٥٨/٨٥، وسائل الشيعة ١٠٤٠/٤.

<sup>(</sup>٢) الخصال للصدوق (!!!) ١١١، بحار الأنوار ٢٨/٥٢٨، ٢٧/٧٣، ١٧٩/٨٩، ١٢/٩٣، مستدرك الوسائل ٢٠١/٤.

وخالف الأشاعرة وأهل التحريف في ذلك، فقالوا: "يضع عليها رجله"، يعني: طائفة من عباده مستحقين للدخول، والرجل تأتي بمعنى الطائفة، كما في حديث أيوب عليه الصلاة والسلام<sup>(۱)</sup>، أرسل الله إليه رجل جراد من ذهب، يعني: طائفة من جراد. وهذا تحريف باطل، لأن قوله "عليها": يمنع ذلك.

وأيضاً، لا يمكن أن يضيف الله في أهل النار إلى نفسه، لأن إضافة الشيء إلى الله تكريم وتشريف.

وقالوا في القدم: قدم، بمعنى مقدم، أي: يضع الله تعالى عليها مقدمه، أي: من يقدمهم إلى النار.

والحاصل أنه يجب علينا أن نؤمن بأن لله تعالى قدماً، وإن شننا، قلنا: رجلاً، على سبيل الحقيقة، مع عدم المماثلة، ولا تكييف الرجل، لأن النبي على أخبرنا بأن لله تعالى رجلاً أو قدماً، ولم يخبرنا كيف هذه الرجل أو القدم، وقد قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ الْعَوَيْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَا يُعْلَىٰ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَا يُعْلَىٰ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشُوكُوا بِاللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ وَالْمَانِ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ وَالْمَانِ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ اللّهِ مَا لَا عَلَىٰ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ اللّهِ مَا لَا عَلَىٰ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ اللّهِ مَا لَا يَعْلَىٰ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّ



<sup>(</sup>١) رواه البخاري / كتاب الأنبياء / باب قوله تعالى: ﴿وَأَيُّوكِ إِذْ نَادَىٰ رَبُّكُمْ ۗ [الانبيّاء: ٨٣].

### صكوك الغفران

يقول الورداني ص٧٥: ويروى: أن رجلاً لم يعمل قط لما مات حرقوه وذروا نصفه في البر ونصفه في البحر هرباً من عذاب الله، فجمعه الله وأحياه وقال له: لم فعلت؟ قال: من خشيتك. فغفر له.

وفي الهامش قال الورداني: وانظر كتابنا "أهل السنة شعب الله المختار".

وقد رجعت إلى كتابه "أهل السنة شعب الله المختار" فوجدت الرواية مذكورة ص ١٥٩ وأعقبها بقوله ص١٦٠: وحتى هذا الرجل الذي شك في قدرة الله سبحانه وفي إعادته وبعثه وهو الكفر بعينه، غفر له كفره وعفي من العقاب.

والغريب أن الورداني ذكر هذه الرواية تحت عنوان: صكوك الغفران ص١٥٩ حيث يقول تحت العنوان السابق: تبنّى أهل السنة الكثير من الروايات والتأويلات والتبريرات التي هي بمثابة صكوك غفران أمكن من خلالها إنقاذ الحكام والمنافقين والمفسدين وسائر المنحرفين من الدخول في دائرة الكفر وإدخالهم في دائرة الإيمان مع جزيل الثواب وضمان الغفران.

وهذه الرواية التي يستنكرها الورداني موجودة عند قومه ولكن باختلاف وإن كان المضمون واحداً، ولكن الورداني بحقده وجهله شنّع على أهل السنة بإيراده هذه الرواية ولم يراجع كتب دينه الجديد لئلا يقع في تناقض. ولكن أبى الله تعالى إلا فضحه وبيان كذبه وتدليسه.

عن أبي بصير، عن أبي حمزة الثمالي، عن زين العابدين علي بن الحسين الله قال: كان في بني إسرائيل رجل ينبش القبور، فاعتل جار له فخاف الموت، فبعث إلى النبّاش، فقال له: كيف كان جواري لك؟ قال: أحسن جوار. قال: فإن لي إليك حاجة. قال: قضيت حاجتك. قال: فأخرج إليه كفنين، فقال: أحب أن تأخذ أحبهما إليك، وإذا دفنت فلا تنبشني. فامتنع النباش من ذلك، وأبي أن يأخذه، فقال له

الرجل: أحب أن تأخذه، فلم يزل به حتى أخذ أحبهما إليه. ومات الرجل، فلما دفن قال النباش: هذا قد دفن، فما علمه بأني تركت كفنه أو أخذته، لآخذنه، فأتى قبره فنبشه، فسمع صائحاً يقول ويصيح به: لا تفعل، ففزع النباش من ذلك، فتركه وترك ما كان عليه.

وقال لولده: أي أب كنت لكم؟

قالوا: نِعم الأب كنت لنا.

قال: فإن لي إليكم حاجة.

قالوا: قل ما شئت، فإنا سنصير إليه إن شاء الله.

قال: فأحب إذا أنا متّ أن تأخذوني فتحرقوني بالنار، فإذا صرت رماداً فدقوني، ثم تعمدوا بي ريحاً عاصفاً، فذروا نصفي في البر، ونصفي في البحر.

قالوا: نفعل.

فلما مات فعل به ولده ما أوصاهم به، فلما ذروه، قال الله عَلَمْ للبر: اجمع ما فيك، وقال للبحر: اجمع ما فيك. فإذا الرجل قائم بين يدي الله عَلَمْ.

فقال الله ﷺ: ما حملك على ما أوصيت به ولدك أن يفعلوه بك؟

قال: حملني على ذلك - وعزتك - خوفك.

فقال الله عَلا: فإني سأرضي خصومك وقد آمنت خوفك، وغفرت لك(١).

والقصد من إيراد تلك الرواية هو الاستهزاء والسخرية من أهل السنة ولا يعلم هذا الجاهل أن علماء دينه وضعوا روايات تفيد بنجاة أجدادهم المجوس وهذا من باب البر بالأجداد، وقد يستنكر الورداني هذا الكلام ويقول إنه محض افتراء، له العذر في عدم التصديق إذ كيف ينجو مجوسي يعبد النار ويتخذها إلها، ولكنه غاب عن عقله أن الذين اعتنق دينهم ونبذ الإسلام من أجلهم لا يتورعون عن الكذب واختلاق الروايات التي تؤيد دينهم، فهذا دأبهم وهذا هو دينهم، ونتحف الورداني بالرواية التي نرجو منه أن يتأملها وليراجع دينه وعقيدته وبعد ذلك فليقل ما يشاء:

عن عمار الساباطي قال: قدم أمير المؤمنين عليه المدائن فنزل بإيوان كسرى، وكان معه دلف بن مجير، فلما صلَّى قام وقال لدلف: قم معي، وكان معه جماعة من أهل ساباط، فما زال يطوف منازل كسرى ويقول لدلف: كان لكسرى في هذا المكان كذا وكذا، ويقول دلف: هو والله كذلك، فما زال كذلك حتى طاف المواضع بجميع

<sup>(</sup>١) الأمالي للصدوق (!!!) ص٤٠٦-٤٠٠، بحار الأنوار ٣٧٧/٦٧-٣٧٨، شجرة طوبي للقمي ٢٠٥/١.

من كان عنده ودلف يقول: يا سيدي ومولاي كأنك وضعت هذه الأشياء في هذه المساكن، ثم نظر عليه إلى جمجمة نخرة، فقال لبعض أصحابه: خذ هذه الجمجمة، ثم جاء عليه إلى الإيوان وجلس فيه، ودعا بطشت فيه ماء، فقال للرجل: دع هذه الجمجمة في الطشت، ثم قال: أقسمت عليك يا جمجمة لتخبريني من أنا ومن أنت؟ فقالت الجمجمة بلسان فصيح: أمّا أنت فأمير المؤمنين وسيد الوصيين وإمام المتقين، وأمّا أنا فعبد الله وابن أمة الله كسرى أنو شيروان، فقال له أمير المؤمنين ﷺ: كيف حالك؟ قال: يا أمير المؤمنين إني كنت ملكاً عادلاً شفيقاً على الرعايا رحيماً، لا أرضى بظلم، ولكن كنت على دين المجوس، وقد ولد محمد صلَّى الله عليه وآله في زمان ملكي، فسقط من شرفات قصري ثلاث وعشرون شرفة ليلة ولد، فهممت أن أؤمن به من كثرة ما سمعت من الزيادة من أنواع شرفه وفضله ومرتبته وعزه في السماوات والأرض ومن شرف أهل بيته، ولكني تغافلت عن ذلك وتشاغلت عنه في الملك، فيا لها من نعمة ومنزلة ذهبت مني حيث لم أؤمن، فأنا محروم من الجنة بعدم إيماني به، ولكني مع هذا الكفر خلصني الله تعالى من عذاب النار ببركة عدلي وإنصافي بين الرعية، وأناً في النار والنار محرمة علي، فوا حسرتاه لو آمنت لكنت معك يا سيد أهل بيت محمد ﷺ ويا أمير أمته (١٠).

ونعود إلى القضية التي أثارها الورداني وهي "صكوك الغفران" فنقول:

يعتقد الرافضة بأنهم جنس مميز عن سائر بني آدم، حيث يزعمون أن طينتهم التي خُلقوا منها صافية نقية وهي فضل من طينة أئمتهم التي هي مأخوذة من الجنة، ومن هذا الزعم ادّعي الرافضة النجاة يوم القيامة ودخول الجنة دون سائر مخالفيهم.

وإن الحمق بلغ بالرافضة إلى حدّ الادعاء بأن الذنوب التي يقترفها الرافضة إنما هي اختلاط الطينة بين الرافضة وبين غيرهم من البشر، وخصّوا أهل السنة والجماعة بمزيد من تحمل التبعة في ذلك. فالرافضي إذا أذنب فهو مغفورٌ له ويتحمل المسلم أوزاره التي اقترفها، ويعلم الله تبارك وتعالى أنني لم أقرأ في أي دين أو مذهب مثل هذا الادعاء، ولا يستغرب القراء من ذلك فالرافضة يعتبرون أنفسهم شعب الله المختار.

ولا يظن القراء الكرام أنني أتهم الرافضة بما هم منه براء، ولكن أسوق لهم بعض الروايات الدالة على ما سبق بيانه وأترك لهم الحكم بعد ذلك.

١ - عن بشر بن أبي عقبة عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ قال: إن الله خلق

<sup>(</sup>١) مدينة المعاجز للبحراني ٢٢٧/١، بحار الأنوار للمجلسي ٢١٣/٤١.

- ٧ عن أبي الحجاج قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: يا أبا الحجاج: إن الله خلق محمداً ﷺ وآل محمد من طينة عليين وخلق قلوبهم من طينة فوق ذلك، وخلق شيعتنا من طينة دون عليين، وخلق قلوبهم من طينة عليين، فقلوب شيعتها أبدان آل محمد، وإن الله خلق عدو آل محمد من طين سجين، وخلق شيعتهم من طين دون طين سجين، وخلق قلوبهم من طين سجين، فقلوبهم من أبدان أولئك، وكل قلب يحن إلى بدنه (٢).
- عن أبي حمزة الثمالي قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إن الله خلقنا من أعلى عليين، وخلق قلوب شيعتنا مما خلقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك، فقلوبهم تهوي إلينا لأنها خلقت مما خلقنا، ثم تلا هذه الآية: ﴿كُلّا إِنَّ كِنْبُ الْأَبْرَارِ لَنِي عِلْتِينَ ﴿ وَمَا أَدْرَنْكَ مَا عِلْيُونَ ﴿ كُنْبُ مَرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ الْمُؤْونَ ﴿ كُنْبُ مَرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ الْمُؤُونَ ﴿ كَنَابُ مَرْقُومٌ ﴿ يَسْهَيْنِ اللّهُ مَا خلقها المعلقفين: ١٨-٢١]، وخلق عدونا من سجين، وخلق قلوب شيعتهم مما خلقها منه، وأبدانهم من دون ذلك، فقلوبهم تهوي إليهم، لأنها خلقت مما خلقوا منه، ثم تلا هذه الآية: ﴿كُلّا إِنّ كِنَابَ الْفُجَارِ لَغِي سِغِينِ ﴿ وَمَا أَدَرَنِكَ مَا سِغِينٌ ﴾ كِنَابٌ مَرْقُومٌ ﴿ إِلَى المطقفين: ٧-٤] (المطقفين: ٧-٤) (٣).
- عن أبي بصير عن أبي جعفر علي قال: إنا وشيعتنا خلقنا من طينة واحدة،
   وخلق عدونا من طينة خبال من حماً مسنون (١٤).
- عن ربعي عن علي بن الحسين عليه قال: إن الله تعالى خلق النبيين من طينة علين، قلوبهم وأبدانهم، وخلق المؤمنين من تلك الطينة، وخلق أبدان المؤمنين من دون ذلك، وخلق الكفار من طينة سجين قلوبهم وأبدانهم، فخلط بين الطينتين، فمن هذا يلد المؤمن الكافر، ويلد الكافر المؤمن، ومن هاهنا يصيب

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ١٤، بحار الأنوار ٢٢/١٥ و ٨/٢٥.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات ١٤.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات ١٥، بحار الأنوار ٥/٥٣٠، مرآة العقول للمجلسي ٢٧٧/٤-٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) بُصائر الدرجات ١٥، بحار الأنوار ٢٢٥/٥، أمالي الطوسي ١٤٨.

المؤمن السيئة، ومن هاهنا يصيب الكافر الحسنة، فقلوب المؤمنين تحنّ إلى ما خُلقوا منه، وقلوب الكفار تحنّ إلى ما خُلقوا منه (١).

٣- عن جابر الجعفي قال: كنا عند محمد بن علي عليه فقال: يا جابر، خلقنا نحن ومحبينا من طينة واحدة بيضاء نقية من أعلى عليين، فخلقنا نحن من أعلاها، وخلق محبونا من دونها، فإذا كان يوم القيامة التقت العليا بالسفلى، وإذا كان يوم القيامة ضربنا بأيدينا إلى حجزة طينتنا، وضرب أشياعنا بأيديهم إلى حجزتنا، فأين ترى يصير الله نبيه وذريته؟ وأين ترى يصير ذرية محبينا؟ فضرب جابر يده على يده فقال: دخلناها ورب الكعبة (٢).

ولقد استشكل على بعض الرافضة أمر هذه الطينة الأرستقراطية، فإذا كان الشيعة بهذا السمو في الخلق، فكيف يمكن لتلك الطينة وهي المخلوقة من طينة الأنبياء والأثمة أن ترتكب الفواحش والمنكرات: شرب الخمور، الزنا، اللواط، أكل الربا، الاستهتار بالعبادات، وغير ذلك من الأفعال المشينة؟، بينما الجاحدون لإمامة الأثمة والنواصب - وهم أهل السنة - يتنزهون عن فعل تلك الأمور الموبقات، ويتسابقون في فعل الخيرات ويجاهدون ويجتهدون في العبادة.

أيعقل بعد هذا الاصطفاء أن يقترف الشيعة كل مُحرّم؟ وأعداء الأئمة - على حد زعمهم - سابقون في الخيرات والأعمال الصالحة؟ لا بد إزاء هذه المعادلة المعكوسة والمغلوطة من أن يحصل أي رافضي على بيان شاف حول هذا الأمر الذي سبّب الحيرة والتردد في أساسيات الدين الشيعي والواقع المزري الذي يعيشه الرافضة.

ونتساءل هل الرافضة استطاعوا الحصول على الجواب الشافي لتلك الانحرافات السلوكية وذلك التناقض بين الفعل والتكوين؟ نترك الإجابة حول ذلك لهذه الرواية التي تُضحك الثّكلى وتُعطي التبريرات الساذجة للرافضة الذين يقعون في المحرمات والفواحش، ولا أدري هل الورداني يشمله هذا التبرير أم إن ماضيه العقدي والفكري – عند الرافضة – بحاجة إلى تطهير من جديد، لا سيما وإن طينة الورداني حتماً من النوع الآخر لأن أبويه من المسلمين، نستعرض الرواية وننتظر من الورداني المخدوع بدين الرافضة أن يُقدّم لنا تفسيراً وتبريراً مُقنعاً لهذا الإسفاف الفكري.

عن أبي إسحاق الليثي قال: قلت لأبي جعفر محمد بن على الباقر عليه: يا ابن رسول الله أخبرني عن المؤمن المستبصر إذا بلغ في المعرفة وكمل هل يزني؟

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ١٥، الاختصاص للمفيد ٢٠، بحار الأنوار ٢٣٩/٥.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات ١٥-١٦، بحار الأنوار ٦٥/ ٤٢، ألف حديث في المؤمن للنجفي ٢٣٠.

قال: اللهم لا.

قلت: فيلوط؟

قال: اللهم لا.

قلت: فيسرق؟

قال: لا.

قلت: فيشرب الخمر؟

قال: لا.

قلت: فيأتى بكبيرة من هذه الكبائر أو فاحشة من هذه الفواحش؟

قال: لا.

قلت: فيذنب ذنباً؟

قال: نعم هو مؤمن مذنب ملم.

قلت: ما معنى ملم؟

قال: الملم بالذنب لا يلزمه ولا يصير عليه.

قال: فقلت: سبحان الله ما أعجب هذا لا يزني ولا يلوط ولا يسرق ولا يشرب الخمر ولا يأتي بكبيرة من الكبائر ولا فاحشة.

فقال: لا عجب من أمر الله، إن الله تعالى يفعل ما يشاء ولا يسأل عما يفعل وهم يسألون فمم عجبت يا إبراهيم؟ سل ولا تستنكف ولا تستحي فإن هذا العلم لا يتعلمه مستكبر ولا مستحى.

قلت: يا ابن رسول الله إني أجد من شيعتكم من يشرب الخمر ويقطع الطريق ويخيف السبل ويزني ويلوط ويأكل الربا ويرتكب الفواحش ويتهاون بالصلاة والصيام والزكاة ويقطع الرحم ويأتي الكبائر، فكيف هذا ولم ذاك؟

فقال: يا إبراهيم هل يختلج في صدرك شيء غير هذا؟

قلت: نعم يا ابن رسول الله أخرى أعظم من ذلك!

فقال: وما هو يا أبا إسحاق؟

قال: فقلت: يا ابن رسول الله وأجد من أعدائكم ومناصبيكم من يكثر من الصلاة ومن الصيام ويخرج الزكاة ويتابع بين الحج والعمرة ويحرص على الجهاد ويأثر على البر وعلى صلة الأرحام ويقضي حقوق إخوانه ويواسيهم من ماله ويتجنب

شرب الخمر والزنا واللواط وسائر الفواجش فمم ذاك؟ ولم ذاك؟ فسره لي يا ابن رسول الله وبرهنه وبينه، فقد والله كثر فكري وأسهر ليلي وضاق ذرعي.

قال: فتبسم الباقر صلوات الله عليه، ثم قال: يا إبراهيم خذ إليك بياناً شافياً فيما سألت وعلماً مكنوناً من خزائن علم الله وسره، أخبرني يا إبراهيم كيف تجد اعتقادهما؟

قلت: يا ابن رسول الله أجد محبيكم وشيعتكم على ما هم فيه مما وصفته من أفعالهم لو أعطي أحدهم ما بين المشرق والمغرب ذهباً وفضة أن يزول عن ولايتكم ومحبتكم إلى موالاة غيركم وإلى محبتهم ما زال ولو ضربت خياشيمه بالسيوف فيكم، ولو قتل فيكم ما ارتدع ولا رجع عن محبتكم وولايتكم، وأرى الناصب على ما هو عليه مما وصفته من أفعالهم لو أعطي أحدهم ما بين المشرق والمغرب ذهباً وفضة أن يزول عن محبة الطواغيت وموالاتهم إلى موالاتكم ما فعل ولا زال ولو ضربت خياشيمه بالسيوف فيهم، ولو قتل فيهم ما ارتدع ولا رجع وإذا سمع أحدهم منقبة لكم وفضلاً اشمأز من ذلك وتغير لونه ورئي كراهية ذلك في وجهه بغضاً لكم وحباً لهم.

قال: فتبسم الباقر عليه ، ثم قال: يا إبراهيم هاهنا (هلكت العامة الناصبة تصلى ناراً حامية تسقى من عين آنية) ومن أجل ذلك قال تعالى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَكَاءُ مَّنتُورًا ١٠٠٠ [الفُرقان: ٢٣] ويحك يا إبراهيم، أتدري ما السبب والقصة في ذلك وما الذي قد خفي على الناس منه؟

قلت: يا ابن رسول الله فبينه لي واشرحه وبرهنه.

قال: يا إبراهيم إن الله تبارك وتعالى لم يزل عالماً قديماً خلق الأشياء لا من شيء، ومن زعم أن الله تعالى خلق الأشياء من شيء فقد كفر لأنه لو كان ذلك الشيء الذي خلق منه الأشياء قديماً معه في أزليته وهويته كان ذلك الشيء أزلياً، بل خلق الله تعالى الأشياء كلها لا من شيء، فكان مما خلق الله تعالى أرضاً طيبة ثم فجر منها ماء عذباً زلالاً، فعرض عليهاً ولايتنا أهل البيت فقبلتها فأجرى ذلك الماء عليها سبعة أيام طبقها وعمها، ثم أنضب ذلك الماء عنها، فأخذ من صفوة ذلك الطين طيناً فجعله طين الأئمة ﷺ، ثم أخذ ثفل ذلك الطين فخلق منه شيعتناً، ولو ترك طينتكم يا إبراهيم على حاله كما ترك طينتنا لكنتم ونحن شيئاً واحداً.

قلت: يا ابن رسول الله فما فعل بطينتنا؟

قال: أخبرك يا إبراهيم: خلق الله تعالى بعد ذلك أرضاً سبخة خبيثة منتنة، ثم فجر منها ماء أجاجاً آسناً مالحاً فعرض عليها ولايتنا أهل البيت فلم تقبلها، فأجرى ذلك الماء عليها سبعة أيام حتى طبقها وعمها، ثم نضب ذلك الماء عنها، ثم أخذ من ذلك الطين فخلق منه الطغاة وأثمتهم، ثم مزجه بثفل طينتكم ولو ترك طينتهم على حالها ولم يمزج بطينتكم لم يشهدوا الشهادتين ولا صلوا ولا صاموا ولا زكوا ولا حجوا ولا أدوا الأمانة ولا أشبهوكم في الصور، وليس شيء أكبر على المؤمن من أن يرى صورة عدوه مثل صورته.

قلت: يا ابن رسول الله فما صنع بالطينتين؟

قال: مزج بينهما بالماء الأول والماء الثاني، ثم عركها عرك الأديم، ثم أخذ من ذلك قبضة، فقال: هذه إلى الجنة ولا أبالي، وأخذ قبضة أخرى وقال: هذه إلى النار ولا أبالي ثم خلط بينهما ووقع من سنخ المؤمن وطينته على سنخ الكافر وطينته ووقع من سنخ الكافر وطينته على سنخ المؤمن وطينته، فما رأيته من شيعتنا من زنا أو لواط أو ترك صلاة أو صوم أو حج أو جهاد أو خيانة أو كبيرة من هذه الكبائر فهو من طينة الناصب وعنصره الذي قد مزج فيه لأن من سنخ الناصب وعنصره وطينته اكتساب المآثم والفواحش والكبائر. وما رأيت من الناصب من مواظبته على الصلاة والصيام والزكاة والحج والجهاد وأبواب البر فهو من طينة المؤمن وسنخه الذي قد مزج فيه لأن من سنخ المؤمن وعنصره وطينته اكتساب الحسنات واستعمال الخير واجتناب المآثم، فإذا عرضت هذه الأعمال كلها على الله تعالى قال: أنا عدل لا أجور ومنصف لا أظلم وحكم لا أحيف ولا أميل ولا أسطط: ألحقوا الأعمال السيئة التي اجترحها المؤمن وطينته ردوها كلها إلى أصلها، فإني الأعمال الحسنة التي اكتسبها الناصب بسنخ المؤمن وطينته ردوها كلها إلى أصلها، فإني أظلم ولا ألزم أحداً إلا ما عرفته منه قبل أن أخلقه.

ثم قال الباقر عليه: اقرأ يا إبراهيم هذه الآية.

قلت: يا ابن رسول الله أية آية؟

قال: قوله تعالى: ﴿قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ أَن نَأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُۥ إِنَّا إِذَا لَطُلِمُونَ ﴾ [يُوسُف: ٧٩] هو في الظاهر ما تفهمونه، هو والله في الباطن هذا بعينه يا إبراهيم إن للقرآن ظاهراً وباطناً ومحكماً ومتشابهاً وناسخاً ومنسوخاً.

ثم قال: أخبرني يا إبراهيم عن الشمس إذا طلعت وبدا شعاعها في البلدان أهو باين من القرص؟ قلت: في حال طلوعه باين، قال: أليس إذا غابت الشمس اتصل ذلك الشعاع بالقرص حتى يعود إليه؟

قلت: نعم.

قال: كذلك يعود كل شيء إلى سنخه وجوهره وأصله، فإذا كان يوم القيامة

المجموع مولفات الشيخ محمد مال الله

نزع الله تعالى سنخ الناصب وطينته مع أثقاله وأوزاره من المؤمن فيلحقها كلها بالناصب وينزع سنخ المؤمن وطينته مع حسناته وأبواب بره واجتهاده من الناصب فيلحقها كلها بالمؤمن، أفترى هاهنا ظلماً أو عدواناً؟

قلت: لا يا ابن رسول الله.

قال: هذا والله القضاء الفاصل والحكم القاطع والعدل البين لا يسأل عما يفعل وهم يسألون، هذا يا إبراهيم الحق من ربك فلا تكن من الممترين هذا من حكم الملكوت.

قلت: يا ابن رسول الله وما حكم الملكوت؟

قال: حكم الله حكم أنبيائه، وقصة الخضر وموسى ﷺ حين استصحبه، فقال: ﴿ إِنَّكَ لَن نَسْتَطِيعَ مَيْنَ صَنْرًا ۞ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرْ تَجُطُ بِهِ. خُبْرًا ۞﴾ [الكهف: ٦٨،٦٧] افهم ياً إبراهيم واعقل، أنكر موسى على الخضر واستفظع أفعاله، حتى قال له الخضر: يا موسى ما فعلته عن أمري إنما فعلته عن أمر الله تعالى، ويحك يا إبراهيم من هذا قرآن يتلى وأخبار تؤثر عن الله تعالى من ردّ منها حرفاً فقد كفر وأشرك وردَّ على الله تعالى.

قال الليثي: فكأنى لم أعقل الآيات وأنا أقرأها أربعين سنة إلا ذلك اليوم فقلت: يا ابن رسول الله: ما طُعجب هذا تؤخذ حسنات أعدائكم فترد على شيعتكم، وتؤخذ سيئات محبيكم فترد على مبغضيكم؟! قال: أي والله الذي لا إله إلا هو فالق الحبة وبارئ النسمة وفاطر الأرض والسماء، ما أخبرتك إلا بالحق وما أنبأتك إلا الصدق وما ظلمهم الله، وما الله بظلام للعبيد، وإن ما أخبرتك لموجود في القرآن كله.

قلت: هذا بعينه يوجد في القرآن؟

قال: نعم يوجد في أكثر من ثلاثين موضعاً في القرآن، أتحب أن أقرأ ذلك عليك؟

قلت: بلي يا ابن رسول الله.

فقال: قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ أَلَّذِينَ كَغَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلَنَحْبِلَ خَطَائِنَكُمْ وَمَا هُم مِحْدِيلِينَ مِنْ خَطَائِكُم مِن شَيْءٌ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ۞ وَلَيْحِيلَتَ أَنْقَاكُمُ وَأَنْقَالَا مَّعَ أَنْقَالِهِمْ ﴾ [العنكبوت: ١٢-١٣] الآية، أزيدك يا إبراهيم؟

قلت: بلى يا ابن رسول الله.

قسال: ﴿ لِيَحْمِلُوٓا ۚ أَوۡزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ الْقِينَـمَةِ وَمِنْ أَوۡزَارِ الَّذِينَ يُضِلُونَهُم بغَيْرِ عِلْمُ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ۗ ﴿ النَّحَلِّ : ٢٥] أَتَحَبُ أَن أَزِيدَك؟

قلت: بلى يا ابن رسول الله.

قال: ﴿ فَأُولَتُهِ كَ يُبَرِّلُ اللهُ سَيِعَاتِهِمْ حَسَنَتُ وَكَانَ اللهُ عَفُولَ رَجِمًا ﴾ [الفرقان: ٧٠] يبدل الله سيئات شيعتنا حسنات، ويبدل الله حسنات أحداثنا سيئات، وجلال الله إن هذا لمن عدله وإنصافه لا رادَّ لقضائه ولا معقب لحكمه وهو السميع العليم، ألم أبين لك أمر المزاج والطينتين من القرآن؟ قلت: بلي يا ابن رسول الله، قال: اقرأ يا إبراهيم: ﴿ وَالْذِينَ يَمْتَنِبُونَ كَبَيْرَ الْإِنْمِ وَالْفَوَحِثَنَ إِلّا اللّهُمْ إِنَّ رَبّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةُ هُو أَعْلَمُ بِكُر إِذَ إِنَا اللّهُ مَنْ الْرَضِ الطيبة والأرض المنتنة ﴿ وَلَا تُركُوا أَنْهُ اللّهُ مَنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عالى أعلم من القي منكم فإن ذلك من قبل اللمم - وهو المزاج - أزيدك يا إبراهيم؟

قلت: بلى يا ابن رسول الله.

قسال: ﴿ فَلَ آمَرَ رَبِي بِالْقِسَطِّ وَاَقِيمُوا وَجُوهَكُمْ عِندَ هُلِ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِمِينَ لَهُ اللَّبَيْنَ كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفِرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ الْغَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَا أَن دُونِ اللّهِ وَغَسَبُوكَ أَنَّهُم مُهْتَدُوكَ ﴿ الْاعرَاف: ٣٠، ٣٩] يعني أئمة الجور دون أئمة الحق ﴿ وَيُحْسَبُوكَ أَنَّهُم مُهْتَدُوكَ ﴾ [الأعراف: ٣٠] خذها إليك يا أبا إسحاق، فوالله إنه لمن غرر أحاديثنا وباطن أسرارنا ومكنون خزائننا، وانصرف ولا تطلع على سرّنا أحداً إلا مؤمناً مستبصراً، فإنك إن أذعت سرّنا بليت في نفسك ومالك وأهلك وولدك (١٠).

وفي رواية أخرى: عن إسحاق القمي قال: دخلت على أبي جعفر الباقر ﷺ فقلت له: جعلت فداك أخبرني عن المؤمن يزني؟

قال: لا.

قلت: فيلوط؟

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع للصدوق (!!!) ۲۰۱-۲۰۳، بحار الأنوار للمجلسي ۲۲۸/۰٬۲۲۳، والعجيب أن الرافضي المجلسي" بعد ذكره هذه الرواية المرفوضة عقلاً وشرعاً قال: ثم اعلم أن هذا الخبر وأمثاله مما يصعب على القلوب فهمه وعلى العقول إدراكه، ويمكن أن يكون كناية عما علم الله تعالى وقدره من اختلاط المؤمن والكافر في الدنيا واستيلاء أثمة الجور وأتباعهم على أثمة الحق وأتباعهم، واعلم أن المؤمنين إنما يرتكبون الآثام لاستيلاء أهل الباطل عليهم، وعدم تولي أثمة الحق بسياستهم فيعذرهم بذلك ويعفو عنهم، ويعذب أثمة الجور وأتباعهم بتسبيهم لجرائم من خالطهم مع ما يستحقون من جرائم أنفسهم. وانظر: صحيفة الأبرار ۲۱۷/۱، والأنوار النعمانية ۲۸۶۱-۲۸۸.

قال: لا.

قلت: فيشرب المسكر؟

قال: لا.

قلت: فيذنب؟

قال: نعم.

قلت: جعلت فداك لا يزني ولا يلوط ولا يرتكب السيئات، فأي شيء ذنبه؟

فقال: يا إسحاق قال الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَكِيرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَهُ ﴾ [النَّجُم: ٣٣] وقد يلم المؤمن بالشيء الذي ليس فيه مراد.

قلت: جعلت فداك أخبرني عن الناصب لكم يطهر بشيء أبداً؟

قال: لا.

قلت: جعلت فداك قد أرى المؤمن الموحد الذي يقول بقولي ويدين بولايتكم وليس بيني وبينه خلاف، يشرب المسكر ويزني ويلوط، وآتيه في حاجة واحدة فأصيبه معبس الوجه كالح اللون ثقيلاً في حاجتي بطيئاً فيها، وقد أرى الناصب المخالف لمّا آتي عليه ويعرفني بذلك فآتيه في حاجة فأصيبه طلق الوجه حسن البشر متسرعاً في حاجتي فرحاً بها يحب قضاءها، كثير الصلاة، كثير الصوم كثير الصدقة يؤدي الزكاة ويستودع فيؤدي الأمانة!

قال: يا إسحاق ليس تدرون من أين أوتيتم؟

قلت: لا والله جعلت فداك إلا أن تخبرني.

فقال: يا إسحاق: إن الله تعالى لما كان متفرداً بالوحدانية ابتدأ الأشياء لا من شيء، فأجرى الماء العذب على أرض طيبة طاهرة سبعة أيام بلياليها، ثم نضب الماء عنها فقبض قبضة من صفوة ذلك الطين، وهي طينة أهل البيت، ثم قبض قبضة من أسفل ذلك الطين وهي طينة شيعتنا، ثم اصطفانا لنفسه، فلو أن طينة شيعتنا تركت كما تركت طينتنا لما زنى أحد منهم ولا سرق ولا لاط ولا شرب المسكر ولا اكتسب شيئاً مما ذكرت، ولكن الله تعالى أجرى الماء المالح على أرض ملعونة سبعة أيام ولياليها، ثم نضب الماء عنها، ثم قبض قبضة وهي طينة ملعونة من حماً مسنون، وهي طينة خبال وهي طينة أعدائنا، فلو أن الله في ترك طينتهم كما أخذها لم تروهم في خلق الآدميين، ولم يقروا بالشهادتين ولم يصوموا ولم يصلوا ولم يزكوا ولم يحجوا البيت ولم تروا أحداً منهم بحسن خلق، ولكن الله تبارك وتعالى جمع الطينتين يحجوا البيت ولم تروا أحداً منهم بحسن خلق، ولكن الله تبارك وتعالى جمع الطينتين

اكتسبها وهو اكتساب مسحة الإيمان.

طينتكم وطينتهم، فخلطها وعركها عرك الأديم ومزجها بالماءين، فما رأيت من أخيك المؤمن من شر لفظ أو زنا أو شيء مما ذكرت من شرب مسكر أو غيره، فليس من جوهريته، ولا من إيمانه، إنما هو بمسحة الناصب اجترح هذه السيئات التي ذكرت، وما رأيت من الناصب من حسن وجه وحسن خلق، أو صوم، أو صلاة أو حج بيت أو صدقة، أو معروف، فليس من جوهريته، إنما تلك الأفاعيل من مسحة الإيمان

قلت: جعلت فداك فإذا كان يوم القيامة فمه؟ قال لي: يا إسحاق أيجمع الله الخير والشر في موضع واحد؟ إذا كان يوم القيامة نزع الله تعالى مسحة الإيمان منهم فردّها إلى شيعتنا ونزع مسحة الناصب بجميع ما اكتسبوا من السيئات فردّها إلى أعدائنا وعاد كل شيء إلى عنصره الأول الذي منه ابتدأ، أما رأيت الشمس إذا هي بدت، ألا ترى لها شعاعاً زاجراً متصلاً بها أو بايناً منها، قلت: جعلت فداك الشمس إذا هي غربت بدأ إليها الشعاع كما بدأ منها ولو كان بايناً منها لما بدأ إليها، قال: نعم يا إسحاق كل شيء يعود إلى جوهره الذي منه بدأ.

قلت: جعلت فداك تؤخذ حسناتهم فترد إلينا وتؤخذ سيئاتنا فترد إليهم؟

قال: أي والله الذي لا إله إلا هو.

قلت: جعلت فداك أجدها في كتاب الله تعالى؟

قال: نعم يا إسحاق.

قلت: أي مكان؟

قال لي: يا إسحاق أما تتلو هذه الآية ﴿إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَكِ وَعَمِلَ عَكَلًا مَثلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبُدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللَّهُ عَنْفُولًا تَحِيمًا ١٧٠ [الفروان: ٧٠] فلسم يبدل الله سيئاتهم حسنات إلا لكم والله يبدل لكم(١).

لم يكتف الرافضة بأن يحمل أهل السنة والجماعة أوزارهم، بل تمادوا في طغيانهم وتأويلهم للآيات القرآنية الكريمة، وجعلوا النبي ﷺ يتحمل أوزارهم وأن الله ﷺ قد غفرها له ﷺ، ووضعوا في ذلك عدة روايات موضوعة، نُتحف القارئ بنماذج من تلك المرويات:

١ - عن عبد الجبار بن كثير التميمي، قال: سمعت محمد بن حرب الهلالي أمير

<sup>(</sup>١) علل الشرائع ٢/٠٤٠-٤٩١، مختصر بصائر الدرجات ٢٢٣١-٢٢٤، بحار الأنوار ٢٤٦٠-٢٤٨، وانظر: تفسير نور الثقلين للحويزي ١٠/٣ و٩/٤ و٣٥–٤٠، ١٦٤/، ٢١٥، ٥٦٤.

المدينة يقول: سألت جعفر بن محمد ﷺ فقلت: يا ابن رسول الله في نفسي مسألة أريد أن أسألك عنها؟

قال: إن شئت أخبرتك بمسألتك قبل أن تسألني، وإن شئت فسل.

فقلت له: يا ابن رسول الله وبأي شيء تعرف ما في نفسي قبل سؤالي عنه؟

قال: بالتوسم والتفرس، أما سمعت قول الله الله و إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينتِ لِآمُتَوسِينَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينتِ لِآمُتَوسِينَ ﴿ إِنَّ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قال: فقلت له: يا ابن رسول الله فأخبرني مسألتي.

قال: أردت أن تسألني عن رسول الله على الله الله الله على الله على الله على الله على الله على الأصنام عن سطح الكعبة مع قوته وشدته وما ظهر منه في قلع باب القموص بخيبر والرمي بها وراءه أربعين ذراعاً، وكان لا يطيق حمله أربعون رجلاً، وقد كان رسول الله على الناقة والفرس والبغلة والحمار، وركب البراق ليلة المعراج، وكل من ذلك دون على الله في القوة والشدة؟

قال: فقلت له: عن هذا - والله - أردت أن أسألك يا ابن رسول الله فأخبرني؟ فقال: إن علياً ﷺ له برسول الله شرف وبه ارتفع، وبه وصل إلى إطفاء نار الشرك، وإبطال كل معبود دون الله على ولو علاه النبي على لحط الأصنام لكان بعلى ﷺ مرتفعاً ومشرفاً وواصلاً إلى حط الأصنام، ولو كان ذلك كذلك لكان أفضل منه. ألا ترى أن علياً ﷺ قال: لما علوت ظهر رسول الله ﷺ شرفت وارتفعت حتى لو شئت أن أنال السماء لنلتها؟ أما علمت أن المصباح هو الذي يهتدى به في الظلمة، وانبعاث نوره من أصله وقد قال على ١١٤ "أنا من أحمد كالضوء من الضوء". أما علمت أن محمداً وعلياً صلوات الله عليهما كانا نوراً بين يدى الله عَلَيْهُ قبل خلق الخلق بألفي عام وأن الملائكة لما رأت ذلك النور، رأت له أصلاً قد انشعب منه شعاع لامع فقالت: إلهنا وسيدنا ما هذا النور؟ فأوحى الله ﷺ إليهم هذا نور من نوري، أصله نبوة، وفرعه إمامة: أما النبوة فلمحمد عبدي ورسولي، وأما الإمامة فلعلى حجتى ووليي، ولولاهما ما خلقت خلقي. أما علمت أن رسول الله ﷺ رفع يدي على على الله بغدير خم حتى نظر الناس إلى بياض إبطيهما، فجعله مولى المسلمين وإمامهم، واحتمل الحسن والحسين عليه يوم حظيرة بني النجار. فلما قال له بعض أصحابه: ناولني أحدهما يا رسول الله، قال ﷺ: نعم الحامل أنا، ونعم الراكبان، وأبوهما خير منهما. وأنه على كان يصلِّي بأصحابه فأطال سجدة من سجداته، فلما سلم قيل له: يا رسول الله لقد أطلت هذه السجدة؟ فقال على: "إن ابني ارتحلني فكرهت أن أعجله حتى ينزل ". وإنما أراد بذلك رفعهم وتشريفهم، والنبي على رسول، نبي، إمام، وعلى على إمام ليس بنبي ولا رسول، فهو غير مطيق لحمل أثقال النبوة.

قال محمد بن حرب الهلالي: زدني يا ابن رسول الله.

فقال على ظهره يريد الله على خلوه الله على خلوه يريد بذلك أنه أبو ولده، وإمام الأثمة من صلبه، كما حول رداءه في صلاة الاستسقاء وأراد أن يعلم أصحابه بذلك أنه قد تحول الجدب خصباً.

قال: فقلت له: زدنى يا ابن رسول الله.

فقال ﷺ: احتمل رسول الله ﷺ علياً يريد بذلك أن يعلم قومه أنه هو الذي يخفف عن ظهر رسول الله ما عليه من الدين والعدات والأداء عنه من بعده.

قال: فقلت: يا ابن رسول الله زدني.

فقال على: إنه قد احتمله، وما حمل إلا لأنه على معصوم لا يحمل وزراً فتكون أقواله وأفعاله عند مجمع الناس حكمة وصواباً. وقد قال النبي على لعلي: يا على إن الله تبارك وتعالى حملني ذنوب شيعتك ثم غفرها لي، وذلك قوله على: ﴿ لِيَنْفِرَ لَكَ اللهُ مَا نَقَدَمُ مِن ذَنْكَ وَمَا تَأَخَّرُ الفَّنَح: ٢]. ولما أنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُ اللَّيْنَ المَنْوَا عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمْ الله المناس عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم وعلى نفسي وأخي، أطبعوا علياً فإنه مطهر، معصوم، لا يضل ولا يشقى، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَقُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالْطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِن تَوَلُّوا فَإِنَّما عَلَيْهِ مَا حُمِلْتُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا مُرْتَدُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلَا فَإِنَّا فَإِنْ وَعَلَى اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَيْكُمُ مِن فَلِي اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا مُعْتَلُولُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُؤْلُولُولُولُولُولُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ثم قال الصادق عليه لي: أيها الأمير لو أخبرتك بما في حمل النبي صلَّى الله عليه وآله علياً عند حط الأصنام من سطح الكعبة من المعاني التي أرادها به لقلت: إن جعفر بن محمد لمجنون، فحسبك من ذلك ما قد سمعت.

فقمت إليه وقبلت رأسه، وقلت: الله أعلم حيث يجعل رسالته(١).

عن عمر بن يزيد بياع السابري قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله في كتابه في كتابه

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع للصدوق (۱۱۱) ۱/۱۷۳-۱۷۰، معاني الأخبار ۳۵۰-۳۵۲، أربعون الشهيد الأول (۱۱۱) علل الشرائع للصدوق (۱۱۱) ۱۸۵۱-۱۷۵، تأويل الآيات الظاهرة للنجفي ۲۸۷/۱-۲۸۹، تفسير البرهان للبحراني ۲/۱۹۷، بحار الأنوار ۷۸/۳۸.

قال: ما كان له ذنب ولا هم، ولكن الله حمّله ذنوب شيعته ثم غفرها له(١).

٣ - عن محمد بن سعيد المروزي قال: قلت لرجل (!!!): أذنب محمد على قط؟
 قال: لا.

قلت: فقوله عَلى: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَلْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [الفَتْح: ٢] فما معناه؟

قال: إن الله حمّل محمداً ﷺ ذنوب شيعة علي ﷺ ثم خفر له ما تقدّم وما تأخر (۲).

عن أبي الحسن الثالث عليه أنه سُئل عن قول الله على: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَلْكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ [الفتح: ٢].

فقال ﷺ: وأي ذنب كان لرسول الله ﷺ متقدماً أو متأخراً، وإنما حمّله ذنوب شيعة علي ﷺ من مضى منهم ومن بقي منهم ثم غفرها له (٣).

• - عن المفضل بن عمر عن الصادق عليه قال: سأله رجل عن هذه الآية.

فقال: والله ما كان له ذنب، ولكن الله سبحانه ضمن له أن يغفر ذنوب شيعة علي علي الله ما تقدم من ذنبهم وما تأخر(٤).

ويشرح لنا أحد أحبار الرافضة كيفية تحمّل النبي على ذنوب الرافضة بشكل فلسفي صوفي ممزوج بالمصطلحات الصوفية الكفرية مثل وحدة الوجود والحقيقة المحمدية وغيرها من المصطلحات التي يهذي بها المتصوفة، فيقول:

ورد في عدة أخبار أنه حمّله ذنوب شيعة على والمعنى واحد، لأن المغفور له الذنب فرقة واحدة وهي الفرقة الناجية، وهم التابعون لأهل بيته ﷺ.

ثم أقول: إن هذا الخبر وما في معناه من الأخبار لم يزل في حجاب الخفاء لم يكشف عن وجهه الغطاء، فإني أرى الناس يروون ويسمعون أن الله حمّل رسول الله ويتكنوب شيعته أو شيعة أمير المؤمنين، ويكتفون بمجرد سماع ذلك ويسكتون عليه، ولم أجد إلى الآن أحداً يسأل: ما معنى تحمّل ذنب الغير وكيف يتعقل هذا؟ حتى يبلغ الأمر إلى أن ينسبه الله تعالى إلى رسوله المعصوم صريحاً، ويكون ذلك أحد أسباب تشنيع الملل الخارجة عن الإسلام.

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ١٩٥/٤، تفسير نور الثقلين ٥٤٥، تفسير القمي ٦٣٥، تأويل الآيات ٢/٩٥، بحار الأنوار ٨٩/١٧ و٢٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١٩٥/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ١٩٥/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير البرهان ١٩٥/٤، تفسير نور الثقلين ٥/٥٥، بحار الأنوار ٢٤/٦٨.

فنقول في بيان هذه النكتة على وجه الاختصار والله ولي الهداية: لقد علم المستحفظون من حملة الآثار أن الله تعالى أول ما ابتدأ في خلق الوجود نور نبيه على ثم خلق من أشعة نوره الشعشاني وجودات سائر الخلق، بمعنى أن من قبل منه خلق في الخلق الثاني التكليفي من شعاع نوره، ومن أنكر خلقه في الخلق المذكور من ظل نوره، وذلك بعدما كانوا في الخلق الأول الكوني متساوين في الخلق أمة واحدة، كلهم من أثر نوره المشرق في العالم منحصر في وجود الصادر الأول على مع من خلق من سنخ نوره وحقيقته وهم المعصومون الثلاثة عشر، وما صدر عنهم من الآثار، إما على سبيل الإقبال، وإما على نحو الإدبار، أما المدبرون فهم مطرودون عن بابه، ومحجوبون عن جنابه، لا نسب بينه وبينهم لأنهم منسوبون إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لِنَسَ مِنْ أَمْلِكَ إِنَّهُ عَمَّلُ غَيْرُ مَالِحٌ لَهُ المعنى الأعم، فهم كشعاع الشمس الأعم، فهم منسوبون إليه قد وصلوا نسبهم بنسبه، وسببهم بسببه، فهم كشعاع الشمس بالنسبة إليها، يدورون معه حيثما دار، لأنهم آخذون بحجزة أهل بيته، وأهل بيته بالنسبة إليها، يدورون معه حيثما دار، لأنهم آخذون بحجزة أهل بيته، وأهل بيته آخذون بحجزة، والحجزة النور.

وقد ورد أن كل نسب منقطع يوم القيامة إلا نسب رسول الله على، فافهم، فالشيعة ليست بأجنبية عنه على بأن تكون بينهم وبينه بينونة عزلة، كما أن الأشعة ليست بأجنبية من الشمس لأنها أشعتها صادرة عن إشراقها.

والشيعة إنما سميت شيعة لأنهم من شعاع نور أثمتهم وأصل ذلك النور رسول الله على الحقيقة ما بالديار سواه لابس مغفر.

وإذ تبينت هذا فنقول: إن الأمور المضافة إلى الشيء على قسمين: قسم هو من آثاره بغير واسطة كالأفعال الصادرة منه نفسه. وقسم: هو من آثار آثاره وهو أيضاً قد يضاف إليه في النسبة، لأن الآثار واقعة في ملكه وليست بأجنبية عنه، مثاله: الأدران العارضة للشخص فإنها قد تعرض جسده فتنسب إليه بغير إشكال، وقد تعرض ثوبه الذي هو ملكه ومع ذلك ينسب إليه فإنه يقال: اغسل درنك وطهره بالماء، ويراد به الدرن العارض لجسده، وقد يقال: اغسل درنك ويراد به الدرن العارض لثوبه، ومثل هذه النسبة شايع بين أهل العرف ولا ينكره أحد وكلتاهما عند أهل الحقيقة حقيقة، غير أن الأولى حقيقة أولية، والثانية حقيقة ثانوية.

ووجه كون الثانية نسبة حقيقته هو أنها وأمثالها نسب عارضة للشخص في مقام ظهوره بالمالكية حقيقة، وإن كان في مقام تجرده الذاتي منزهاً عنها، فافهم ولا أظنك تفهم، لكن لكل إشارة أهل يفهمها والكلام معه، والقوم حيث حُرموا عن رحيق التحقيق جعلوا أمثال هذه النسب من النسب المجازية ولا وجه لذلك ما دام

الحمل على الحقيقة ممكناً، والمقام منه ونظير ذلك ما يُنسب إلى الشخص من حيث هو هو، وما يُنسب إليه من حيث عروض إضافة له، ككونه أباً لشخص وابناً له إلى غير ذلك من عروضات إضافة له، وكلتا النسبتين حقيقة ليست من المجاز في شيء، كما يقال: زيد وارث عمرو، فإنه يُقال عليه من حيث كونه ابناً له لا من حيث كونه زيداً من حيث هو زيد، فافهم ومع ذلك الحمل حمل حقيقي لا مجازي.

وإذا تقرّر هذا فنقول: إن نسبة الذنب في الآية إلى النبي على من القسم الثاني، بمعنى أن الله تعالى نسب ذنوب شيعته إليه وحمّلها إياه لكونها صادرة عن أشعته من باب عروض الوسخ لثوبك الذي أنت لابسه، ونسبته إليك في التعبير، فإنك حامل لذلك الوسخ بواسطة الثوب، وإذا كنت في نفسك طيباً طاهراً لا وسخ فيك، وإنما غفرها الله لنبيه لله لأنها ليست ناشئة من ذوات أشعته من حيث هي أشعته، وإنما هي أعراض عارضة من لطخ طينة الأعداء ومجاورتها نظيره أيضاً الثوب قد يكون نعس العين كالمنسوج من شعر خنزير مثلاً، وهذا لا يطهر بالغسل، وقد يكون طاهر العين، وتعرضه النجاسة من خارج، كالأثواب المتنجسة، وهذا يطهر بالغسل لا محالة، وذنوب الشيعة من القسم الثاني، ولذا طهرها الله تعالى بفاضل نورانية نبيه الذي هو بمنزلة الماء فافهم وتبصر (۱).



<sup>(</sup>١) صحيفة الأبرار، ميرزا محمد تقي، ج١ ص١٧٥-١٧٧.

## الوثنية لا تزال موجودة

يقول الورداني ص٧٩: وهكذا يؤكد لنا ابن باز أنه يعيش بعقل الماضي عقل قدامى الحنابلة حيث لا زال يتصور أن الناس تعكف على القبور والأضرحة كما كان مشركو العرب يعكفون حول الأصنام.

الجواب: لا أدري هل يعيش الورداني على كوكب الأرض أم يعيش في المريخ، والعلامة ابن باز كلف تعالى حينما قال ذلك الكلام إنما يعيش عصره بواقعية، والورداني يعيش بالقاهرة، ولكي يتأكد من صحة كلام العلامة ابن باز كلف تعالى فليذهب إلى طنطا ويعاين قبر البدوي ليرى صدق كلام ابن باز كلف تعالى، وليذهب إلى قبر البدوي يوم مولده ليتأكد أن زوار البدوي أكثر من حجاج بيت الله الحرام في موسم الحج.

ولا أعلم هل سادته من الرافضة منحوه فرصة الذهاب إلى الكوفة أو إلى كربلاء أو مشهد ليرى الجموع الغفيرة التي تتمسح بالحجارة وتطوف بالقبور أم لا؟ مع أن زيارته متكررة لإيران كما يذكر بنفسه في كتبه.

والحقيقة أننا نظلم العرب في الجاهلية إذا اعتقدنا أن عكوفهم على الأصنام ليس له مثيل، وذلك إذا قارناهم بالمتصوفة والرافضة، فإننا نجد المتصوفة والرافضة وضعوا الكثير من الروايات التي تُوجب عكوفهم على قبور الأولياء المزعومين والأئمة المفترضين في العقول الواهية.

وناخذ الورداني في جولة سريعة في تراث الذين اعتنق دينهم ونبذ الإسلام وراءه من أجلهم ليتأكد عن يقين أنه لا يوجد في العالم دين يُقدّس القبور والأضرحة مثل قومه وأبناء دينه. وليقل بعد ذلك أننا نعيش غير الواقع الذي نعاصره. ولنأخذ زيارة قبر الحسين رفي كمثال على الوثنية التي يمارسها الرافضة.

#### زيارة قبر الحسين ﴿ يَعدل حجة وعمرة -

- ا عن محمد بن سنان قال: سمعت أبا الحسن الرضا عليه يقول: من أتى قبر الحسين عليه كتب الله له حجة مبرورة (١).
- ٢ عن عبد الله بن عبيد الأنباري قال: قلت لأبي عبد الله عليه: جعلت فداك إنه ليس كل سنة يتهيأ لي ما أخرج به إلى الحج؟

فقال: إذا أردت الحج ولم يتهيأ لك فأتِ قبر الحسين فإنها تُكتب لك حجة. وإذا أردت العمرة ولم يتهيأ لك فائت قبر الحسين فإنها تكتب لك عمرة (٢).

عن عبد الكريم بن حسان قال: قلت لأبي عبد الله عليه: ما يُقال: إن زيارة الحسين عليه تعدل حجة وعمرة؟

قال: إنما الحج والعمرة هاهنا، ولو أن رجلاً أراد الحج ولم يتهيأ له فأتاه كُتبت له حجة، ولو أن رجلاً أراد العمرة فلم يتهيأ له كُتبت له عمرة (٣).

- عن ابن أبي يعفور قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: لو أن رجلاً أراد الحج ولم يتهيأ له ذلك، فأتى الحسين ﷺ فعرّف عنده يجزئه ذلك من الحج<sup>(٤)</sup>.
- عن إبراهيم بن عقبة قال: كتبت إلى العبد الصالح الله إن رأى سيدي أن يخبرني بأفضل ما جاء في زيارة أبي عبد الله الحسين الله وهل تعدل ثواب الحج لمن فاته؟

فكتب على الحج لمن فاته الحج (٥).

- ٦ عن أبي خديجة عن رجل (!!!) سأل أبا جعفر ﷺ عن زيارة قبر الحسين.
   فقال: إنه يعدل حجة وعمرة (٢).
- ٧ عن أم سعيد الأحمسية قالت: قلت لأبي عبد الله عليه : أي شيء تذكر في زيارة قبر الحسين عليه من الفضل؟

قال: نذكر فيه يا أم سعيد فضل حجة وعمرة، وخيرها كذا، وبسط يده ونكس

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٠/٩٨، وسائل الشيعة ٢٢/١٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٣١/٩٨، وسائل الشيعة ٢٠/٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٣١/٩٨، وسائل الشيعة ٣٣٢/١٠، مستدرك الوسائل ٢٦٧/١٠.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٣٢/٩٨.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣٢/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٦٧/١٠–٢٦٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٣٢/٩٨.

أصابعه(١).

## زيارة قبر الحسين رها تعدل عشرين حجة بل افضل منها

- عن بشير الدهان قال: قال أبو عبد الله عليه الله المها مؤمن زار الحسين بن علي عليه عارفاً بحقه في غير يوم عيد كتبت له عشرون حجة وعشرون عمرة مبرورات متقبلات وعشرون غزوة مع نبي مرسل وإمام عادل (٢).
- عن علي بن معمر عن بعض أصحابنا (!!!) قال: قلت لأبي عبد الله على: إن فلاناً أخبرني أنه قال لك: إني حججت تسع عشرة حجة وتسع عشرة عمرة.
   فقلت له: حج حجة أخرى واعتمر عمرة أخرى تكتب لك زيارة قبر الحسن على.

فقال: أيما أحب إليك أن تحجّ عشرين حجّة وتعتمر عشرين عمرة، أو تُحشر مع الحسين عليه؟

فقلت: لا، بل أحشر مع الحسين ﷺ.

قال: فزر أبا عبد الله عليه (٣).

٣ \_ عن يزيد بن عبد الملك قال: كنت مع أبي عبد الله عليه فمرّ يوماً على حُمُرٍ. قال: أين يريد هؤلاء؟

قلت: قبور الشهداء.

قال: فما يمنعهم من زيارة الشهيد الغريب؟

فقال له رجل من العراق: وزيارته واجبة؟!

قال: زيارته خير من حجة وعمرة، حتى عدّ عشرين حجة وعمرة. ثم قال: مبرورات متقبلات.

قال: فوالله ما قمت عنده حتى أتاه رجل فقال له: إني حججت تسعة عشر حجة فادعُ الله لي أن يرزقني تمام العشرين.

قال: فهل زرت الحسين؟

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٣/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٥٩/١٠-٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٣٤/٩٨ و٨٥، مستدرك الوسائل ٢٦٨/١٠، من لا يحضره الفقيه ٥٨٠/٢، الأمالي للصدوق (!!!) ٢٠٦-١٠٠، ثواب الأعمال للصدوق (!!!) ٨٩٠، روضة الواعظين للفتال ١٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) التهذيب ٤٨/٦، وسائل الشيعة ٣٤٨/١٠، بحار الأنوار ٣٨/٩٨.

- عن زيد الشحام عن أبي عبد الله ﷺ قال: زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل عشرين حجة، وأفضل من عشرين عمرة وحجة (٢).
- - عن شهاب عن أبي عبد الله عليه قال: سألني فقال: يا شهاب كم حججت من حجة؟

فقلت: تسعة عشر حجة.

فقال لي: تتمها عشرين حجة تحسب لك بزيارة الحسين النظالاً).

# زيارة قبر الحسين ﷺ أفضل من إحدى وعشرين حجة وتعدل اثنتين وعشرين حجة

عن حذیفة بن منصور قال: قال أبو عبد الله ﷺ: کم حججت؟
 قلت: تسعة عشر.

قال: فقال: أما إنك لو أتممت أحداً وعشرين حجة لكنت كمن زار الحسين الله (٤).

عن أبي سعيد المدائني قال: دخلت على أبي عبد الله على فقلت: جعلت فداك
 آتي قبر الحسين؟

قال: نعم يا أبا سعيد ائت قبر الحسين ابن رسول الله ﷺ أطيب الأطيبين وأطهر الطاهرين وأبر الأبرار، فإذا زرته كتبت لك اثنتان وعشرون حجة (٥).

## زيارة قبر الحسين رفي تعدل خمساً وعشرين حجة

عن أبي سعيد المدائني قال: دخلت على أبي عبد الله عليه فقلت: جعلت فداك آتى قبر الحسين عليه؟

<sup>(</sup>۱) الكافي ٥٨١/٤، بحار الأنوار ٣٠/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٧٢/١، الوافي ٥٣/٨، مزار المشهدي ٣٣٣-٣٣٤، كامل الزيارات لابن قولويه ٣٠٦، ثواب الأعمال للصدوق (!!!) ٩٤.

 <sup>(</sup>۲) الكافي ٤٠/٥، التهذيب ٤٧/٦، وسائل الشيعة ٣٤٧/١٠، بحار الأنوار ٤١/٩٨، مستدرك الوسائل
 ٢٧٣/١٠ الوافي ٨٥٣/٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٤٢/٩٨، وسائل الشيعة ٢٠/١٠، مستدرك الوسائل ١٠/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٤٢/٩٨، مستدرك الوسائل ج١٠ ص٧٧٤.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٨/٩٨–٢٩، مستدرك الوسائل ٢٦٥/١٠: فإذا زرته كتبت لك اثنتان وعشرون عمرة.

قال: نعم يا أبا سعيد ائت قبر الحسين ابن رسول الله على أطيب الأطيبين وأطهر الطاهرين وأبر الأبرار، فإذا زرته كتبت لك خمسة وعشرون حجة (١).

## زيارة قبر الحسين رهم تعدل ثمانين حجة

عن مالك بن عطية عن أبي عبد الله على قال: من زار قبر أبي عبد الله على كتب الله له ثمانين حجة مبرورة (٢).

## زيارة قبر الحسين ريالة تعدل الف حجة

عن محمد بن مسلم عن أبي عبد الله على قال: ما خلق الله خلقاً أكثر من الملائكة، وإنه لينزل كل يوم سبعون ألف ملك فيأتون البيت المعمور فيطوفون به، فإذا هم طافوا نزلوا فطافوا بالكعبة، فإذا طافوا بها أتوا قبر النبي على فسلموا عليه، ثم أتوا قبر الحسين على فسلموا عليه، ثم أتوا قبر الحسين على فسلموا عليه، ثم عرجوا، وينزل مثلهم أبداً إلى يوم القيامة.

وقال على من زار أمير المؤمنين عارفاً بحقه غير متجبر ولا مُتكبر كتب الله له أجر مائة ألف شهيد، وغفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وبُعث من الآمنين وهوّن عليه الحساب واستقبله الملائكة، فإذا انصرف شيّعته إلى منزله، فإن مرض عادوه، وإن مات تبعوه بالاستغفار إلى قبره.

قال: ومن زار الحسين عليه عارفاً بحقه كتب الله له ثواب ألف حجة مقبولة، وألف عمرة مقبولة، وغفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر (٣).

## زيارة قبر الحسين ريالية تعدل حجة مع النبي ريالية

<sup>(</sup>١) الكافي ٨/١/٤، بحار الأنوار ٤١/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٧٣/١، الوافي ٨/٥٥٪.

<sup>(</sup>٢) كتاب المزار للمفيد ٤٧، بحار الأنوار ٣٤/٩٨ و٤٢، وسائل الشيعة ٣٥٠/١٠، مستدرك الوسائل ١٠٤/١٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٥٧/٩٧، وانظر: وسائل الشيعة ٣٤٧/١٠.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوا ٣٠/٩٨، مستدرك الوسائل للنوري ٢٦٨/١٠.

## زيارة قبر الحسين رفي تعدل ثلاث حجج مع النبي عليه

## زيارة قبر الحسين رها تعدل خمسين حجّة مع النبي الله

عن محمد بن صدقة قال: قلت لأبي عبد الله على: ما لمن زار قبر الحسين عليه؟

قال: تكتب له حجة مع رسول الله ﷺ.

قال: فقلت له: جُعْلِتُ فداك حجّة مع رسول الله ﷺ؟

قال: نعم، وحجّتان.

قال: قلت له: جعلت فداك حجتان؟

قال: نعم وثلاث.

فما زال يعد حتى بلغ عشراً.

قال: فقلت له: جعلت فداك عشر حجج مع رسول الله ﷺ؟

قال: نعم وعشرون حجّة.

قلت: جعلت فداك عشرون؟

فما زال يعد حتى بلغ خمسين فسكتُ (٢).

الراوي والإمام في مزاد علني في الثواب، ولو لم يسكت الراوي لبلغ الثواب إلى أكثر من مليون حجة مع النبي عليه.

## زيارة قبر الحسين رضي تعدل تسعين حجّة مع النبي عليه

عن الحسين بن أبي غندر، عمن حدّثه (!!!) عن أبي عبد الله عليه قال: كان الحسين بن علي عليه ذات يوم في حجر النبي عليه يلاعبه ويضاحكه.

فقالت عائشة: يا رسول الله ما أشدّ إعجابك بهذا الصبي؟

فقال لها: وكيف لا أحبّه ولا أعجب به وهو ثمرة فؤادي وقرّة عيني، أما إن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٦/٩٨، وسائل الشيعة ٣٥٣/١٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٤٣/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٧٥/١٠.

أمتي ستقتله، فمن زاره بعد وفاته كتب الله له حجة من حججي. قالت: يا رسول الله حجة من حججك؟

قال: نعم وحجتين من حججي.

قال: حجتين من حججك؟

قال: نعم وأربعة.

قال: فلم تزل تزاده ویزید ویضعّف حتی بلغ تسعین حجة من حجج رسول الله ﷺ بأعمارها(۱).

## 

## زيارة قبر الحسين رفي تعدل الف حجة مع النبي عليه

رُوي (!!) أنه دخل النبي على يوماً إلى فاطمة على فهيأت له طعاماً من تمر وقرص وسمن، فاجتمعوا على الأكل هو وعلي وفاطمة والحسن والحسين على الأكل

فلما أكلوا سجد رسول الله ﷺ وأطال سجوده، ثم بكى، ثم ضحك ثم جلس. وكان أجرأهم في الكلام عليّ ﷺ، فقال: يا رسول الله رأينا ما رأينا منك اليوم ما لم نره قبل ذلك؟

فقال ﷺ: إني لما أكلت معكم فرحت وسررت بسلامتكم واجتماعكم فسجدت لله تعالى شكراً. فهبط جبرائيل ﷺ يقول: سجدت شكراً لفرحك بأهلك؟

فقلت: نعم.

فقال: ألا أخبرك بما يجري عليهم بعدك؟

فقلت: بلى يا أخى جبرائيل.

قال: أما ابنتك فهي أول أهلك لحاقاً بك بعد أن تُظلم ويؤخذ حقها، وتُمنع إرثها، ويُظلم بعلها ويُكسر ضلعها، وأما ابن عمك فيُظلم ويُمنع حقه ويُقتل، وأما

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ۳۵/۹۸، مستدرك الوسائل ۲٦٨/١٠-٢٦٩، وفي وسائل الشيعة ٣٥٢/١٠: سبعين حجّة من حجج رسول الله بأعمارها.

 <sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۳٤/۹۸ و ٤٢، مستدرك الوسائل ٢٧٤/١٠.

الحسن فإنه يُظلم ويُمنع حقه ويُقتل بالسم. وأما الحسين فإنه يُظلم ويُمنع حقه وتُقتل عترته وتطؤه الخيول ويُنهب رحله، وتُسبى نساؤه وذراريه، ويُدفن مرمّلاً بدمه ويدفنه الغرباء.

فبكيت وقلت: وهل يزوره أحد؟

قال: يزوره الغرباء.

قلت: فما لمن زاره من الثواب؟

قال: يكتب له ثواب ألف حجّة وألف عمرة كلها معك، فضحك(١).

ومن مظاهر الوثنية الواضحة عند الرافضة أن زيارة قبر الحسين والله يوم عرفة أفضل من الوقوف بعرفات، وهذا التفضيل نتيجة طبيعية لتفضيل الرافضة كربلاء على مكة المكرمة، ورغبة منا في الاختصار ولئلا يتبجح الورداني بأن هذا كذب على أبناء دينه وملته نستعرض بعض الروايات التي وضعت لترغيب الروافض في زيارة قبر الحسين وترك الحج والوقوف بصعيد عرفات الطاهر، وأن ثواب الزيارة يفوق كثيراً الثواب في الوقوف بعرفات، إضافة إلى سبب جوهري عند الرافضة في ذلك التفضيل ألا وهو: إن زوار الحسين في لا يوجد فيهم ابن زنا، بخلاف الذين يقفون على صعيد عرفات الطاهر فإن فيهم أبناء زنا، حيث إن الرافضة يعتقدون أنهم وحدهم من أصلاب آبائهم بنكاح وغيرهم من سفاح (۲) ولا أظن أن الورداني الحديث عهد بالتشيع يعجبه هذا الكلام.

وإليك بعض روايات الرافضة التي تنضح بالكذب:

١ - عن بشير الدّهان قال: قلت لأبي عبد الله عليه: ربما فاتني الحج فأعرّف عند قبر الحسين عارفاً بحقه؟

قال: أحسنت يا بشير، أيما مؤمن أتى قبر الحسين على عارفاً بحقه في غير يوم عبد كتب الله له عشرين حجة وعشرين عمرة مبرورات مقبولات، وعشرين غزوة مع نبي مرسل أو إمام عادل، ومن أتاه في يوم عيد كتب الله له مائة حجة ومائة عمرة ومائة غزوة مع نبي مرسل أو إمام عادل.

قلت: وكيف لي بمثل هذا الموقف؟

فنظر إلي شبه المغضب، ثم قال: يا بشير إن المؤمن إذا أتى قبر الحسين عليه يوم عرفة واغتسل من الفرات، ثم توجه إليه كتب الله له بكل خطوة حجة بمناسكها.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٤٤/٩٨، مستدرك الوسائل ٧٥/١٥٧٠-٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا "الرافضة وطهارة المولد".

ولا أعلم إلا أن قال: وغزوة(١).

٢ عن يونس بن ظبيان عن أبي عبد الله على قال: من زار قبر الحسين على يوم عرفة كتب الله له ألف ألف حجة مع القائم على، وألف ألف عمرة مع رسول الله على، وعتق ألف ألف نسمة، وحملان ألف ألف فرس في سبيل الله تعالى، وسمّاه الله على عبدي الصديق آمن بوعدي، وقالت الملائكة: فلان صديق زكّاه الله من فوق عرشه، وسُمّي في الأرض كروبياً (٢).

والإنسان العاقل يتعجب من هذه الملايين المتدفقة على زيارة القبر ولكن إذا عرف السبب بطل العجب.

٣ ـ عن علي بن أسباط عن بعض أصحابنا (!!!) عن أبي عبد الله على قال: قلت له: إن الله يبدأ بالنظر إلى زوّار قبر الحسين بن علي على على عشية عرفة قبل نظره إلى أهل الموقف؟

قال: نعم.

قلت: وكيف ذلك؟

قال: لأن في أولئك أولاد زنا وليس في هؤلاء أبناء زنا<sup>(٣)</sup>.

ومن اعتقادات الرافضة أن من زار قبر الحسين الله يوم العاشر من محرم ودعا بدعاء مخصوص تدعو به الملائكة عند زيارتها للقبر فله مليون درجة، وكمن قُتل مع الحسين المحسين الم

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) الكافي ٥٨٠/٤، التهذيب ٣٦/٦، من لا يحضره الفقيه ٣٤٦/٢، أمالي الصدوق ١٢٧، بحار الأنوار ٨٥/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٨٢/١، مفاتيح الجنان ٤٤٩، كتاب المزار للمفيد ٥٦-٥٧، وسائل الشيعة ٣٥/١٠، الوافي للفيض الكاشاني ٥٥٣/٨.

<sup>(</sup>۲) التهذيب ۲/۹۱-۵۰، بحار الأنوار ۸۸/۹۸، مستدرك الوسائل ۲۸۵/۱۰، كتاب المزار للمفيد 3۵، وسائل الشيعة ۹/۱۰-۳۲۰.

<sup>(</sup>٣) التهذيب ٦/٥٠-٥١، معاني الأخبار ٣٩١، بحار الأنوار ٨٥/٩٨، مستدرك الوسائل ٢٨٣/١، وسائل الشيعة ٢٨٣/١، من لا يحضره الفقيه ٢٧٤٧.

## المعتزلة في العصر الحديث

يقول الورداني ساخراً ومستهزئاً بسماحة العلامة ابن باز كلله تعالى وغفر له، حيث يقول ص٧٩: "ولا زال يتصور أن خصوم الحنابلة من الجهمية والمعتزلة والأشاعرة لا زالوا على قيد الحياة وهو يستخدم في مواجهتهم نفس المصطلح القديم وهو أهل البدع".

ولا أعلم هل قول الورداني عن علم أم أنه نتيجة التخدير العقدي والفكري الذي يعيشه في دنيا الوهم والخيال والغطرسة؟

فهل يستطيع باحث مهما كان اتجاهه أن يُنكر وجود أمثال هذه التيارات الفكرية المنحرفة في أفكار كثير من المعاصرين؟

وليس من اللازم التسمية بتلك المسميات - عدا الأشعرية - حتى لا تكون موجودة في ساحة الفكر المعاصر. بل الأسس الفكرية والعقائدية لتلك المسميات موجودة فعلاً في أرض الواقع، والعلامة ابن باز كله تعالى ليس جاهلاً أو ساذجاً حتى يقول ذلك الكلام، بل مقصوده كله تعالى أن من يعتقد بتلك العقائد وإن اختلفت التسمية فهو ضال مبتدع، ويوافقه في ذلك جميع العلماء المقتفين آثار النبي كله، فهو كله تعالى لا يتكلم بأشياء مثالية بل عن أمور واقعية محسوسة بين ظهراني المسلمين.

ونعود للمعتزلة ونسأل نفس سؤال الورداني: هل فعلاً إن المعتزلة فرقة اندثرت وليس لها امتداد فكري في عقول بعض المعاصرين؟ وهل فعلاً إن الكلام عن المعتزلة والفرق الأخرى لا جدوى من طرحه ومناقشته باعتبار أن ذلك ماض وليس له حضور في الواقع؟ وما الجدوى من مناقشة أفكارهم لا سيما وقد أصبحوا في خبر كان؟ وغير ذلك من الأسئلة التي يطرحها الجهلة أمثال الورداني.

الواقع يُثبت أن تلك الفرق لها وجود فكري بل مؤسسات رسمية تدعمها وتحاول نشرها وفرضها على الناس، فالأشعرية مثلاً تهتم بها كثير من الجامعات في

الدول العربية والإسلامية وتُدرّسها وتعمل على نشرها وتُضلّل من لم يأخذ بها. وكذلك المعتزلة يُطبّل لها كثير من الكُتاب المعاصرين وينادي بها تارة باسم الحرية وتارة باسم التجديد، ووجود الرافضة أكبر دليل على الوجود الاعتزالي، حيث إن الكثير من الأسس عند الرافضة إنما هي انعكاس للتأثر الرافضي بالمعتزلة، ولا أظن أن الورداني يُدرك هذه الحقيقة، والورداني نفسه يعتقد بأفكار المعتزلة أثناء تقلباته الفكرية قبل ارتداده واعتناق دين الرافضة.

وفي هذا المبحث نعرض ملامح من الأفكار الاعتزالية لدى بعض الكتّاب المعاصرين (١) لنرى هل يقتنع الورداني بوجود المعتزلة أم أن ذلك من أوهام علماء الكتاب والسنة.

وللمعتزلة - أو بالأصح فكر الاعتزال - شأن في عصرنا الحديث، ولولا ذلك الشأن ما اجتهدنا في التعريف بهذه الفرقة وأفكارها ومبادئها ولاعتبرناها من الفرق التي اندثرت في التاريخ، ذلك أن فضح مباحثها من خلال فكر الشيعة الرافضة أو تزييف مناهجها من خلال مناهج الأشاعرة، وإنما يتم في ثنايا الرد على الرافضة والقواعد المنهجية للاعتزال لما أطل خلفهم في عصرنا هذا برؤوسهم، ونادوا بما أودعته المعتزلة من مناهج واتخذوا من سبيل المدح لهم والثناء على "تحررهم" و"عقلانيتهم"! ذريعة إلى نشر آرائهم الفاسدة، والاستتار تحت شعار الاعتزال لدس السم في الفكر الإسلامي التوحيدي السليم.

نعم! قالوا: أليس المعتزلة من "المسلمين"؟! ألا يحق لنا الاقتباس منهم والرجوع إليهم! وما لنا "نجمد" مع الجامدين من الفقهاء والأئمة والمحدثين من السلف ونلتزم طريقهم ولا نقتبس عن المعتزلة "ثوريتهم" التي تتناسب ومقتضيات عصرنا الراهن؟! تلك هي مجمل دعاواهم وملخص قولهم الذي أرادوا به القضاء على عقيدة المسلمين والتفافهم حول كتابهم من خلال تلبيس الحق بالباطل - بعد أن نجحت جهودهم في إزاحة شريعة الحق عن الساحة - وهو شأن المفسدين في كل زمان ومكان.

وقد بدأت جذور ذلك الأمر تظهر في بعض البلاد الإسلامية بعد أن ذاعت المبادئ الثلاثة التي أطلقها الصهاينة من خلال الثورة الفرنسية ليتمكنوا من خلالها من هدم الخلقية البشرية عامة وإقامة المجتمع اليهودي على أنقاضها، وهي مبادئ "الحرية - المساواة - العدل".

<sup>(</sup>۱) نقلاً عن كتاب "المعتزلة بين القديم والحديث" ص١٢٥-١٤٠ للأستاذين: محمد العبدة وطارق عبد الحليم بتصرف يسير جداً.

"والحرية" تعني أن يتحرر الإنسان من كل القيم والأعراف والأديان ويفعل ما يحلو له كالبهيمة، وإن تمحك دعاتها في معاني الحرية السياسية أو الفكرية التي لم يقف الإسلام حائلاً في سبيلها يوماً من الأيام داخل الإطار الشرعي لها.

"والمساواة" تعني أن لا فرق بين مسلم ونصراني ومجوسي بل الكل مشتركون في صفة الإنسانية فهم إخوة بهذا المعنى، ولا معنى للتفريق بينهم بسبب العقيدة، فلتسقط الأديان كلها باسم المساواة، وليتح الشر باسم الإنسانية، وسبحان القائل: ﴿وَنَىٰ عَنكَ ٱلْيُهُودُ وَلاَ النَّمَرَىٰ حَتَى تَنَيِّعَ مِلْتُهُم اللهِ اللهِ اللهُ وقال: ﴿وَدُوا مَا عَنِيمٌ قَدْ بَدَتِ الْبَعْضَاةُ مِن أَفْوَهِهم وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُم أَكْبُر الله عِمران: ١١٨]. فكيف السبيل للاتحاد مع أمثال هؤلاء من المشركين؟!

"والعدل" يعني نزع الثروات من أيدي مالكيها بدعوى سلامة التوزيع وردّها إلى فئة من اليهود المسيطرين على الاقتصاد العالمي كله، وما تجارب الشيوعية والاشتراكية والرأسمالية إلا أفكاراً يهودية في أصلها ومنشئها.

وقد ساعدت على نشر الأفكار الهدامة المؤسسات التي أقامها الصهاينة لتكون شعاراً لهم ينشرون من ورائه تلك الخبائث كنوادي الروتاري والليونز، وهي مؤسسات ماسونية تنتشر في العالم كله لامتصاص طاقته وثرواته واجتذاب علية القوم فيه للاستفادة منهم. وقد سرت عدوى "التحرر" و"العقلانية" وأمثالها إلى الوطن الإسلامي نتيجة الاختلاط بين الشرق والغرب في مطلع القرن الماضي عن طريق البعثات التعليمية وغيرها، فتأثر تلامذة البعثات بما وجدوه في أوربا ونقلوا ذلك في كتبهم - بقصد أو بدون قصد - كرفاعة الطهطاوي وخير الدين التونسي، إلى أن جاء دور جمال الدين الأسد آبادي - المعروف بالأفغاني - وهو إيراني المولد والمنشأ تربى في أحضان الرافضة (۱) وقد قام بالعديد من الأعمال التي كان لها أسوأ الأثر في العالم الإسلامي رغم ما يحلو للبعض من المسلمين "الطبين" أن يدعوه باسم "باعث الشرق"! وباعث الشرق هذا كان مؤسساً ورئيساً لأكبر محفل ماسوني في الشرق، وترقى في درجات الماسونية إلى أعلى المراتب.

ولا مجال للإطالة في الحديث عن جمال الدين هذا إلا بمقدار ما ينبغي أن نعرفه كأستاذ لمحمد عبده صاحب المدرسة العقلية الاعتزالية - التي اصطلح على تسميتها بالمدرسة الإصلاحية! - والتي ظهرت أوائل هذا القرن في مصر وخرج من عباءتها كثير

<sup>(</sup>۱) راجع: الإسلام والحضارة الغربية، محمد محمد حسين، ودعوة جمال الدين الأفغاني في الميزان، مصطفى فوزي غزال ص٣٨٠.

من الكتّاب الذين اتهموا بالدَّخَل في دينهم من بعد مثل طه حسين، الذي وضع كتاب الشعر الجاهلي فحشاه بالكفر البواح وحوكم بسببه في مصر وعزل من منصبه بالجامعة.

ثم تتابعت الكتابات الهدامة المستترة تحت ستار الاعتزال والتحرر والعقلانية تنخر في جسد الأمة المسلمة بعد أن سقطت الخلافة - التي كانت آخر درع يُتقى به كيد المفسدين - فظهرت كتابات طه حسين عن الشعر الجاهلي ثم عن مستقبل الثقافة في مصر وضرورة نبذ "التقاليد الشرقية" جملة وتفصيلاً. كذلك كتابات قاسم أمين عن "تحرير المرأة"، وقد تمحّك هؤلاء بلفظ الحرية ودعوى العقلانية والتقدم، وامتدحوا الاعتزال والمعتزلة واعتبروهم الأجدر بالاتباع في "تراثنا الإسلامي"!

تساءل أحمد أمين في كتابه "ضحى الإسلام": "والآن يحق لنا أن نتساءل: هل في مصلحة المسلمين موت الاعتزال وانتصار المحدثين"? (١) ثم أعلن أنه ليس في صالحهم القضاء على الاعتزال، بل كان من الواجب على المعتزلة والمحدثين أن يستمرا كحزبين أحدهما تقدّمي والآخر محافظ! ليستفيد المسلمون من كليهما! (٢) وما أبعد هذا الفكر عن الفهم الإسلامي المستوحى من أحاديث رسول الله على التي تقرر أن هناك طائفة واحدة منصورة ظاهرة على الحق وأنها وحدها الناجية دون سائر الفرق الاثنتين والسبعين.

ويعلن أحمد أمين في صراحة: "في رأيي أن من أكبر مصائب المسلمين موت المعتزلة "(٣).

ولم يكن هذا الرأي الذي عبّر عنه أحمد أمين، بشأن دور الاعتزال، وأهميته وضرورة تبني المسلمين له في طرق البحث ومنهاجه، رأياً ارتآه وحده بل عرف عند كثير غيره من الكتّاب الذين لمعت أسماؤهم في هذه الحقبة الأخيرة من الزمان.

فهذا كاتب آخر هو زكي نجيب محمود - الذي تبنى الوضعية المنطقية (٤) كنظرية يدين بها - يزعم أنه إن كان لنا أن نحيي جزءاً من تراثنا الإسلامي فليكن هو الاعتزال، يقول في "تجديد الفكر العربي": يبدو لكاتب هذه الصفحات أن أهم

<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام ٢٠٢/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٠٣/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٧/٣.

<sup>(</sup>٤) وفحواها إنكار عالم الغيب في صورة مستترة هي ادعاء أنه ليس لنا شأن بما لا يخضع لتجاربنا ويمكننا تحسسه، فالألفاظ التي لا يوجد لها رصيد في الواقع المحسوس المجرب لا تعني شيئاً، ويجب أن ينصب جهد الناس على ما في إمكانهم تحقيقه والتحقق منه، أما عالم الغيب فهو دائرة الإحساس والمشاعر لا غير، وهي صورة معدلة خبيثة لإنكار الغيب بالكلية دون التصريح بذلك، مراعاة للوسط الذي يعيشه الكاتب، ولاستدراج من ينفرون من دعوى الإلحاد المباشرة.

جماعة يمكن لعصرنا أن يرثها في وجهة نظرها.. أعني أن يرثها في طريقتها ومنهاجها عند النظر إلى الأمور هي جماعة المعتزلة التي جعلت العقل مبدأها الأساسي كلما أشكل الأمر "(١).

ويؤكد ذلك بعد صفحات فيقول: "فما زلت أرى أنه لو أراد أبناء عصرنا أن يجدوا عند الأقدمين خيطاً فكرياً ليتمسكوا بطرفه فيكونوا على صلة موصولة بشيء من تراثهم، فذلك هو الوقفة المعتزلية من المشكلات القائمة "(٢).

وهذا المسكين قد وقع في خطأ كان لا بد له من الوقوع فيه نظراً لانشغاله طوال حياته بالفكر الغربي دراسة وتحليلاً وتسلية كما عبر بنفسه في مقدمة كتابه المذكور إلا سنوات قليلة أخذ "يعب فيها التراث عبّاً" على عجل بنظر المستشرقين لا بنظر المؤمن، هذا الخطأ هو اعتقاد أن أهل السنة والجماعة كانوا يقفون بالمرصاد لمحاولات إعمال العقل في مجال الطبيعة والحياة بحرية وانطلاق، وهو أمر ما كان في يوم من الأيام، وإنما يشهد التاريخ أن الصراع بين أهل السنة وبين غيرهم من الفرق الضالة كان بسبب إدخال العقل في مجال الغيب أولاً، ومحاولة تحكيمه في نصوص الشارع الثابتة التي توجه الحياة البشرية بكليات وقواعد قد رضيها الله سبحانه لخلقه - وهو أعلم بهم -، ثانياً، أما في مجال العلوم الطبيعية والتجريبية فعلى أمثال هؤلاء المفسدين إبراز دليل واحد يستدلون به على وقوف أهل السنة والجماعة في وجه تلك العلوم أو عدم إعمال العقل فيها، وحتى مهاجمة أهل السنة للفلاسفة إنما كانت في الجانب الميتافيزيقي الذي خاضوا فيه غمار العلوم الإلهية بعقولهم القاصرة فخرجوا إلى الكفر البواح كما فعل ابن سينا والفارابي، بينما لم ينكر أحد على ابن سينا وضعه لكتاب "القانون في الطب" مثلاً، وإنما ادعاءات هؤلاء كلها محض باطل وتجنِّ وهوى، ولما كان الإسلام يعالج في مبادئه وأساسياته قواعد اجتماعية وتشريعات دولية وسياسية واقتصادية تصادمت في كثير منها مع تلك الاتجاهات الهدامة، كان لهم في المواقف الاعتزالية التي قدمت العقل فيما لا يمكن الحكم فيه خير سند في دعواهم للقضاء على الشريعة الإسلامية والنهج الرباني.

وقد تناثرت تلك الدعاوي عن المعتزلة في العديد من أعمال بعض الباحثين والمحدثين، كما ذكرنا، فمدحوا الاعتزال وتابعوا المستشرقين ونقلوا عنهم ما أوردوه في تحسينه وتزيينه.

<sup>(</sup>۱) تجديد الفكر العربي ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٢٣.

يقول عرفان عبد الحميد في كتابه "دراسات في الفرق والعقائد الإسلامية" تحت عنوان: أهمية المعتزلة في الفكر الإسلامي: "المعتزلة أول مدرسة كلامية ظهرت في الإسلام وكان لها دور كبير في تطور الفكر الديني والفلسفي فيه، فهي التي أوجدت الأصول العقلية للعقيدة الإسلامية!! وجعلت للنزعة العقلية في الفكر الإسلامي مكانة مرموقة، ورفعت من شأن العقل وأحكامه وقدرته في الوصول إلى الحقيقة "(1).

ولا نحتاج إلى التعليق، حيث سبق أن بيّنًا موقف أهل السنة من "العقل" ومجالاته، وبيّنًا المجال الذي عملت فيه النزعة العقلية في الإلهيات فأنتجت ذلك الضلال والانحراف. ولكن أنّى لمثل هذا الباحث أن يتفهم موقف الإسلام في مثل تلك الأمور وهو ينقل عن المستشرقين نص كلامهم مرتئياً له وموافقاً عليه، فيقول: "المعتزلة تمثل أول محاولة في الفكر الإسلامي تعرضت لمسألة الصلة بين الحقائق الدينية وأحكام العقل وذلك (بقوة فكرية عجيبة وثبات عظيم وحاول حلها بطريقة مبتكرة)" وما بين القوسين منقول عن سوزانا فلزر في مقدمة كتاب المعتزلة وواضح تبنيه لهذا الرأي الاستشراقي! فالله الله في المسلمين وعقائدهم أيها الباحثون المجددون.

ولو ذهبنا نتتبع هذا التيار الذي انتشر في الكتابات الحديثة لطال الحديث ولكننا نكتفي بما ذكرنا ليكون دليلاً وشاهداً على صحة ما ذهبنا إليه من محاولة الفكر الاعتزالي العودة إلى السطح - من خلال مفاهيم التحرر والتقدم والعقلانية - محمولاً على أقلام بعيدة كل البعد عن منهج الإسلام الصافي الأصيل.

ومما يدعو للأسف أن هذا الاتجاه - بشكل أقل حدة - قد تعدى إلى بعض الفضلاء ممن ينتمون للحركة الإسلامية في عصرنا، فالدكتور عدنان زرزور يقدم رسالته عن الحاكم الجشمي ومنهجه في التفسير وينقل ثناء الشيخ محمد أبو زهرة على المعتزلة في كتابه "تاريخ المذاهب الإسلامية" مؤيداً هذا الثناء فيقول: "قال - أي أبو زهرة - حفظه الله: أولاً: إن هؤلاء - أي المعتزلة - يعدون فلاسفة الإسلام حقاً لأنهم درسوا العقائد الإسلامية دراسة عقلية مقيدين أنفسهم بالحقائق الإسلامية غير منطلقين في غير ظلها، فهم يفهمون نصوص القرآن فهماً فلسفياً، ويغوصون في فهم الحقائق التي تدل عليها غير خالعين للشريعة ولا متحللين من النصوص "(٢)!(٢).

<sup>(</sup>١) دراسات في الفرق والعقائد الإسلامية ١٢٥.

 <sup>(</sup>٢) والتحلل من النصوص إما أن يكون رفضها كما فعلت الملاحدة أو بتأويلها وتحريفها عن مواضعها كما فعلت المعتزلة والشيعة وسائر المؤولة المبتدعة.

<sup>(</sup>٣) عدنان زرزور، الحاكم الجشمي ٢١.

كما أنه يدعو "للإفادة من منهج المعتزلة العقلي - ومن سائر المناهج الكلامية الأخرى - في الدفاع عن الإسلام وشرح حقائقه أمام مناوئيه ومخالفيه من أتباعه والغرباء عنه على حد سواء "(۱)، فهل يا ترى في منهج المتكلمين وطريقة المعتزلة ما يُدفع به عن الإسلام بحق؟!

ثم يدّعي الدكتور عدنان دعوى عريضة خالف فيها منطوق ومفهوم نصوص ثابتة صريحة عن رسول الله على كحديث الفرق الثلاثة والسبعين وحديث الفرقة المنصورة الذي رواه مسلم فقال: "وليس في تاريخ الإسلام فرقة واحدة تستطيع أن تزعم لنفسها فهم العقيدة الإسلامية على الوجه الأكمل حتى يكون كل من خالفها في شيء ضالاً مبتدعاً أو من أهل الزيغ والأهواء (٢)! ولا تخلو فرقة واحدة من الغلو في جانب والتفريط في جانب آخر، وليست مهمتنا الانتصار لفرقة على أخرى أو تعميق الخلاف بين هذه الفرق " (٢).

والعجب العجاب مما قاله! فقد اشتملت هذه الفقرة وحدها على ثلاثة أخطاء مركبة، أولها: قوله: إنه لا توجد فرقة واحدة فهمت العقيدة الإسلامية على الوجه الأكمل! فأين قول رسول الله على: "لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق" رواه مسلم. وأين قوله على: "ستفترق أمتي إلى ثلاث وسبعين فرقة إحداها الناجية" رواه الترمذي، وأين فرقة أهل السنة والجماعة التي من زعمائها أئمة الإسلام: مالك والشافعي وأحمد وأبو حنيفة وابن تيمية وابن القيم وابن كثير مالك والشافعي وأحمد وأبو حنيفة وابن تنمية وابن القيم وإن اختلفوا في ومحمد بن عبد الوهاب. وغيرهم كثير كثير ممن اتفقت عقائدهم وإن اختلفوا في بعض الفروع!؟ وهل العقيدة الإسلامية بهذا القدر من الصعوبة ليتعذر فهمها على أي طائفة طوال هذه القرون؟!

أوليس معنى ما تقدم من أنه "حتى يكون من خالفها في شيء ضالاً ومبتدعاً أو من أهل الزيغ والأهواء "إنكاراً صريحاً لوجود أهل الأهواء ابتداء إذ أين تذهب بأقوال أئمة الإسلام التي تحذر من اتباع أهل الأهواء والبدع؟ وكفانا في ذلك ما أورده الشاطبي في الاعتصام الجزء الأول عن أهل الأهواء والتحذير منهم وكلام أئمة السنة فيهم. ونترك للقارئ المسلم الحكم على صحة أقواله وتقييمها من خلال ما طالع في ثنايا بحثنا.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٨.

<sup>(</sup>٢) وعلامة التعجب من عنده.

<sup>(</sup>٣) الحاكم الجشمي ١٨.

ثانيها: قوله 'ولا تخلو فرقة واحدة من الغلو في جانب والتفريط في جانب آخر '!

ونقول: إن سمة أهل السنة الوسطية لا إلى إفراط ولا إلى تفريط كما وصفهم ابن تيمية بقوله: "وهم (أهل السنة والجماعة) وسط في باب أفعال الله على بين المعتزلة والمكذبين بالقدر والجبرية النافين لحكمة الله ورحمته وعدله. وفي باب الوعد والموعيد، بين الوعيدية الذين يقولون بتخليد عصاة المسلمين في النار وبين المرجئة الذين يجحدون بعض الوعيد وما فضل الله به الأبرار على الفجار. وهم وسط في أصحاب رسول الله على بين الغالي في بعضهم الذي يقول فيهم بإلهية أو نبوة، والجافي فيهم الذي يكفر بعضهم أو يفسقه وهو خيار هذه الأمة "(١).

وثالثها: قوله: "وليست مهمتنا اليوم الانتصار لفرقة على أخرى..".

ونقول: بل إن مهمتنا الأساسية في الحياة هي إظهار عوار الباطل الذي تشتمل عليه أقاويل تلك الفرق الاثنتين والسبعين، كما إن من مهمتنا مناهضة الكفر والإلحاد سواء بسواء، والمقبول من العمل هو ما كان خالصاً صواباً، خالصاً لوجه الله تعالى وصواباً على سنة رسوله هي، فالتلفيق ومحاولة التقارب المزعوم بين الفرق هو بمثابة الطعن في صحة عقيدة الحق التي عليها أهل السنة والجماعة، عقيدة السلف الصالح، وعقيدة صحابة رسول الله هي.



<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، الجواب الصحيح ٨/١.

## المدرسة الإصلاحية الحديثة

يمكن للباحث من خلال كتابات عديدة من الكُتّاب، في بضع العقود الماضية، أن يتلمس آثار مدرسة فكرية مميزة ينتمي إليها فكر هؤلاء الكتّاب وآراؤهم، يُستدل عليها بوحدة الآراء، وتقارب المفاهيم، وتُميز بتشابه الموضوعات، وتلاقي المقاصد والغايات. هذه المدرسة - التي لم تتخذ صبغة رسمية - تفجأ القارئ المسلم بتلك الدعاوي والآراء، التي هي امتداد لما عرف بالمدرسة الإصلاحية، وزعماؤها: السير أحمد خان الهندي وجمال الدين الأسد آبادي ومن بعده الشيخ محمد عبده، في نهاية القرن الماضي، وهي كذلك إحياء للمنهج الاعتزالي في تناول الشريعة، وتحكيم العقل فيما لا يحتكم فيه إليه.

ويمكن تحديد ما تجتمع عليه آراء تلك المدرسة في كلمة واحدة هي "التطوير" أو العصرانية كما تترجم عن الإنجليزية Modernism وما تعنيه من تناول أصول الشريعة وفروعها بالتعديل والتغيير، تبعاً للمناهج العقلية التي اصطنعها الغرب حديثاً، أو ما تُمليه عقليات أرباب ذلك المذهب، التي تتلمذت لتلك المناهج. . ولا يسلم من هذا التطوير أمر من أمور الشريعة كأصول الفقه والحديث أو التفسير أو مسائل الفقه كالحجاب والطلاق أو تعدد الزوجات، والحدود أو الطامة التي عرفت بالتقارب بين الأديان.

على رأس تلك المدرسة السير أحمد خان الهندي، الذي منح لقب "سير" من قبل السلطات البريطانية تكريماً له، والذي يرى أن القرآن الكريم هو المصدر الوحيد الذي يجب أن نستقي منه أحكام الشريعة، والأحاديث لا يُعتدّ بها في هذا الشأن لتأخر تدوينها، ولأن أكثريتها أحاديث آحاد لا تفيد يقيناً، كما يحل الربا البسيط في التجارة والمعاملات، ويرفض عقوبة الرجم والحرابة، وينفي شرعية الجهاد لنشر الدين.

ويُحل سيد أمير علي - تلميذ أحمد خان - زواج المسلمة من كتابي، والاختلاط بين الرجل والمرأة، كذلك يرى محمد أسد (۱) أن الله سبحانه لا يُوصف

<sup>(</sup>١) هو المستشرق النمساوي الأصل (ليوبولد فايس) أسلم عام ١٩٢٦ إثر عمله في السعودية لفترة طويلة.

إلا بالصفات السلبية (أي ليس كذا وكذا..) تماماً كما قالت المعتزلة (١)، وينحو منحى محمد عبده في إنكار المعجزات المادية، كتفسير إهلاك أصحاب الفيل بوباء الحصبة أو الجدري الذي حملته الطير الأبابيل!

ومن المعاصرين الأحياء، ينادي د. محمد فتحي عثمان بتطوير العقيدة والشريعة معاً في كتابه عن الفكر الإسلامي والتطور، ويزيد الدكتور حسن الترابي خطوة فيدعو إلى تجديد أصول الفقه حيث يقول: "إن إقامة أحكام الإسلام في عصرنا تحتاج إلى اجتهاد عقلي كبير وللعقل سبيل إلى ذلك لا يسع عاقل إنكاره، والاجتهاد الذي نحتاج إليه ليس اجتهاداً في الفروع وحدها، وإنما هو اجتهاد في الأصول أيضاً "(٢).

ويشكك محمد سعاد جلال في إمكانية وجود نص قاطع في الشريعة ثبوتاً ودلالة، حتى القرآن الكريم، الذي وإن كان ثابتاً من جهة النقل، إلا أن الظن يتطرق إليه من قبل الدلالة.

ويدعو عبد اللطيف غزالي إلى دثر التراث كله حيث يقول: "وأما علوم سلف المسلمين فهي شيء متخلف غاية التخلف بالنسبة لما لدينا، ولا أقول لما لدى الأوربيين من علوم.. "(").

وفي مجال الفقه يعبر د. فتحي عثمان عن حجاب المرأة ومسألة عدم الاختلاط بقوله: "فإذا التقى الرجل بالمرأة في ظروف طبيعية هادئة محكمة، فلن يغدو هذا اللقاء قارعة شديدة الوقع. . سيألف الرجل رؤية المرأة ومحادثة المرأة ومعاملة المرأة، في إطار من الدين والخلق تحدد معالمه تربية الأسرة وعرف المجتمع ورعاية الدولة، وستألف المرأة بدورها الرجل فيهدأ السعار المضطرم ولا يكون هناك مجال للانحراف والشذوذ، وتتجمع لدى الطرفين خبرات وحصانات وتجارب".

سبحان الله العظيم! وكأن تجربة الأوربيين في الاختلاط لقرون عديدة أنتجت الخبرات والحصانات، وكفلت الإحصان للمرأة والرجل! إن هذا إلى جانب كونه افتياتاً على الشريعة الحنيفة، فهو جهل بالفطرة الإنسانية التي يعلم حقيقتها خالقها سبحانه.

ويعلن عبد اللطيف غزالي: "نحن اليوم لا نجد حرجاً في التفكير في تقييد حق الرجل في الأربع وتقييد حقه في الطلاق "(٤).

<sup>(</sup>١) عن مفهوم تجديد الدين، بسطامي محمد سعيد ص١٥١.

<sup>(</sup>Y) عن بحث 'الدعوة إلى التجديد في منهج النقد عند المحدثين ، عصام أحمد البشير لنيل درجة الماجستير من جامعة الرياض.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ٦٠.

أما في الحدود فيرى حسن الترابي أن الردة الفكرية التي لا يصاحبها خروج على نظام الدولة لا تستوجب إقامة الحد، ويعني بالردة الفكرية الكفر الاعتقادي بالتعبير الشرعي.

ويرى الدكتور محمد فتحي عثمان أن عقوبة الردة كانت لضرورة عسكرية أملتها الظروف على عهد رسول الله ﷺ.

أما عن التقارب بين الأديان فيرى عبد العزيز كامل أن منطقة الشرق الأوسط هي منطقة التوحيد بدياناتها الثلاث: الإسلام والمسيحية واليهودية، وهو ما يؤكده كذلك فهمي هويدي ومحمد سعيد عشماوي(١).

أما عبد الله غزالي فيشرح معنى الإسلام! بقوله: "الإسلام هو أن تسلم وجهك لله وأنت محسن، وأي امرئ كان هذا حاله فإنه مسلم سواء كان مؤمناً بمحمد أو كان من اليهود أو النصارى أو الصابئين".

ويبين أن الجنة ليست حكراً على المسلمين الموحدين وأن الدين المنجي عند الله ليس الإسلام وحده! فيقول: "لماذا يعتقد أتباع كل دين أن الله يختصهم بالجنة ويذر غيرهم وأكثر الناس في النار؟" ثم يؤكد أن حقيقة الشرك هي العداء بين الأديان (٢).

وبعد: فليحذر الشباب من تلك الدعوات الباطلة وإن تحلت بالأسماء الرنانة واللافتات المضيئة التي تتحدث عن العقل والتحرر والتجديد والتوفيق، أو تستتر خلف تلك الفرق التي تعلقت باسم الإسلام في تاريخه رغم ضلالها وانحرافها.



<sup>(</sup>١) جريدة الأخبار المصرية ١٩٧٩/١٠/١٧ نقلاً عن بحث الدعوة إلى التجديد.

٧) نظرات في الدين ص١٦-٢٤.

## الأشاعرة

يقول الورداني ص٧٩: وفي الوقت الذي يهاجم فيه ابن باز الأشاعرة - وهم فرقة من فرق أهل السنة الذين يدّعي التحدث بلسانهم - ويعتبرهم من أهل البدع، يعود ويناقض نفسه بقوله: "وهذه هي عقيدة أهل السنة والجماعة من أصحاب رسول الله على وأتباعهم بإحسان وهي التي نقلها الإمام أبو الحسن الأشعري كلك في كتابه "المقالات" عن أصحاب الحديث وأهل السنة ونقله غيره من أهل الإيمان".

الجواب: يبدو أن الورداني لا يعي ما يقول ولا ما يسطره من هذيان فخلط الحابل بالنابل.

وسماحة الشيخ العلامة ابن باز - كله وغفر له - لم يكن متناقضاً كما زعم هذا الرافضي، بل إن قوله هذا مما أجمع العلماء على أن الإمام أبا الحسن الأشعري كله تعالى من أثمة أهل السنة والجماعة وكتابه "الإبانة عن أصول الديانة" من الكتب التي تنتهج عقيدة أهل السنة والجماعة، والفرقة التي تُسمى بالأشاعرة بعيدة كل البعد عن منهجه وعقيدته، بل هي أخذت عنه ما مر في المرحلة الثانية من حياته كله تعالى، حيث إنه مر في حياته بثلاث مراحل فكرية: المرحلة الأولى: كان معتزلياً وأقام على الاعتزال أربعين سنة ثم نبذه بعد أن سبر غوره وكشف وهتك ستره، والمرحلة الثانية: أثبت الإمام الأشعري كله تعالى الصفات العقلية السبعة وهي: والمرحلة الثانية: والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام، وتأويل الخبرية كالوجه واليدين والقدم والساق ونحو ذلك كما قال ابن كثير كله تعالى. والحال طريقته في الإبانة التي صنفها آخراً.

والأشاعرة ليسوا من أهل السنة والجماعة وليس كما يزعم الرافضي الجاهل، وذلك أن الفاحص لعقيدة الأشاعرة يجد أنهم يباينون أهل السنة والجماعة في كثير من العقائد.

يقول فضيلة الشيخ سلمان العلوان في كتابه القيم "القول الرشيد في حقيقة التوحيد" ص٥٧: اعلم أن المذاهب المخالفة لمذهب السلف في باب الأسماء والصفات، كالمعتزلة، والجهمية، والأشاعرة، والماتريدية، والإباضية، والمفوضة كثيرة جداً، وأكثر هذه المذاهب الضالة شيوعاً مذهب الأشاعرة، كثير من كتب التفسير والحديث والأصول تمتلئ به. وكثير من أتباع هذا المذهب يسمون أنفسهم أهل السنة والجماعة، فكثيراً ما يرد في عبارات بعض علماء الأشاعرة: "اتفق أهل السنة ، و هذا مذهب أهل السنة والجماعة"، ويعنون بذلك مذهب الأشاعرة.

والأشاعرة ليسوا في عداد أهل السنة والجماعة، لا في باب الأسماء والصفات، ولا في كثير من أبواب العقيدة، إنما هم في عداد أهل الفرقة والضلالة، وفيهم أيضاً، أو في أكثرهم: إرجاء، وجبر، وشيء من التجهم، فإنهم يوافقون الجهمية في كثير من أصولهم.

ومن زعم أن الأشاعرة من أهل السنة والجماعة، فهو إما جاهل بمذهب السلف وحقيقته. فهذا يجب عليه أن لا يقفو ما ليس به علم، فإن الكلام بلا علم جهل وضلال. وإما صاحب هوى، وباطل، يجادل بالباطل ليدحض به الحق. اهـ.

وسنحاول جاهدين إبراز تلك الفروقات بينهم وبين أهل السنة في العقيدة مع الجزم بأنه لا تصح نسبتهم إلى أهل السنة ولا يعني بذلك وصف بعض الذين يوافقونهم في تأويل بعض الصفات بأنهم أشاعرة كما يحلو لبعض طلبة العلم الذين تطاولوا على بعض العلماء المشهورين، وأيضاً لا نحكم بصواب من يوافقونهم في ذلك.

وفيما يلي نستعرض الأصول المنهجية لمذهب الأشاعرة بإيجاز (١) لندرك عن علم ويقين بأن الأشاعرة ليسوا كما يزعم الورداني.

#### الأول: مصدر التلقي:

مصدر التلقي عند الأشاعرة هو العقل، وقد صرّح الجويني والرازي والبغدادي والغزالي والآمدي والإيجي وابن فورك والسنوسي وشرّاح الجوهرة وسائر أئمتهم بتقديم العقل على النقل عند التعارض، وعلى هذا يرى المعاصرون منهم، ومن هؤلاء السابقين من صرّح بأن الأخذ بظاهر الكتاب والسنة أصل من أصول الكفر وبعضهم خففها فقال: هو أصل الضلالة!!

<sup>(</sup>١) باختصار عن "منهج الأشاعرة في العقيدة" لفضيلة الشيخ الدكتور سفر الحوالي ص٣٦-٥٧.

#### الثاني: إثبات وجود الله:

ومعلوم أن مذهب السلف هو أن وجوده تعالى أمر فطري معلوم بالضرورة، والأدلة عليه في الكون والنفس والآثار والآفاق والوحي أجلُّ من الحصر، ففي كل شيء له آية وعليه دليل.

أما الأشاعرة فعندهم دليل يتيم هو دليل "الحدوث والقدم" وهو الاستدلال على وجود الله بأن الكون حادث وكل حادث فلا بد من محدث قديم، وأخص صفات الله هذا القديم مخالفته للحوادث وعدم حلولها فيه، ومن مخالفته للحوادث إثبات أنه ليس جوهراً ولا عرضاً ولا جسماً ولا في جهة ولا مكان. الخ. ثم أطالوا جداً في تقرير هذه القضايا، هذا وقد رتبوا عليه من الأصول الفاسدة ما لا يدخل تحت العد مثل إنكارهم لكثير من الصفات كالرضا والغضب والاستواء بشبهة نفي حلول الحوادث في القديم ونفي الجوهرية والعرضية والجهة والجسمية. الى آخر المصطلحات البدعية التي جعلوا نفيها أصولاً وأنفقوا الأعمار والمداد في شرحها ونفيها، ولو أنهم قالوا الكون مخلوق وكل مخلوق لا بد له من خالق لكان أيسر وأخصر، مع أنه ليس الدليل الوحيد ولكنهم تعمدوا موافقة الفلاسفة حتى في ألفاظهم (١).

#### الثالث: التوحيد:

التوحيد عند أهل السنة والجماعة معروف بأقسامه الثلاثة وهو عندهم أول واجب على المكلف، أما الأشاعرة قدماؤهم ومعاصروهم فالتوحيد عندهم هو نفي التثنية أو التعدد ونفي التبعيض والتركيب والتجزئة أي حسب تعبيرهم "نفي الكمية المتصلة والكمية المنفصلة" ومن هذا المعنى فسروا الإله بأنه الخالق أو القادر على الاختراع وأنكروا بعض الصفات كالوجه واليد والعين لأنها تدل على التركيب والأجزاء عندهم.

أما التوحيد الحقيقي وما يقابله من الشرك ومعرفته والتحذير منه فلا ذكر له في كتب عقيدتهم إطلاقاً ولا أدري أين يضعونه أفي كتب الفروع؟ فليس فيها، أم يتركونه بالمرة؟ فهذا الذي أجزم به.

<sup>(</sup>۱) انظر: جميع الأبواب الأولى من أي كتاب في عقيدتهم، ومجموع الفتاوى ٢/٢-٢٢، وأول شرح الأصفهانية، ويلاحظ أن تعمدهم استخدام كلمة (حادث) سببه أنهم لو قالوا (مخلوق) لألزمهم الفلاسفة بأن هذا هو موضع النزاع ولا يستدل بالدعوى على نفسها في نظرهم، ومع هذا فالفلاسفة يقولون الكون قديم ولا نسلم أنه حادث، فالأشاعرة كما قال شيخ الإسلام: (لا للإسلام نصروا ولا للفلاسفة كسوا).

أما أول واجب عند الأشاعرة فهو النظر أو القصد إلى النظر أو أول جزء من النظر أو. . إلى آخر فلسفتهم المختلف فيها، وعندهم أن الإنسان إذا بلغ سن التكليف وجب عليه النظر ثم الإيمان واختلفوا فيمن مات قبل النظر أو في أثنائه. . أيحكم له بالإسلام أم بالكفر؟!

وينكر الأشاعرة المعرفة الفطرية ويقولون إن من آمن بالله بغير طريق النظر فإنما هو مقلد، ورجّح بعضهم كفره واكتفى بعضهم بتعصيته، وهذا ما خالفهم فيه الحافظ ابن حجر تظفه ونقل أقوالاً كثيرة في الرد عليهم، وإن لازم قولهم تكفير العوام بل تكفير الصدر الأول(١).

#### الرابع: الإيمان:

الأشاعرة في الإيمان مرجئة جهمية أجمعت كتبهم قاطبة على أن الإيمان هو التصديق القلبي، واختلفوا في النطق بالشهادتين أيكفي عند تصديق القلب أم لا بد منه، قال صاحب الجوهرة:

## وفسسر الإسمان بالتصديق والنطق فيه الخلف بالتحقيق

وقد رجّع الشيخ حسن أيوب من المعاصرين أن المصدق بقلبه ناج عند الله وإن لم ينطق بهما، ومال إليه البوطي. فعلى كلامهم لا داعي لحرص النبي على أن يقول عمه أبو طالب لا إله إلا الله، لأنه لا شك في تصديقه له بقلبه، وهو ومن شابهه على مذهبهم من أهل الجنة!

هذا وقد أولوا كل آية أو حديث ورد في زيادة الإيمان ونقصانه أو وصف بعض شُعبه بأنها إيمان أو من الإيمان<sup>(٢)</sup>.

#### الخامس: القرآن:

وقد أفردت موضوعه لأهميته القصوى، وهو نموذج بارز للمنهج الأشعري القائم

<sup>(</sup>۱) عن هذه الفقرة انظر: نهاية الإقدام للشهرستاني ۹۰، شرح الكبرى ۳-٤، غاية المرام للآمدي ۱٤٩، كبرى اليقينيات (للبوطي) ۹۱-۹۳، الله على سعيد حوى: ۱۳۱، أركان الإيمان لوهبي غاوجي ۳۰. وبخصوص أول واجب والمعرفة الفطرية انظر: درء تعارض العقل والنقل ج۷، ۸، ۹ كلها، الإنصاف للباقلاني ۲۲، الإرشاد ۳، المواقف ۳۲-۳۵، الشامل ۱۲۰، أصول الدين للبغدادي ۲۵۵-۲۵۵، فتح الباري ۳۵۷/۳۵، ۳۲۱، ۳۸۷/۳۶.

 <sup>(</sup>۲) انظر: الإنصاف ٥٥، الإرشاد ٣٩٧، غاية المرام ٣١١، المواقف ٣٨٤، الإيمان لشيخ الإسلام: أكثره
 رد عليهم فلا حاجة لتحديد الصفحات، تبسيط العقائد الإسلامية، حسن أيوب ٢٩-٣٣، كبرى
 اليقينيات ١٩٦.

على التلفيق الذي يسميه الأشاعرة المعاصرون "التوفيقية"، حيث انتهج التوسط بين أهل السنة والجماعة وبين المعتزلة في كثير من الأصول فتناقض واضطرب.

فمذهب أهل السنة والجماعة أن القرآن كلام الله غير مخلوق وأنه تعالى يتكلم بكلام مسموع تسمعه الملائكة وسمعه موسى الملائدة

ومذهب المعتزلة أنه مخلوق. أما مذهب الأشاعرة فمن منطلق التوفيقية - التي لم يحالفها التوفيق - فرقوا بين المعنى واللفظ. فالكلام الذي يثبتونه لله تعالى هو معنى أزلي أبدي قائم بالنفس ليس بحرف ولا صوت ولا يوصف بالخبر ولا الإنشاء. واستدلوا بالبيت المنسوب للأخطل النصراني:

## إن الكلام لفي الفؤاد وإنما جعل اللسان على الفؤاد دليلا

أما الكتب المنزلة ذات الترتيب والنظم والحروف - ومنها القرآن - فليست هي كلامه تعالى على الحقيقة بل هي "عبارة عن كلام الله النفسي. والكلام النفسي شيء واحد في ذاته لكن إذا جاء التعبير عنه بالعبرانية فهو توراة وإن جاء بالسريانية فهو إنجيل، وإن جاء بالعربية فهو قرآن، فهذه الكتب كلها مخلوقة ووصفها بأنها كلام الله مجاز لأنها تعبير عنه".

واختلفوا في القرآن خاصة فقال بعضهم: إن الله خلقه أولاً في اللوح المحفوظ ثم أنزله في صحائف إلى سماء الدنيا، فكان جبريل يقرأ هذا الكلام المخلوق ويبلغه لمحمد على وقال الآخرون: إن الله أفهم جبريل كلامه النفسي وأفهمه جبريل لمحمد على فالنزول نزول إعلام وإفهام لا نزول حركة وانتقال (لأنهم ينكرون على الله). ثم اختلفوا في الذي عبر عن الكلام النفسي بهذا اللفظ والنظم العربي من هو؟ فقال بعضهم: هو جبريل، وقال بعضهم: بل هو محمد الها!

واستدلوا بمثل قوله تعالى: ﴿إِنَّمُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ الْحَاقَة: ١٠] في سورتي الحاقة والانشقاق حيث أضافه في الأولى إلى محمد على وفي الأخرى إلى جبريل بأن اللفظ لأحد الرسولين "جبريل أو محمد على " وقد صرّح الباقلاني بالأول وتابعه الجويني.

قال شيخ الإسلام: "وفي إضافته تعالى إلى هذا الرسول تارة وإلى هذا تارة على أنه إضافة بلاغ وأداء لا إضافة إحداث لشيء منه وإنشاء كما يقول بعض المبتدعة الأشعرية من أن حروفه ابتداء جبريل أو محمد على مضاهاة منهم في نصف قولهم لمن قال أنه قول البشر من مشركي العرب".

وعلى القول أن القرآن الذي نقرؤه في المصاحف مخلوق سار الأشاعرة

المعاصرون وصرحوا، فكشفوا بذلك ما أراد شارح الجوهرة أن يستره حين قال: "يمتنع أن يقال أن القرآن مخلوق إلا في مقام التعليم"(١).

### السادس: القدر:

أراد الأشاعرة هنا أن يوفقوا بين الجبرية والقدرية فجاؤوا بنظرية الكسب وهي في مآلها جبرية خالصة لأنها تنفي أي قدرة للعبد أو تأثير، أما حقيقتها النظرية الفلسفية فقد عجز الأشاعرة أنفسهم عن فهمها فضلاً عن إفهامها لغيرهم ولهذا قيل: مما يقال ولا حقيقة تحته معقولة تدنو إلى الأفهام الكسب عند البهشمي وطفرة النظام عند البهشمي وطفرة النظام

ولهذا قال الرازي الذي عجز هو الآخر عن فهمها: "إن الإنسان مجبور في صورة مختارة".

أما البغدادي فأراد أن يوضحها فذكر مثالاً لأحد أصحابه في تفسيرها شبه فيه اقتران قدرة الله بقدرة العبد مع نسبة الكسب إلى العبد "بالحجر الكبير قد يعجز عن حمله رجل ويقدر آخر على حمله منفرداً به فإذا اجتمعا جميعاً على حمله كان حصول الحمل بأقواهما، ولا خرج أضعفهما بذلك عن كونه حاملاً"!!

وعلى مثل هذا المثال الفاسد يعتمد الجبرية وبه يتجرأ القدرية المنكرون، لأنه لو أن الأقوى من الرجلين عذّب الضعيف، وعاقبه على حمل الحجر فإنه يكون ظالماً باتفاق العقلاء، لأن الضعيف لا دور له في الحمل، وهذه المشاركة الصورية لا تجعله مسؤولاً عن حمل الحجر.

والإرادة عند الأشاعرة معناها "المحبة والرضا" وأولوا قوله تعالى: ﴿وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرُ ﴾ [الزُّمَر: ٧] بأنه لا يرضاه لعباده المؤمنين! فبقي السؤال وارداً عليهم: وهل رضيه للكفار أم فعلوه وهو لم يرده؟

وفعلوا بسائر الآيات مثل ذلك.

ومن هذا القبيل كلامهم في الاستطاعة، والحاصل أنهم في هذا الباب خرجوا عن المنقول والمعقول ولم يعربوا عن مذهبهم فضلاً عن البرهنة عليه!! (٢٠).

<sup>(</sup>١) عن القرآن عندهم انظر: الإنصاف ٩٦-٩٧ وما بعدها، الإرشاد ١٢٨-١٣٧، أصول الدين ١٠٧، المواقف ٢٩٣، شرح الباجوري على الجوهرة ٦٤-٢٦، ٨٤، متن الدردير ٢٥ من مجموع المتون، التسعينية وقد استغرق موضوع الرد عليهم في القرآن أكثر مباحثها ومن أعظمها وأنفسها ما ذكره في الوجه السابع والسبعين فليراجع.

 <sup>(</sup>۲) الإنصاف: ٥٥-٤٦، بهوامش الكوثري، الإرشاد: ١٨٧-٢٠٣، أصول الدين: ١٣٣، نهاية الإقدام:
 ٧٧، المواقف: ٣١١، شفاء العليل ٢٥٩-٢٦١ وغيرها.

## السابع: السبية وأفعال المخلوقات:

ينكر الأشاعرة الربط العادي بإطلاق وأن يكون شيء يؤثر في شيء، وأنكروا كل اباء سببية في القرآن، وكفّروا وبدّعوا من خالفهم، ومأخذهم فيها هو مأخذهم في القدر، فمثلاً عندهم: من قال أن النار تحرق بطبعها أو هي علة الإحراق فهو كافر مشرك لأنه لا فاعل عندهم إلا الله مطلقاً، حتى أن أحد نحاة الأندلس من دولة الموحدين التومرتية الأشعرية هدم "نظرية العامل" عند النحاة مدعياً أن الفاعل هو الله!!

قالوا إن الأسباب علاقات لا موجبات حتى أنهم يقولون: الرجل إذا كسر الزجاجة ما انكسرت بكسره وإنما انكسرت عند كسره، والنار إذا أحرقت ما تحرق ما احترق بسببها وإنما احترق عندها لا بها فالإنسان إذا أكل حتى شبع ما شبع بالأكل وإنما شبع عند الأكل.

#### الثامن: الحكمة الغائبة:

ينفي الأشاعرة قطعاً أن يكون لشيء من أفعال الله تعالى علّة مشتملة على حكمة تقضي إيجاد الفعل أو عدمه، وهذا نص كلامهم تقريباً، وهو رد فعل لقول المعتزلة بالوجوب على الله، حتى أنكر الأشاعرة كل لام تعليل في القرآن، وقالوا إن كونه يفعل شيئاً لعلّة ينافي كونه مختاراً مريداً.

وهذا الأصل تسميه بعض كتبهم 'نفي الغرض عن الله ويعتبرونه من لوازم التنزيه، وجعلوا أفعاله تعالى كلها راجعة إلى محض المشيئة ولا تعليق لصفة أخرى – كالحكمة مثلاً – بها، ورتبوا على هذا أصولاً فاسدة كقولهم بجواز أن يُخلّد الله في النار أخلص أوليائه ويُخلّد في الجنة أفجر الكفار، وجواز التكليف بما لا يُطاق.

وسبب هذا التأصيل الباطل عدم فهمهم ألا تعارض بين المشيئة والحكمة أو المشيئة والرحمة. ولهذا لم يثبت الأشاعرة الحكمة مع الصفات السبع واكتفوا بإثبات الإرادة مع أن الحكمة تقتضي الإرادة والعلم وزيادة حتى أن من المعاصرين من أضافها مثل سعيد حوى (١).

#### التاسع: النبوات:

يختلف مذهب الأشاعرة عن مذهب أهل السنة والجماعة في النبوات اختلافاً بعيداً، فهم يقررون أن إرسال الرسل راجع للمشيئة المحضة - كما في الفقرة السابقة -

<sup>(</sup>۱) انظر: المواقف: ۳۳۱، شرح الكبرى: ۳۲۱، ۳۲۳، شرح أم البراهين: ۳۲، النبوات: ۱٦٣- ۲۳۰، مجموع الفتاوى: ۲۹/۱۹۱، وقد أطال ابن القيم في رد شبه الأشاعرة في شفاء العليل: انظر مثلاً ص ۲۹۱ إلى ۵۲۱، حيث رد عليهم من ۳۲ وجهاً، ومنهاج السنة: ۱۲۸/۱ الطبعة القديمة. الله على السعيد حوى): ۹۰ وقد ذكر الحكمة ضمن الظواهر ولم يذكرها ضمن الصفات.

ثم يقررون أنه لا دليل على صدق النبي إلا المعجزة، ثم يقررون أن أفعال السحرة والكهان من جنس المعجزة لكنها لا تكون مقرونة بادعاء النبوة والتحدي، قالوا: ولو ادعى الساحر أو الكاهن النبوة لسلبه الله معرفة السحر رأساً وإلا كان هذا إضلالاً من الله وهو يمتنع عليه الإضلال. إلى آخر ما يقررونه مما يخالف المنقول والمعقول، ولضعف مذهبهم في النبوات مع كونها أخطر أبواب العقيدة إذ كل أمورها متوقفة على ثبوت النبوة أغروا أعداء الإسلام بالنيل منه واستطال عليهم الفلاسفة والملاحدة.

والصوفية منهم كالغزالي يفسرون الوحي تفسيراً قرمطياً فيقولون: هو انتقاش العلم الفائض من العقل الكلي في العقل الجزئي(١).

## العاشر: التحسين والتقبيح:

ينكر الأشاعرة أن يكون للعقل والفطرة أي دور في الحكم على الأشياء بالحسن والقبح ويقولون مرد ذلك إلى الشرع وحده، وهذا رد فعل مغال، لقول البراهمة والمعتزلة أن العقل يوجب حسن الحسن وقبح القبيح، وهو مع منافاته للنصوص مكابرة للعقول، ومما يترتب عليه من الأصول الفاسدة قولهم أن الشرع قد يأتي بما هو قبيح في العقل، فإلغاء دور العقل بالمرة أسلم من نسبة القبح إلى الشرع مثلاً، ومثلوا لذلك بذبح الحيوان فإنه إيلام له بلا ذنب وهو قبيح في العقل ومع ذلك أباحه الشرع، وهذا في الحقيقة قول البراهمة الذين يحرمون أكل الحيوان فلما عجز هؤلاء عن رد شبهتهم ووافقوهم عليها أنكروا حكم العقل من أصله وتوهموا أنهم بهذا يدافعون عن الإسلام. كما أن من أسباب ذلك مناقضة أصل من قال بوجوب الثواب على الله بحكم العقل ومقتضاه (٢).

#### الحادي عشر: التأويل:

ومعناه المبتدع صرف اللفظ عن ظاهره الراجح إلى احتمال مرجوح لقرينة فهو بهذا المعنى تحريف للكلام عن مواضعه كما قرّر ذلك شيخ الإسلام.

وهو أصل منهجي من أصول الأشاعرة وليس هو خاصاً بمبحث الصفات بل يشمل أكثر نصوص الإيمان خاصة ما يتعلق بإثبات زيادته ونقصانه وتسمية بعض شُعبه إيماناً ونحوها، وكذا بعض نصوص الوعد والوعيد وقصص الأنبياء خصوصاً موضوع العصمة، وبعض الأوامر التكليفية أيضاً.

<sup>(</sup>۱) انظر: الإرشاد: ٣٠٦، ٣٥٦، نهاية الإقدام: ٤٦١، أصول الدين: ١٧٦، المواقف: ٣٥٩-٣٦١، غاية المرام: ٣١٨، الرسالة اللدنية: ١١٤/١-١١٨ (من مجموعة القصور العوالي).

<sup>(</sup>٢) المصادر السابقة.

وضرورته لمنهج عقيدتهم أصلها أنه لما تعارضت عندهم الأصول العقلية التي قرروها بعيداً عن الشرع مع النصوص الشرعية وقعوا في مأزق ردّ الكل أو أخذ الكل، فوجدوا في التأويل مهرباً عقلياً من التعارض الذي اختلقته أوهامهم، ولهذا قالوا إننا مضطرون للتأويل، وإلا أوقعنا القرآن في تناقض. وإن الخلف لم يؤولوا عن هوى ومكابرة وإنما عن حاجة واضطرار؟ فأي تناقض في كتاب الله يا مسلمون نضطر معه إلى ردّ بعضه أو الاعتراف للأعداء بتناقضه؟

وقد اعترف الصابوني بأن في مذهب الأشاعرة "تأويلات غريبة"، فما المعيار الذي عرف به الغريب من الغريب؟

وهنا لا بد من زيادة التأكيد على أن مذهب السلف لا تأويل فيه لنص من النصوص الشرعية إطلاقاً ولا يوجد نص واحد - لا في الصفات ولا غيرها - اضطر السلف إلى تأويله ولله الحمد، وكل الآيات والأحاديث التي ذكرها الصابوني وغيره تحمل في نفسها ما يدل على المعنى الصحيح الذي فهمه السلف منها والذي يدل على تنزيه الله تعالى دون أدنى حاجة إلى التأويل.

أما التأويل في كلام السلف فله معنيان:

- (١) التفسير كما تجد في تفسير الطبري ونحوه "القول في تأويل هذه الآية" أي في تفسيرها.
- (۲) الحقيقة التي يصير إليها الشيء كما في قوله تعالى: ﴿ هَذَا تَأْوِيلُ رُوْيكَى مِن قَلَّ ﴾ [الأعرَاف: ٥٣] أي تحقيقه ووقوعه.

وإن تعجب فاعجب لهذه اللفظة النابية التي يستعملها الأشاعرة مع النصوص وهي أنها "توهم" التشبيه، ولهذا وجب تأويلها فهل في كتاب الله إيهام أم أن العقول الكاسدة تتوهم والعقيدة ليست مجال توهم؟!

فالعيب ليس في ظاهر النصوص - عياذاً بالله - ولكنه في الأفهام بل الأوهام السقيمة. أما دعوى أن الإمام أحمد استثنى ثلاثة أحاديث وقال لا بد من تأويلها، فهي فرية عليه افتراها الغزالي في (الإحياء وفيصل التفرقة) ونفاها شيخ الإسلام سنداً.

وحسب الأشاعرة في باب التأويل ما فتحوا على الإسلام من شرور بسببه فإنهم لما أوّلوا ما أوّلوا تبعتهم الباطنية واحتجت عليهم في تأويل الحلال والحرام والصلاة والصوم والحج والحشر والحساب، وما من حجة يحتج به الأشاعرة عليهم في

الأحكام والآخرة إلا احتج الباطنية عليهم بمثلها أو أقوى منها من واقع تأويلهم للصفات. وإلا فلماذا يكون تأويل الأشاعرة لعلو الله - الذي تقطع به العقول والفطر والشرائع – تنـزيهاً وتوحيداً وتأويل الباطنية للبعث والحشر كفر وردَّة'``؟!

أليس كل منهما رداً لظواهر النصوص، مع أن نصوص العلو أكثر وأشهر من نصوص الحشر الجسماني؟ ولماذا يكفّر الأشاعرة الباطنية ثم يشاركونهم في أصل من أعظم أصولهم؟ الثاني عشر: السمعيات:

يُقسّم الأشاعرة أصول العقيدة بحسب مصدر التلقى إلى ثلاثة أقسام:

- (١) قسم مصدره العقل وحده وهو معظم الأبواب ومنه باب الصفات ولهذا يسمون الصفات السبع "عقلية"، وهذا القسم هو" ما يحكم العقل بوجوبه" دون توقف على الوحي عندهم.
- (٢) قسم مصدره العقل والنقل معاً كالرؤية على خلاف بينهم فيها وهذا القسم هو "ما يحكم العقل بجوازه استقلالاً أو بمعاضدة الوحى".
- (٣) قسم مصدره النقل وحده وهو السمعيات أي المغيبات من أمور الآخرة كعذاب القبر والصراط والميزان، وهو عندهم: ما لا يحكم العقل باستحالته لكن لو لم يرد به الوحي لم يستطع العقل إدراكه منفرداً. ويدخلون فيه التحسين والتقبيح والتحليل والتحريم.

والإيمان بالآخرة وهو أصل كل السمعيات ليس هو في مذهب أهل السنة سمعياً فقط بل إن الأدلة عليه من القرآن هي في نفسها عقلية كما إن الفطر السليمة تشهد به

<sup>(</sup>١) عن التأويل جملة انظر كتاب ابن فورك كاملاً، والإنصاف: ٥٦، ١٥٦، وغيرها، والإرشاد: فصل كامل له، أساس التقديس: فصل كامل أيضاً. وعن الثلاثة أحاديث انظر: إحياء علوم الدين طبعة الشعب: ١٧٩/١، والرد في مجموع الفتاوي ٣٩٨/٥، وانظر كذلك ٣٩٧/٦، ٥٨٠.

تنبيه حول التأويل: التأويل الذي يذكره الفقهاء في باب البغاة وقد يرد في بعض كتب العقيدة لا سيما في موضوع التكفير والاستحلال هو غير التأويل المذكور هنا إن كانت أكثر الكتب تسميه تأويلاً وهو في الحقيقة تأولاً لأن الفعل الماضي منه "تأول".

فالتأول هو: وضع الدليل في غير موضعه باجتهاد أو شُبهة تنشأ من عدم فهم دلالة النص، وقد يكون المتأول مجتهداً مخطئاً فيُعذر وقد يكون متعسفاً متوهماً فلا يُعذر فيه، وعلى كل حال يجب الكشف عن حاله وتصحيح فهمه قبل الحكم عليه، ولهذا كان من مذهب السلف عدم تكفير المتأول حتى تقام عليه الحجة مثلما حصل مع بعض الصحابة الذين شربوا الخمر في عهد عمر متأولين قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِيلُواْ اَلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا لَهِمُوٓا﴾ [المَانِدة: ٩٣] الآية. ومثل هذا من أوّل بعض الصفات عن حسن نية متأولاً قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَيْءٌ﴾ [الشّورى: ١١] فهو مؤول متأول ولا يكفر، ولهذا لم يطلق السلف تكفير المخالفين في الصفات أو غيرها لأن بعضهم أو كثيراً منهم متأولون. أما الباطنية فلا شك في كفرهم لأن تأويلهم ليس لأي شبهة بل أرادوا هدم الإسلام عمداً بدليل أنهم لم يكتفوا بتأويل الأمور الاعتقادية بل أوّلوا الأحكام العملية كالصلاة والصوم والحج. إلخ. .

فهو حقيقة مركوزة في أذهان البشر ما لم يجرفهم عنها جارف. لكن لو أن العقل حكم باستحالة شيء من تفصيلاته – فرضاً وجدلاً – فحكمه مردود وليس إيماننا به متوقفاً على حكم العقل. وغاية الأمر أن العقل قد يعجز عن تصوره، أما أن يحكم العقل باستحالته فغير وارد ولله الحمد<sup>(١)</sup>.

#### الثالث عشر: التكفير:

التكفير عند أهل السنة والجماعة حق لله تعالى لا يُطلق إلا على من يستحقه شرعاً ولا تردده على إطلاقه على من ثبت كفره بشروطه الشرعية.

أما الأشاعرة فهم مضطربون اضطراباً كبيراً فتارة يقولون نحن لا نكفر أحداً، وتارة يقولون نحن لا نكفّر إلا من كفّرنا وتارة يكفّرون بأمور لا تستوجب أكثر من التفسيق أو التبديع وتارة يكفرون بأمور لا تُوجب مجرد التفسيق وتارة يكفّرون بأمور هي نفسها شرعية، ويجب على المسلم أن يعتقدها.

فأما قولهم لا نكفّر أحداً فباطل قطعاً إذ في المنتسبين إلى الإسلام فضلاً عن غيرهم كفار لا شك في كفرهم، وأما قولهم لا نكفّر إلا من كفّرنا فباطل كذلك، إذ ليس تكفير أحد لنا بمسوغ أن نكفّره إلا إذا كان يستحق ذلك شرعاً.

وأما تكفير من لا يستحق سوى التبديع فمثل تصريحهم في أغلب كتبهم بتكفير من قال إن الله جسم لا كالأجسام، وهذا ليس بكافر بل هو ضال مبتدع لأنه أتى بلفظ لم يرد به الشرع، والأشاعرة تستعمل ما هو مثله وشر منه. وأما تكفير من لا يستحق حتى مجرد الفسق أو المعصية فكما مر في الفقرة السابعة من تكفيرهم من قال إن النار علة الإحراق والطعام علة الشبع.

وأما التكفير بما هو حق في نفسه يجب اعتقاده فنحو تكفيرهم لمن يثبت علو الله ومن لم يؤمن بالله على طريقة أهل الكلام وكقولهم إن الأخذ بظواهر النصوص من أصول الكفر، وكقولهم أن عبادة الأصنام فرع من مذهب المشبهة ويعنون بهم أهل السنة والجماعة.

ومن شواهد تكفير بعضهم قديماً وحديثاً لشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وحسبك ما في كتب الكوثري وتلميذه في براءة الأشعريين (٢).

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: الإرشاد: ٣٥٨، الإنصاف ٥٥، شرح الأصفهانية ٤٩، النبوات ٤٨، وانظر الجزء الثاني من مجموع الفتاوي ٧-٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المواقف: ٣٩٢، أساس التقديس: ١٦، ١٩٦، شرح الكبرى ٦٢، أركان الإيمان ٢٩٨-٢٩٩.



## فهرس الموضوعات

| الصفحة   |                                                        | الموضوع                    |
|----------|--------------------------------------------------------|----------------------------|
| •        | النقيضان؟! (حوار مع فضيلة الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي) | أيلتيقي                    |
| ٧        |                                                        |                            |
| <b>A</b> |                                                        |                            |
| 10       | ل: عقيدة الشيعة في القرآن الكريم                       |                            |
| 44       | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                 |                            |
| ۳.       | ·····                                                  |                            |
| ٣٧       | ىران                                                   |                            |
| ٤٥       |                                                        |                            |
| ٥٣       |                                                        |                            |
| 07       | ······································                 | سورة الأنعاد               |
| ٥٧       | ۱<br>فن                                                |                            |
| ٥٩       | ال                                                     |                            |
| ٦.       | ••••••                                                 |                            |
| 7.5      | •••••                                                  | سورة بونس                  |
| 7.5      |                                                        |                            |
| 77       |                                                        |                            |
| ٦٨       |                                                        | سورة إبراهيـ               |
| 74       |                                                        | سورة الحجر                 |
| ٧١       |                                                        | سورة الإسرا<br>سورة الإسرا |
| ٧٣       |                                                        |                            |
|          |                                                        |                            |

| الصفحة     | 1, 4                    |                                         | and the second s | الموضوع       |
|------------|-------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ٧٥         |                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة ظه       |
| ٧٦,        | · · · · · · · · · · · · |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الحج     |
| <b>V</b> 4 |                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة النور    |
| ۸•         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الفرقان  |
| AY         |                         | • • • • • • • • • • • • •               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الشعراء  |
| AY         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الأحزاب  |
| ٨٤         | • • • • • • •           |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة سبأ      |
| ۸٦         | • • • • • •             | • • • • • • • • • • • • •               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة يَس      |
| AV         |                         | • • • • • • • • • • • • •               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة ص        |
| ۸¥         |                         | • • • • • • • • • • • • •               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة غافر     |
| ٨٨         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة فصلت     |
| ۸۸         |                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الشورىٰ  |
| 4.         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الزخرف   |
| 44         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الجاثية  |
| 44         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الأحقاف  |
| 44         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة محمد     |
| 90         |                         |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سورة الذاريات |
| 90         |                         |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سُورة الطور   |
| 90         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة النجم    |
| 47         |                         |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سورة الرحمٰن  |
| 47         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الحشر    |
| 4٧         |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الصف     |
| 1.4        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الجمعة   |
| 1 • £      |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الملك    |
| 1.0        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الحاقة   |
| 1.4        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة المعارج  |
| 11.        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الجن     |
| 111        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة المزمل   |
| 111        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة القيامة  |
| 111        |                         | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة الإنسان  |
| 110        |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة النبأ    |

| الصفحة | الموضوع                                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 117    | سورة التكوير                                                                  |
| 111    | سورة الفجر                                                                    |
| 711    | سورة الليل                                                                    |
| 114    | سورة الشرح                                                                    |
| 114    | سورة التين                                                                    |
| 17.    | سورة القدر                                                                    |
| 171    | سورة العصر                                                                    |
| 177    | الفصل الثاني: عقيدة الشيعة في أهل السنة                                       |
| 177    | مفهوم الناصب عند الشيعة                                                       |
| 177    | ابن إدريس وتحقيق الناصب                                                       |
| 174    | يوسف البحراني وتحقيق الناصب                                                   |
| 148    | حسين العصفور وتعريف الناصب                                                    |
| 140    | نعمة الله الجزائري وتعريف الناصب                                              |
| 18.    | إله السنة غير إله الشيعة                                                      |
| 189    | استباحة لأموال ودماء أهل السنة                                                |
| 104    | نجاسة أهل السنة                                                               |
| 101    | الشيعة ونكاح أهل السنة                                                        |
| 17.    | الصلاة خلف أهل السنة                                                          |
| 175    | الصلاة على موتى أهل السنة                                                     |
| 148    | وجوب مخالفة أهل السنة                                                         |
| 141    | الفصل الثالث: إيران وحركة طالبان                                              |
| 198    | الفصل الرابع: إيران والكيان الصهيوني والشيطان الأكبر                          |
| 198    | الشحنات الإسرائيلية من السلاح لإيران                                          |
| 190    | إسرائيل في المقدمة                                                            |
| 191    | إسرائيل تستمر وتُحسّن النوعية                                                 |
| ۲.,    | دليل رسمي إسرائيلي                                                            |
| 7 • 1  | "إيران جيت" الشهيرة                                                           |
| 7 • 7  | العلاقات مع أمريكا وإسرائيل والانتخابات الإيرانية                             |
| 7 • £  | إلقاء القبض على إسرائيليين بتهمة تنظيم صفقة الأسلحة والمهمات الحربية مع إيران |
| 4.0    | بيع الأسلحة بطريقة غير مباشرة                                                 |

| الصفحة      | الموضوع                                                                         |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 710         | دفاع عن العقيدة وعن العلامة ابن باز والرد على جهالات المرتزقة                   |
| <b>Y1</b> V | المقدمة                                                                         |
| 771         | النزول والمجيء                                                                  |
| <b>**</b>   | رۋىة الله تعالى                                                                 |
| 744         | صفة العلو                                                                       |
| 7 2 4       | الله تعالى فوق العرش                                                            |
| 101         | صفة الضحك                                                                       |
| 707         | صفة اليد                                                                        |
| 777         | فرح الله بتوبة العبد                                                            |
| 377         | خلق الله آدم على صورته                                                          |
| 774         | صفة الغيرة                                                                      |
| <b>777</b>  | كلام جهنم                                                                       |
| 777         | صكوك الغفرانم                                                                   |
| 794         | الوثنية لا تزال موجودة                                                          |
| 198         | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل حجة وعمرة                                               |
| 790         | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل عشرين حجة بل أفضل منها                                  |
| 797         | زيارة قبر الحسين ﷺ أفضل من إحدى وعشرين حجة وتعدل اثنتين وعشرين حجة              |
| 797         | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل خمساً وعشرين حجة                                        |
| Y 9 V       | زيارة قبر الحسين رشي تعدل ثمانين حجة مناسبات المسين المسين عليه تعدل ثمانين حجة |
| <b>79</b> 7 | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل ألف حجة                                                 |
| <b>79</b>   | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل حجة مع النبي ﷺ                                          |
| <b>79</b> A | زيارة قبر الحسين رهي تعدل ثلاث حجج مع النبي ﷺ                                   |
| 144         | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل خمسين حجّة مع النبي ﷺ                                   |
| <b>79</b> A | زيارة قبر الحسين ﷺ تعدل تسعين حجّة مع النبي ﷺ                                   |
| 799         | زيارة قبر الحسين رهي تعدل ماثة حجّة مع النبي ﷺ                                  |
| 799         | زيارة قبر الحسين رضي تعدل ألف حجّة مع النبي ﷺ                                   |
| ۳•۲         | المعتزلة في العصر الحديث                                                        |
| ۳۱.         | المدرسة الإصلاحية الحديثة                                                       |
| ۳۱۳         | الأشـاعرةا                                                                      |
| 440         | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                                    |