على على المنافي والود

الفصارات العلامة وي المدخلي والمدخلي المدخلي ا

عنع أماريه وصفقه من المناه وصف

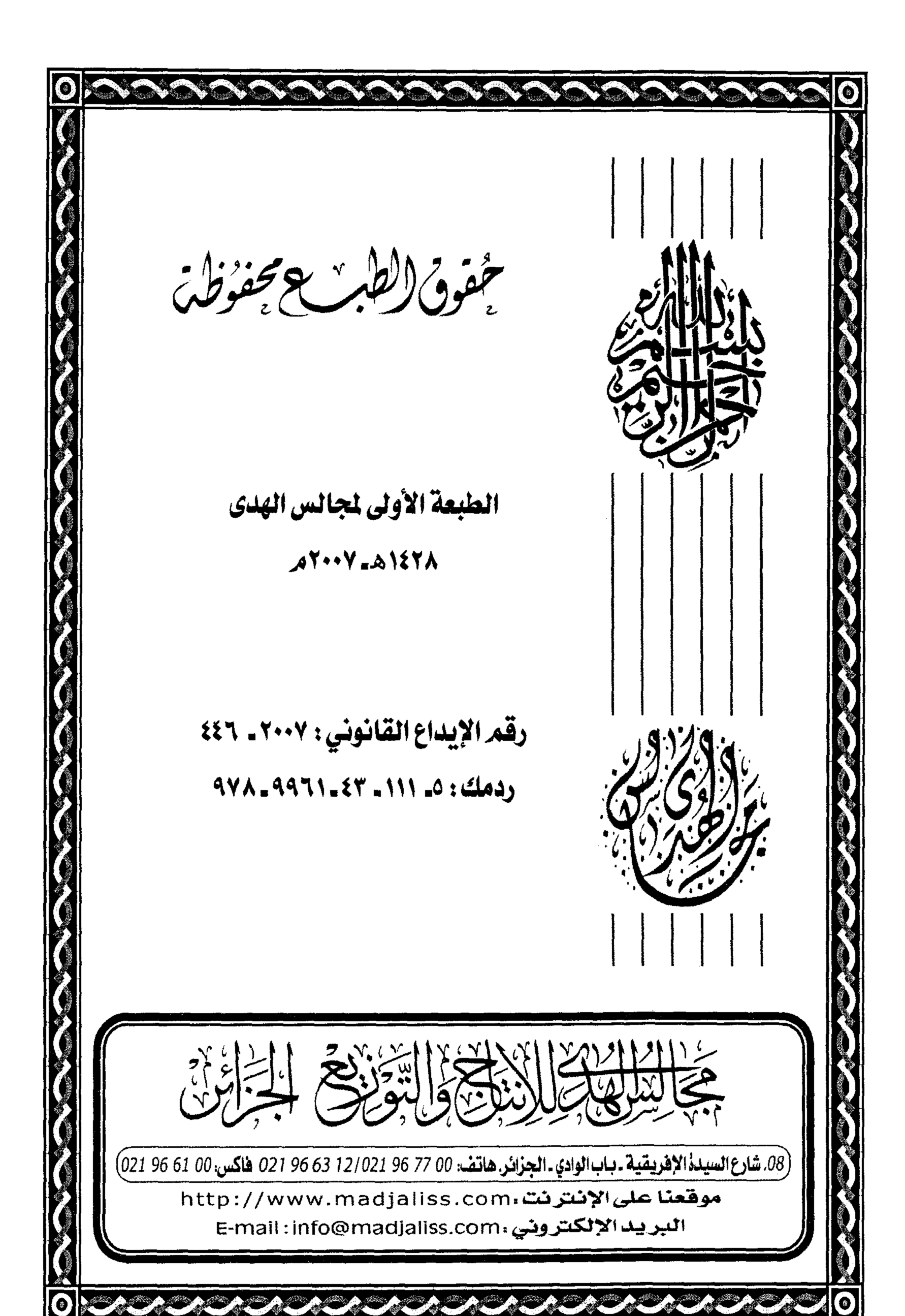
غفر الله له و لوالديه و لجميع المسلمين

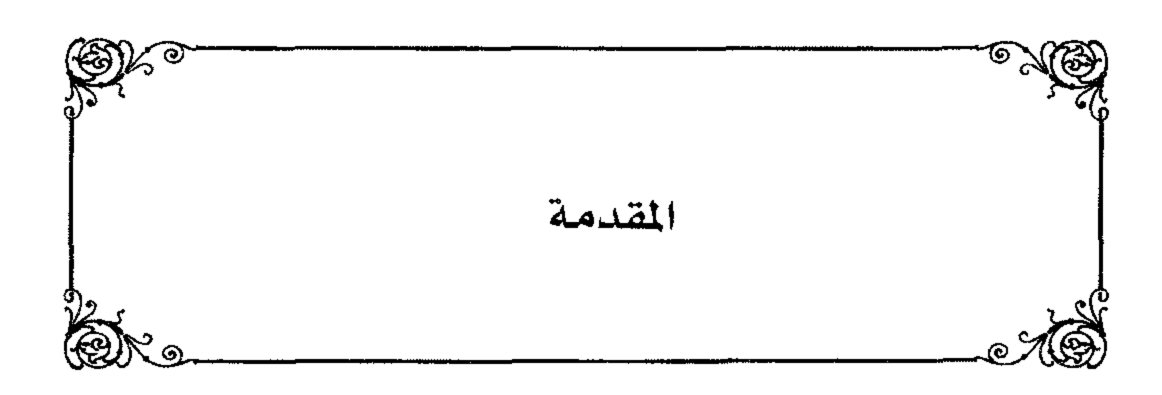


لفضيد شيخ العلامة وي المذخلي وي المذخلي المذخلي المدخلي المدخ

خفر الله له و ثوالديه و لجميع المسلمين

عَالِيلِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ





الحمد لله الذي بفضله وإحسانه يتم كل عمل صالح مبرور، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه الشموس والبدور.

أما بعد: فإن المحافظة على العلم الشرعي ووسائله ذات العلاقة به مطلب شرعي، وإنَّ خير وسيلة لحفظه وبقائه ميراثاً غالياً لأمة محمد و تدوينه وطبعه ونشره ليكون نافعاً للقاصي والداني ممن أراد الله بهم خيراً، وإذ كان الأمر كذلك فإنَّ كثيراً من طلبة العلم الأذكياء الأخيار الذين يقرؤون عليَّ بعض المتون يقومون بتسجيل تعليقاتي المختصرة لا سيّا فيها يتعلق بتصحيح الاعتقاد وتفنيد الأفكار الخاطئة والمحدثات المضلّلة في هذا الزمن الذي تنوعت فيه الفتن، وكثر مؤججوها في العالم الإنساني والإسلامي في السر والعلن، ومن ثمَّ يقوم الطلاب بتفريغ بعض المتون المشروحة وتسليمها لي للنظر فيها والإذن في طبعها ونشرها، ومن جملة المواد التي حضيت بهذا العمل القصيدة الحائية لابن أبي داود السجستاني ـ رحمه الله تعالى ـ والتي اعتنى بإخراجها وتحقيق نصوصها الأستاذ: أسامة بن زيد بن محمد المدخلي المتحصّل على درجة ليسانس في العلوم الشرعية، وقد أذنت له في

طباعتها لتخرج من الرفِّ إلى الكفِّ، ولا يعيب الكتاب صغرُ حجمه، فكم من درر توجد في النهر.

وها هي بين يدي محبي العقيدة السلفية الصحيحة، لهم غُنمها هنيئاً مريئاً، وعليّ غُرمها الذي أرجوا من الله أن يسامحني فيه؛ إذ ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا هَا مَا غُرمها الذي أرجوا من الله أن يسامحني فيه؛ إذ ﴿لاَ يُكلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا هَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا خَمُ لَنَا وَالْ مَنْ اللهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا مَا لاَ طَاقَة لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْ لاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

المؤلف ١٨/٢/٢٨هـ



قال الإمام الحافظ المحدث ابن أبي داود (١) \_ رحمه الله \_ في قصيدته الموسومة ب: «الحائية» ما نصّه:

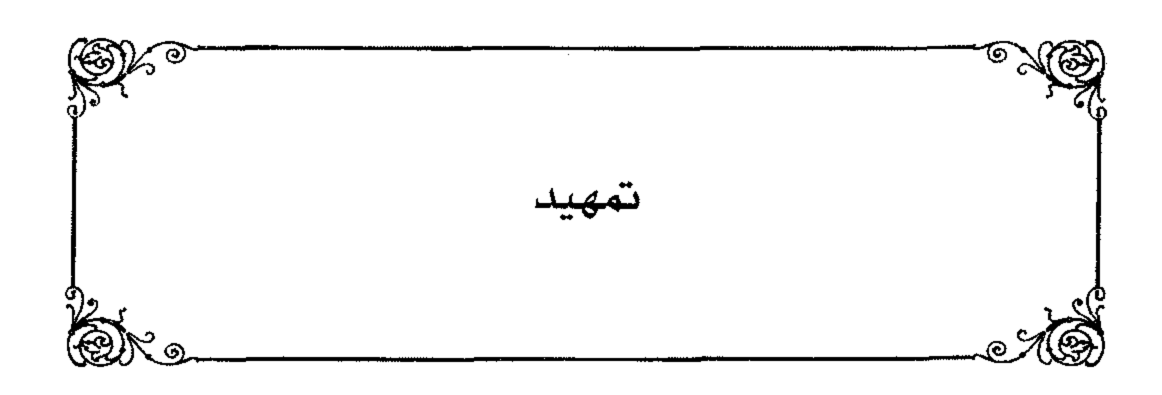
ولا تك بدعياً لعلك تفلح أتـت عـن رسـول الله تنجـو وتـربح كما قال أتباع لجهم وأسجحوا فان كلام الله باللفظ يوضيح كها البدر لا يخفى وربك أوضح وليس له شبه تعالى المسبّح بمصداق ما قلنا حديث مصرح فقل مثل ما قد قال في ذاك تنجح بلاكيف جل الواحد المتمدح فتفرج أبواب السساء وتفتخ ومــستمنح خــيراً ورزقـاً فيمـنحُ ألا خاب قوم كذبوهم وقبحوا

ودن بكتاب الله والسسنن التسي وقل غير مخلوق كلام مليكنا ولا تك في القرآن بالوقف قائلا ولا تقــل القـرآن خلـق قرأتـه وقلل يستجلى الله للخلق جهرة وليسيس بمولود وليسس بوالد وقددينكر الجهمسي هدذا وعندنا رواه جرير عـن مقـال محـمد وقل ينزل الجبار في كل ليلة إلى طبـــق الـــدنيا يمــن بفــضله يقول: ألا مستغفر يلق غافراً روى ذاك قصوم لا يسرد حدديثهم

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو بكر عبدالله بن أبي داود السحستاني، إمام محدث سمع الحديث وهو صغير كان من أكابر الحفاظ ببغداد، عالماً متفقاً عليه، إمام ابن إمام، شارك أباه في شيوخه بمصر والشام، وسمع ببغداد وخراسان وأصبهان وشيراز، ولد سنة ٢٣٠هـ، والده الإمام الحافظ المعروف بأبي داود صاحب السنن، وتوفي ـ رحمه الله تعالى وأسكنه فسيح جناته ـ سنة ٢١٦هـ . [انظر «عون المعبود» (١/٤)].

وزيراه قدما ثم عشان الأرجسح علي حليف الخير بالخير منجح على نجب الفردوس بالنور تسرح وعـــامر فــهر والــزبير الممــدَّح ولا تك طعانها تعيب وتجرح وفي الفـــتح آي في الــصحابة تمــدح دعامة عقد الدين والدين أفيح ولا الحوض والميزان إنك تنصح من النار أجسادا من الفحم تطرح كحب حميل السيل إذ جاء يطفح وإنّ عـــذاب القــبر بــالحق موضــح فكلهم يعصي وذو العرش يصفح مقال لمن يهواه يردي ويفضح ألا إنما المرجى بالدين يمرزح وفعلى على قول النبي مصرح بطاعته ينمو وفي الوزن يرجح فقـــول رسـول الله أولى وأشرح فتطعن في أهل الحديث وتقدح فأنىت عملى خمير تبيمت وتمصبح

وقل إن خير الناس بعد محمد ورابعهم خير البرية بعدهم وإنهم للرهط لاريب فيهم سعيد وسعد وابن عوف وطلحة وقل خير قول في الصحابة كلِّهم فقد نطق الوحي المبين بفضلهم وبالقدر المقدور أيقن فإنه ولاتنكرن جهلاً نكيراً ومنكراً وقل يخرج الله العظيم بفضله على النهر في الفردوس تحيا بهائه وإن رســول الله للخــلق شــافع ولا تكفرن أهل الصلاة وإن عصوا ولا تعتقد رأي الخسوارج إنه ولاتك مرجياً لعوباً بدينه وقل إنها الإيهان قسول ونية وينقص طيوراً بالمعاصي وتارةً ودع عنك آراء الرجال وقولم ولاتك من قوم تله وابدينهم إذا ما اعتقدت الدهريا صاح هذه



الحمدلله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: فهذه القصيدة في العقيدة الإسلامية \_عقيدة أهل السنة والجماعة السائرين على نهج السلف(١) الصالح رضوان الله عليهم ورحمته \_للإمام ابن أبي داود \_رحمه الله ،

(۱) هذا المصطلح «السلف» مرادف للأسهاء الشرعية الأخرى لأهل السنة والجهاعة، وأن الدعوة إلى اتباع السلف أو الدعوة السلفية إنها هو دعوة إلى الإسلام الحق وإلى السنة المحضة ودعوة إلى العودة إلى الإسلام كما أنزل على النبي و تلقاه عنه أصحابه الكرام، حيث أصبح مدلول السلف ينطبق على من حافظ على سلامة العقيدة والمنهج طبقاً لفهم الصحابة والقرون المفضلة. [«فكر التكفير قديماً وحديثاً» (ص ٢٥) للدكتور عبدالسلام بن سالم السحيمي».

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية بعد كلامه على بعض المعتقدات الفاسدة قال: «...وهذه الأمور كلها إذا تدبرها المؤمن بعقله تبين له أن مذهب السلف هو المذهب الحق الذي لا عدول عنه وأن من خالفهم لزمه فساد معلوم بصريح المعقول وصحيح المنقول» اهـ[«مجموع الفتاوى» (٧/ ٥٨٥). ويقول أيضاً رحمه الله: «لا عيب على من أظهر مذهب السلف وانتسب إليه أو اعتزى إليه بل يجب قبول ذلك منه بالاتّفاق فإنّ مذهب السلف لا يكون إلا حقاً» [المصدر السابق (٤/ ١٤٩)]. ويقول شيخنا حفظه الله صاحب هذا الشرح في تعريف السلف الصالح في كتابه «قطوف من نعوت=

هو إمام، وأبوه إمام؛ أبوه صاحب السُّنن وهو من تلامذة أبيه، وله مصنفات نافعة ومفيدة وهو من علماء السلف حقاً ومن أتباعهم صدقاً، والدليل على أنه من علماء السلف مصنفاته التي منها هذه الفصيدة في تصحيح الاعتقاد، وعادة العلماء الأجلاء \_القدامي والمعاصرين \_أنهم يفصحون عن معتقدهم بالمؤلفات المنظومة والمنثورة إما استقلالاً وإما ضمن مباحث الفقه الإسلامي الذي من مباحثه بالدرجة الأولى مبحث تصحيح الاعتقاد، والتحذير مما يضاده من ضروب الشرك والبدع، ومن خلال ذلك يعرف معتقد العالم فيرغب الناس في الأخذ عنه والتتلمذ على كتبه، وهكذا في باب علوم الشريعة من شعائر ومعاملات ومنهج دعوة إلى الله، وجهاد شرعي، وسلوك وأدب معها حسن خلق نقي من شوائب التصنع والرياء إلى غير ذلك من العلوم الشرعية التي هي الدين، فجاءت هذه القصيدة لابن أبي داود الذي هو من علماء القرن الثالث فيها بيان اعتقاده حيث ابتدأها بقوله \_رحمه الله \_:

<sup>=</sup> السلف ومميزات منهجهم في أبواب العلم والعمل» (ص٧) ما نصه: «والسلف هم: أصحاب رسول الله على الله الذين حضر وا عصره وأخذوا منه هذا الدين القويم ماشرة غضًا طربًا علمًا وعملاً وخلقًا وسلوكاً ويلحق بهم في استحقاق هذا اللقب العظيم والوصف الحليل الكريم كل من اقتدى بهم وينور مراقدهم ولو كان في عصرنا هذا أو قبله أو بعده إلى يوم الدين.

ويقول حفظه الله في المصدر نفسه (ص٧): «وعلى هذا الفهم الحق اجتمعت كلمة أهل العلم وصرحوا أن من عداهم ممن خالفهم باسم أو رسم أو عمل فإنه ليس منهم وإن عاش بينهم وعاصرهم في أيام حياتهم» اه.

## ن: تمسك بحبل الله واتبع الهدى ولا تك بدعياً لعلك تُفلح

أقول: وهذه من ميزات على السلف لأنهم ينطلقون في مؤلف اتهم المنظومة والمنثورة من نصوص الكتاب والسنة، فأمر صاحب القصيدة بالتمسك بحبل الله واتباع الهدى دلت على ذلك آيات قرآنية وأحاديث نبوية وآثار عن علماء السلف لا تدخل تحت الحصر في مقام كهذا.

فمعنى قول المؤلف: «تمسك» أي: اعلم واعمل وعلم ودم على ذلك ابتغاء مرضاة الله وابتغاء نيل الأجر والثواب منه عز وجل م و «حبل الله» هو: دين الله الذي جاء به كتاب الله عز وجل وسنة نبيه على، وهو كما أسلفت انطلاق من آيات قرآنية ومنها قول الله عز وجل وسنة نبيه على أله بحيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِه إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آياتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

فقوله: «تمسك بحبل الله» هو: نتيجة ما فهمه من قول الله عز وجل الله» هو: نتيجة ما فهمه من قول الله عز وجل بالقرآن واعتصموا بدين الله، أي بالعمل بالقرآن وبسنة من أنزل عليه الفرقان، كما أمر الله عز وجل وكما أمر رسوله عليه الصلاة والسلام، والاعتصام بحبل الله الذي هو التمسك بدينه لا يتم لذكر ولا لأنثى حتى يعلم دين الله، ولا يمكن أن يعلم المرء دين الله إلا إذا تعلم، فإنّ الجاهل مهما رأى نفسه أنه متمسك بحبل الله وهو فاقد الصواب فعمله مردود عليه إذ لا يقبل الله عز وجل من مكلف من عالم الإنس والجن عملاً إلا إذا اجتمع فيه شرطان:

الشرط الأول: الصواب ومعناه: متابعة النبي على أقواله وأفعاله وجميع ما جاء به ظاهراً وباطناً، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ ظَاهراً وباطناً، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧].

والشرط الثاني: الإخلاص، أي: الإخلاص في العمل وهو أن يبتغي العامل من وراء عمله وجه الله والدار الآخرة، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لله رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ مِّ ثُلُكُمْ يُـوحَى إِلَىَّ أَنَّهَا إِلْمُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠]، فإذا اختل شرط من هذين الـشرطين فإن العمـل(١) لا يقبل، والجاهل فاقد الصواب فلا يقبل عمله حتى يتعلم ولا يمكن أن يتمسك بحبل الله حتى يكون ذا علم شرعي، فالعلم إمام العمل والعمل تابع له، لذا قال الله ـ عز وجل ـ مخاطباً نبيه ﷺ وأمته تبع له في الخطاب: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِرْ لِـذَنبِكَ وَلِلْمُـؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ ﴾ [محمد: ١٩] فأمر الله ـ عز وجل ـ نبيه أن يعلم أولاً ثمّ يعمل، فجاء الأمر بالعلم مقدّماً على العمل، وهكذا قول الله \_عز وجل \_ في أول آيات أنزلها على النبي على أمره فيها بالعلم كما في قوله تعالى: ﴿ اقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ [العلق: ١] قبل أن يأمره بشيء من العبادات العملية أو الاعتقادية بل أمره أن يقرأ إذ قال له: ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ ثـم

<sup>(</sup>۱) يقول الإمام الفضيل بن عياض رحمه الله: «أحسن عملاً أخلصه وأصوبه»، وقال: «العمل لا يقبل حتى يكون خالصاً صواباً، الخالص: إذا كان لله والصواب: إذا كان على السنة» [رواه أبو نعيم في «الحلية» (۸/ ۹۰)] وذكر هذا القول ابن تيمية في «فتاواه» (۱/ ٣٣٣) وكذلك ابن القيم في كتابه «مدارج السالكين» (۱/ ۸۳).

فتر الوحي حتى أنزل الله عز وجل عدر سورة المدثر ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّرُ قُمْ فَأَنْذِرْ وَرَبّكَ فَاصْبِرْ ﴾ [المدثر: ١ - ٧]، فكبّر وَثِيَابَكَ فَطَهّرْ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ وَلِرَبّكَ فَاصْبِرْ ﴾ [المدثر: ١ - ٧]، وانطلق النبي الكريم عليه الصلاة والسلام - لإنذار الناس وتبليغ الرسالة المشتملة على البشارة والنذارة، البشارة للمؤمنين المطيعين المتبعين شرع نبيهم الكريم عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم بأن لهم جنات تجري من تحتها الأنهار وفوق ذلك رضا الله - تبارك وتعالى - ورؤيته، والنذارة للعصاة وللكافرين المعرضين عها جاء به النبي على عا فيه الحياة الطيبة المباركة ألا وهو الكتاب الكريم والسنة المطهرة علماً وعملاً ظاهراً وباطناً.

وإذ كان الأمر كما علمت فالجمع بين العلم والعمل هو منهج المنعم عليهم؛ الذين أمرنا الله \_ تبارك وتعالى \_ أن نسأله أن يسلك بنا سبيلهم في أعظم سورة أنزلها الله \_ عن وجل \_، وأوجب قراءتها في كل ركعة من صلواتنا فرائض ونوافل ألا وهي ﴿ الحَمْدُ للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]؛ حيث ختمت بقوله \_ عز وجل \_ ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ صِرَاطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ ... الآيات، وفسِّر هذا الإجمال في قول الله \_ عز وجل \_ ﴿ وَمَن يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّ نَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدِيقِينَ وَالسَّدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩]

فهؤلاء الأصناف الأربعة هم أولياء الله ولا يدخل معهم غيرهم: «النبيون»: الذين هم صفوة الخلق عليهم الصلاة والسلام م، و«الصديقون»: الذين صدّقوا بها جاءت به رسل الله عن الله ع تبارك و تعالى م، و «الشهداء»: الذين ثبتت لهم الشهادة بنصوص الشرع ممن قتل في معارك القتال مع أعداء الله وهو مقبل غير مدبر، و ممن كتبت له الشهادة وإن لم يقتل في المعارك، و «الصالحون»: من باب عطف العام على الخاص، وهم كل عبد صالح

من عالم الإنس والجن من ذكر وأنشى، ولا يكون العبد صالحاً إلا إذا جمع بين العلم والعمل، وأما من علم ولم يعمل فقد تشبّه بالمغضوب عليهم وهم اليهود الذين أنـزل الله عليهم الكتب التي فيها هدًى ونورٌ كالتوراة والإنجيل وصحف إبراهيم وموسى فغيروا وبدلوا وحرفوا واستهزؤوا بل وقتلوا المرسلين بعد أن علموا؛ فغضب الله عليهم ولعنهم ومسخ بعضهم قردة وخنازير وهو عذاب أدني، والعذاب الأكبريوم يقوم الأشهاد قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ الظَّالِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَمْمُ سُوءُ الدَّارِ ﴾ [غافر: ٥٦] يقدُمهم \_والعياذ بالله \_اليهود الذين أكرمهم الله بإرسال الرسل المتتابعة وإنزال الكتب، وأكرمهم بالخير الأخروي والدنيوي فحرّفوا وبدّلوا وغيّروا وعصوا الله \_عز وجل \_ وكذّبوا رسله بل وقتلوهم كما قص الله خبرهم في القرآن الكريم، فمن تشبّه بهم من هذه الأمة أي: علم ولم يعمل استحق من العذاب نصيبه بقدر ما جنبي لقول الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِم رَبُّكُ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩]، وقوله \_ عز وجل \_: ﴿ مَن يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَبِهِ وَلاَ يَجِدْ لَهُ مِن دُونِ الله وَلِيًّا وَلا نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٣] وقوله \_ تبارك وتعالى \_: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذُرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧ ـ ٨].

ومن عمل من دون علم بل على جهل من هذه الأمة فقد تشبه بالنصارى؛ الذين تركوا الكتاب الذي أنزله الله واشتغلوا بملذّاتهم وشهواتهم واتبعوا الهوى وصارت عبادتهم ضائعة هباءً منثوراً؛ كما قال الله تعالى عن الكافرين وهم منهم .: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّنثُورًا﴾ [الفرقان: ٢٣] أي: لا يقيم الله لهم وزناً وإن تعبدوا بأنواع من القرُبات، سواءً يوم بعثة النبي وفي أيام حياته أو بعد مماته وإلى يومنا هذا وإلى يوم القيامة، كل من عبد الله بجهل وعبد الله بغير رسالة محمد من اليهود والنصارى فهو من أهل الضلال، وإن مات على ذلك فهو من أهل النار، وما ذلك إلا

لأنه كفَر بآخر رسول وأعظم رسول أرسله الله عز وجل ، وكتب الله عز وجل - أن تكون رسالته عامة شاملة لا يسع أحداً الخروجُ عنها أبداً كما قال الله عز وجل .: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لا إِللهَ إِلاَّ هُو يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِ اللهِ مَن الله وَكَلِمَ اللهِ وَكَلِمَ اللهِ وَكَلِمَ اللهِ وَكَلِمَ اللهِ وَكَلِمَ اللهِ وَكَلِمَ اللهُ وَكَلِمَ اللهِ وَلَلهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَلهُ وَكَلِمَ اللهُ وَرَسُولِهِ النَّبِي اللهِ وَلَلهُ اللهُ وَكَلِمَ اللهُ وَكُلُمُ اللهُ وَكَلِمَ اللهُ وَرَسُولِهِ النَّبِي اللهُ وَكَلَمَ الناس تشمل جميع الأناسيّ من المسلمين واليهود والنصارى والمجوس والوثنين وغيرهم من ملل الكفر وطوائفها جميعاً، وفي الحديث يقول النبي على اللهودية أو النصرانية ولم يؤمن برسالة النبي فهو كاذب في دعواه، ودعواه لا تنفعه ولو عبد الله ليلاً ونهاراً، فلا حظ له في رحمة الله إذا مات ولم يؤمن بها بعث به النبي الله وحده الأديان واجتماع الأديان جنباً إلى جنب في محاربة الإلحاد فهو كلام باطل وردة عن الإسلام، بل الإسلام وحده هو الذي يحارب الباطل ويرده ويجاهد كلام باطل وردة عن الإسلام، لا اليهودية المحرّفة ولا النصرانية المحرّفة.

ورحم الله القائل: «من فسد من علمائنا ففيه شَبهٌ من اليهود، ومن فسد من عبّادنا ففيه شَبهٌ من النهود، ومن فسد من عبّادنا ففيه شَبهٌ من النصارى (٢)»، وفي الحديث: «وَمَنْ تَشَبّه بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ» (٦) أي: هو منهم فيما

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإيهان باب وجوب الإيهان برسالة نبينا الله إلى جميع الناس ونسخ الملل بملّته [١/ ٢٩١ (١٥٧)].

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم» عن سفيان بن عيينة (١/ ٦٧).

<sup>(</sup>٣) هذا جملة من حديث رواه الإمام أحمد في مسنده بسنده عن ابن عمر هيئض قال: قــال رســول الله ﷺ: «بعثت بالسيف حتى يعبد الله وحده لا شريك له وجعل رزقي تحت ظل رمحي، وجعل الذل

تشبّه بهم فيه، سواء في شرك أو في بدع مضلة أو غير ذلك مما هو من أفعال المضالين، وإذ كان الأمر كما علمت فإنّ «المنعم عليهم» هم: الذين تمسكوا بحبل الله المذي بدأ المؤلف \_ رحمه الله \_ بالأمر به إذ قال: «تمسك بحبل الله واتبع الهدى»، وقوله: «واتبع الهدى»: منتزع من قول الله \_ عز وجل \_ ﴿هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الله ين كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٣]، فقد أمر الله \_ عز وجل \_ باتباع الهدى واتباع دين الحق، فالهدى: هو العلم النافع، ودين الحق هو: العمل الصالح، والجمع بين العلم النافع والعمل الصالح طريق المنعم عليهم كما مضى، وقد قسّم العلماء العلم إلى أقسام:

أعلم ممدوح ومثاب عليه صاحبه: وهو العلم بشرع الله عز وجل والعمل به مملة وتفصيلاً، هذا العلم جاءت الآيات القرآنية والأحاديث النبوية بالثناء عليه وعلى حامليه في آيات متعددات منها قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ وَالله عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨] ومنها قوله الحق: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي اللَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالزمر: ٩] والجواب: لا يستويان، ومنها قول الله تبارك وتعالى : ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ وَنَ الله عَلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩] والجواب: لا يستويان، ومنها قول الله تبارك وتعالى : ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الحَقُّ كَمَنْ هُو أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكّرُ أُولُوا الله الله عنوي التي تفضي بسالكها إلى رضا الله ودار كرامته، وهذه الآيات الكريات فيها مدح للعلم والعلماء وفيها ذم للجهل والجاهلين.

<sup>=</sup> والصغار على من خالف أمري ومن تشبه بقوم فهو منهم» (٢/ ٥٠) وقال: «إسناده حسن»، وأخرجه أبو داود في كتاب اللباس [٤/٣١ (٤٠٣١)]، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» [1/ ٤٥٥(٢٨٣١)].

ج ـ وقسم مذموم هو وأهله وهو: العلم الذي هو شر محض كعلم السحر والكهانة وعلم الشعوذة على اختلاف أنواعها والعلم الذي ادعاه المشركون لأنفسهم وهذه العلوم دل على شرها وشؤمها كتاب الله ـ عز وجل ـ وسنة النبي على قد قال الله عز وجل في شأن السحر: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمْنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ وَلَبِشْسَ مَا وَجَل في شأن السحر: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمْنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ وَلَبِشْسَ مَا وَجَل في شأن السحر: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمْنِ الشَّرَوُا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠١] وقال الله ـ عز وجل ـ في علم الكفار الذي كانوا يتطاولون به: ﴿فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُم مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا أَيْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>(</sup>۱) جملة من حديث صحيح أخرجه مسلم(۲۷۲۲)(۷۳) عن زيد بن أرقم عطينت وأصحاب السنن عن غيره من الصحابة، انظر «صحيح الجامع» رقم (۱۲۸٦) و (۱۲۹۷) للشيخ الألباني.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها: باب ما يقال بعد السلام، حديث رقم (۹۲۵)، عن أم سلمة وين النبي الله كان يقول إذا صلى الصبح حين يسلم «اللهم إني أسألك علم نافعاً ورزقاً طيباً وعملاً متقبلاً»، وانظر صحيح ابن ماجة (۱/۱۵۲).

ظاهراً وباطناً أقوالاً وأفعالاً، ﴿لِيُعْلَهِمُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ اَي: على كل دين يخالفه من اليهودية والنصرانية والوثنية وغيرها من النحل الباطلة. فدين الإسلام هو الدين الحق الذي يعلو ولا يعلى عليه والذي يجب أن يأخذ به العباد ويتمسكوا به كها أمرهم الله تبارك وتعالى ودعاهم إليه رسوله \_ عليه الصلاة والسلام \_ كها في قوله عز وجل: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا ﴾ ومن لم يعتصم بحبل الله \_ تبارك وتعالى \_ فقد ضل ضلالاً بعيداً بانتهائه إلى فرق الباطل الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً، أو من أهل البدع والبضلال الذين عدلوا عن منهج المنعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، والله أعلم.

## \* الأسئلة:

(س١): أحسن الله إليكم فضيلة الشيخ هذا سائل يقول: عندنا في بلاد الكفر بعض الدعاة يقولون: من قال بأن الإرهاب ليس من الإسلام فهذا كفر أكبر فهل هذا صحيح أم لا؟

الجواب: الحقيقة صغار طلبة العلم لاسيّما في بلاد الكفر لا يجوز لهم أن يخوضوا في المسائل التي لا علم لهم بها، فقضية الإرهاب ليس عملاً واحداً بيل هو أعمال عنف وترويع وبغي وعدوان متعددة، إرهاب بالتكفير وإرهاب بالتقتيل وإرهاب بالخروج على ولاة الأمور وإرهاب لفرد من الأفراد؛ فلا يطلق الحكم حكماً واحداً مع اليقين وإجماع علماء المسلمين أن الإرهاب بدون حق وبدون مستند يستند إليه فاعله من كتاب أوسنة أنه إجرام وإفساد في الأرض.

والشيء يذكر بنظيره، فإنّ ما قامت به الفئة الضالة في هذه البلاد المسلمة المملكة

العربية السعودية ـ حرسها الله ـ ذات الحكام المسلمين والعلماء المسلمين والأمة المسلمة من ذكر وأنثى ضلال مبين وفساد في الأرض مشين. نعم إنّ ما قامت به الفئة الضالة الطاغية الحاقدة من تكفير وتقتيل للمسلمين الصغار والكبار والذكر والأنثى وللمستأمنين والموجودين في البلاد من الكفار المقيمين بإذن إمام المسلمين هؤلاء أهل طغيان، وحقاً أن من كفّر المسلمين بدون برهان كما فعلت هذه الفئة الضالة ومن أفتاها من المتعالمين بالتكفير والتقتيل فقد باء بالكفر، والحمد لله علماء المسلمين وحكام المسلمين والمسلمين في هذه البلاد وغيرها لا يجوز لأحد أن يطلق عليهم أنهم كفارً

وقصارى القول فإنّ هذه الفئة الضالة قد ضلّت عن سواء السبيل وخابوا وخسروا في كل مقام من المقامات التي انطلقوا منها، فهم في حكم الشرع قرن من الخوارج الجدد بل زادوا على الخوارج الذين ظهروا في عهد الصحابة بقتلهم لأنفسهم وتعميم القتل، بينها الخوارج القدامى ما كانوا يقتلون أنفسهم في عهد الصحابة بل كانوا يقاتلون وما كانوا يقتلون عامة الناس بل برزوا فقاتلوا، وهو إجرام وفساد أخبر به النبي قبل حصوله وكان من معجزاته بوصفه لهم بأوصاف متعددة منها: أنهم «كلاب النار»(۱)، وأما هؤلاء الخوارج الجدد فإنهم زادوا في الإجرام على الخوارج القدامى كما أسلفت، فهم إرهابيون وخابوا في كل معركة وباؤوا بإثم من قتلوه من طفل صغير، وشيخ كبير، وعاجز ضعيف، ومستأمن احترم الشرع دمه وعرضه وماله، ودولة مسلمة تحكم شرع الله وأمّنت البلاد والعباد من خوف وفزع من اعتداءاتهم الإجرامية، ولقد قال النبي في حقهم «كلاب

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه قريباً.

النار»(١)، ولشدة إجرامهم فقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: «طُوبَى لَمْنْ قَتَلُوهُ وَطُوبَى لَنْ قَتَلُوهُ وَطُوبَى لَيْنْ قَتَلُهُمْ» (١)، وقال عليه: «قتل ثمود»(١) وفي رواية: «قتل ثمود»(١) وقال عليه الصلاة والسلام: «فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ» (٥)، والحقيقة أنهم يستحقون

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في «المسند» [(٤/ ٣٨٢)] وابن ماجة في «سننه» [المقدمة باب في ذكر الخوارج برقم (١٧٦)] كلاهما عن ابن أبي أوفى خيشت وهو جملة من حديث أخرجه ابن ماجة [برقم(١٧٦)] عن أبي أمامة خيشت، ولفظها: (..كِلَابُ أهلِ النَّارِ). وحديث «المسند» هو في «الصحيح المسند مما ليس في الصحيحين» [(١/ ٤٧ عحديث رقم (٥٤٥)] للشيخ مقبل الوادعي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في «المسند» [(٢٠٥٥)] عن ابن عمر هيئ بلفظ: «فَطُوبَى لَنْ قَتَلَهُمْ وَطُوبَى لَنْ قَتَلَهُمْ وَطُوبَى لَمْنْ قَتَلُوهُ » وأخرجه في «المسند» [(٤/ ٣٥٧)] من حديث عبد الله بن أبي أو في هيئ ، وهو جملة من حديث أخرجه أبو داود في «سننه» [كتاب السنة باب في قتل الخوارج برقم (٤٧٦٥)] عن أبي سعيد الخدري وأنس بن مالك هيئ ، ولفظه: «طُوبَى لَنْ قَتَلَهم وقتلوه» ، وأورده الألباني في «صحيح المخدري وأنس بن مالك هيئ ، وحديث ابن أبي أو في الذي في «المسند» هو في «الصحيح المسند مما ليس في الجامع» برقم (٢٦٦٨). وحديث رقم (٥٤٧) للشيخ مقبل الوادعي.

<sup>(</sup>٣) جملة من حديث أخرجه البخاري في [«صحيحه» كتاب أحاديث الأنبياء باب قول الله تعالى ﴿ وَ إِلَى عَادِ أَخَاهُمْ هُودًا.. ﴾ [الأعراف: ٦٥] رقم (٣٣٤٤)]، ومسلم في [«صحيحه» رقم (١٠٦٤) عاد أخَاهُمْ هُودًا.. ﴾ [الأعراف: ٦٥] رقم (٣٣٤٤)]، ولمسلم في [«صحيحه» رقم (١٠٦٤)] من حديث أبي سعيد الخدري عَشِين ، بلفظ: «لئن [أنا] أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد».

<sup>(</sup>٤) أخرجها البخاري في [«صحيحه» كتاب المغازي باب بعث علي بن أبي طالب عليه السلام وخالد بن الوليد عليه البخاري في [«صحيحه» رقم (٤٣٥١)] ومسلم في [«صحيحه» رقم (١٠٦٤) (١٤٤))] من حديث أبي سعيد الخدري عليف

<sup>(</sup>٥) جملة من حديث أخرجه البخاري في [«صحيحه» كتاب استتابة المرتدين باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم رقم (٦٩٣٠)، واللفظ له] ومسلم في [«صحيحه» رقم (١٠٦٦) (١٠٥٥)] من حديث على عليضين.

القتل ويستحقون الدعاء عليهم، لهذا فقد أمرت وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد في المملكة العربية السعودية بالقنوت والدعاء على هذه الفئة الضالة التي ألحقت أضراراً بالإسلام والمسلمين في جميع أقطار الأرض.

\* وقول المؤلف \_ رحمه الله \_ : «ولا تبك بدعياً » خطاب لكل مكلّف عموماً ولطلاب العلم خصوصاً، وذلك تحذير من المؤلف من الوقوع في البدع، والبدع جمع بدعة، والبدعة هي الفعل أو الاعتقاد أو القول الذي لم يكن على عهد النبي ولا على عهد خلفائه الراشدين المهديين من بعده، والله تبارك وتعالى أمر الأمة باتباع ما جاء به النبي الكريم \_ عليه الصلاة والسلام \_ من الكتاب والسنة ونهاهم عن اتباع غيرهما في آيات متعددات، منها قول الله تبارك وتعالى: ﴿اتّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مّن رّبّكُمْ وَلاَ تَتّبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء قلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣]، والذي أنزل إلينا من ربنا هو كتاب الله الفرقان وسنة النبي كل كم أي في هذه الآية وغيرها من الآيات، وكما في قول النبي أو يهي السنة، فالكتاب والسنة والإجماع مصادر التشريع، وحقيقة الإجماع: هو ما أجمع عليه من يعتد بإجماعهم من أئمة العلم في كل زمان ومكان، والقياس الجلي فرع المصادر الثلاثة: الكتاب والسنة والإجماع.

<sup>(</sup>۱) قطعة من حديث نصه: قال رسول الله ﷺ: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه، ألا يوشك رجل ينثني شبعاناً على أريكته يقول: عليكم بالقرآن فها وجدتم فيه من حلال فأحلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، ألا لا يحل لكم الحهار الأهلي ولا كل ذي ناب من السباع ألا ولا لقطة من مال معاهد إلا أن يستغني عنها صاحبها ومن نزل بقوم فعليهم أن يقروهم فإن لم يقروهم فلهم أن يعقبوهم بمثل قراهم» أخرجه أحمد في «المسند» عن المقدام بن معد يكرب الكندي (ج٦ رقم ١٧١٧٤).

وبمناسبة ذكر البدعة في قول المؤلف: «ولا تك بدعياً» لا بد من فهم السنة ووجوب الالتزام بها.

إذاً فالسنة: ما ثبت عن النبي على من قوله أو فعله أو تقريره سواءاً فيها يتعلق بالاعتقاد أو فيها يتعلق بالشعائر التعبدية أو فيها يتعلق بالمعاملات أو فيها يتعلق بشأن الدين كله جملة وتفصيلاً، وحكم العمل بها: إما الوجوب وإما الاستحباب بحسب الخطاب التكليفي وهذا يعرف في مواضعه بمقتضى أدلته، ثم السنة من حيث علاقتها بالقرآن الكريم ثلاثة أنواع:

القرآن فيه الأمر بالصلاة أو الزكاة أو الحج أو نحو ذلك فقد جاءت السنة أيضاً بذلك كها القرآن فيه الأمر بالصلاة أو الزكاة أو الحج أو نحو ذلك فقد جاءت السنة أيضاً بذلك كها قال \_عز وجل \_: ﴿ البّعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبُكُمْ وَلاَ تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء قَلِيلاً مّا تَذَكّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣] وقال \_عز وجل \_: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاةَ فَاذْكُرُواْ اللهَ قِيَامًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُواْ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى المُؤْمِنِينَ كِتَابًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُواْ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى المُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ﴾ [النساء: ٣٠١]، وجاءت السنة أيضاً كذلك فقد قال ﷺ: «بُنِينَ الإسلامُ عَلَى مَضْ شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَصَوْمِ مَضْ مَضَانَ وَحَجِّ البَيْتِ لَينِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً »(١) وقد خاب قوم زعموا أنهم مستغنون عن رَمَضَانَ وَحَجِّ البَيْتِ لَمِنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً »(١) وقد خاب قوم زعموا أنهم مستغنون عن السنة، ومكتفون بالقرآن الكريم ولا شك أن من قال ذلك واعتقده فقد كذب القرآن ومن كذب القرآن فقد كفر.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» كتاب الإيمان: باب قول النبي على الإسلام على خمس حديث رقم (۸) (ص٢٢)، و «صحيح مسلم» (۱٦)، وسنن الترمذي (٢٦٠٩) وغيرهم كلهم عن ابن عمر هيئ . انظر «صحيح الجامع» للألباني [(١/٧٤٥) (٢٨٤٠)].

٢ .. ونوع منها جاء بأحكام مستقلة: أي: لم تكن موجودة في القرآن العظيم وإن كان هذا النوع قليلاً، وكل من القرآن والسنة يشهد للآخر، فالقرآن يـشهد للـسنة ويـأمر بالاعتصام بها، والسنة تأمر بالعناية بالقرآن الكريم، وأدلة ذلك موضحة في الكتاب والسنة، قال الله ـعز وجل ـ: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧] ففي الآية دعوة من القرآن للأمة أن تأخذ بكل ما جاء به رسول الله على الأحكام جملة وتفصيلاً كل شيء في موضعه، والسنة جاءت تدعو إلى الأخذ بالقرآن الكريم كما في قول النبي عَلَيْ: «اقْرَؤُوا القُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي شَفِيعاً لأَهْلِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ»(١) وقوله عليه الصلاة والسلام: «اقْرَوُوا الزَّهْرَاوَيْنِ البَقَرَةَ وَآلَ عِمْرَانَ فَإِنَّهُمَا يَأْتِيَانِ يَوْمَ القِيَامَةِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ أَوْ غَيَايَتَانِ أَوْ فرقَانِ مِنْ طَيْرِ صَوافٍ يحاجَّانِ عَنْ صَاحِبِهِمَا يَوْمَ القِيَامَةِ» (١) وقال ﷺ: «اقْرَؤُوا النَقَرَةَ فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ وَلاَ تَسْتَطِيعهَا البطلة» (") أي: السحرة، وفي حديث أبي موسى الأشعري ضيست عن النبي على أنه قال: «يُقَالُ لِقَارِئِ القُرْآنِ اقْرَأْ وَرْتُلْ وَارْتَق \_ أَيْ فِي غُرَفِ الجَنَّةِ \_ فَإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَـةٍ تَقْرَؤُهَا»(١٤) وغير ذلك كثير، وما ذلك إلاَّ لأنَّ القرآن والسنة وحيان كريهان من عند الله؛ وإن كان للقرآن مزيّته وخصائصه التي لا يجهلها أهل العلم وللسنة فـضلها، وهمـا عنـد

(١)هذه الجملة والجملتين بعدها حديث واحد أخرجه مسلم [برقم (٨٠٤) في كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة] عن أبي أمامة الباهلي هيشك.

<sup>(</sup>٣،٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في [«سننه» (١٤٦٤)]، والترمذي في [«سننه» (٢٩١٤)] عن عبد الله بن عمرو مينه وفيها قبل الجملة الأخيرة «كما كنت ترتّل في الدنيا» وهو في [«الصحيح المسند مما ليس في الصحيحين» (١/ ٦١٨) (٧٩٢)].

أئمة العلم السائرين على نهج السلف من مشكاة واحدة من عند الله تبارك وتعالى كما هما في وجوب العمل سواء.

٣ ـ ونوع منها جاء إيضاحاً لما في القرآن الكريم من الأحكام المجملة: كالـصلاة والخج والصوم ونحوها.

ولشؤم البدعة وخطرها فقد وردت نصوص تحذر منها، منها: ما سبق من الآيات الكريات، ومن السنة قول النبي في حديث عائشة: «مَنْ عَملَ عَمِلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّ» (') وفي رواية: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُو رَدُّ» (') أي: أمر الدين، وقول النبي في: «وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ وَكُلَّ ضَلاَلَةٍ فِي النبي في: «وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحُدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلةٌ وَكُلَّ ضَلاَلةٍ فِي النبي في: «وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلاَلةً وَكُلَّ ضَلاَلةٍ فِي النبي في ذلك تحذير شديد من الوقوع في البدع وما ذلك إلا لمشؤمها وكثرة شرها وخطرها على الناس، إذ كل زمان تنجم فيه بدع وضلالات وقد بدأت من عصر الصحابة فقد ظهرت بدعة الخوارج ('' وامتدت إلى يومنا هذا وإلى ما شاء الله من الزمان في فقد ظهرت بدعة الخوارج ('' وامتدت إلى يومنا هذا وإلى ما شاء الله من الزمان في

(١) أخرجه مسلم (١٧١٨) (١٨) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤/ ٣٥٥) و(٣١٧/١٣)، (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨).(١٧) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في «المسند» (١٢٦/٤) وأخرجه النسائي في «سننه» برقم (١٤٨٧)، وأورده الألباني في «صحيح الجامع» برقم (١٣٥٣) وأبوداوود (٤٦٠٧).

<sup>(</sup>٤) الخوارج فرقة كبيرة من الفرق الاعتقادية وتمثل حركة ثورية عنيفة في تاريخ الإسلام السياسي، وهي منتشرة انتشاراً عظيماً على بقاع واسعة من الدولة الإسلامية في المشرق وفي المغرب العربي، ولها أسهاء كثيرة؛ من أهمها: (الخوارج - الحرورية - الشراة - المارقة - المحكّمة - النواصب)، وهي فرق متعددة من أكبرها فرقة الإباضية، وقد عرّفها الشهرستاني في «الملل والنحل» (١١٤١): «بأن كل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجهاعة عليه يسمى خارجياً سواء كان الخروج في أيام الصحابة =

المستقبل، وهم شرّ الفرق المبتدعة التي جرّت الأذى للمسلمين وأوجدت الفرقة بينهم، فقد استحل الخوارج الدماء وكفروا المسلمين وفي عصر الصحابة كفروا أفاضل المسلمين الذين شهد لبعضهم النبي ﷺ بالجنة وعلى رأسهم على بن أبي طالب خيست ، وحذت حذوهم وورثت جرمهم الفئة الضالة في هذا الزمان؛ الـذين تجمّعـوا وخططـوا تخطيطـاً شيطانياً فكفّروا المسلمين وعلى رأسهم العلماء والحكام، واستحلوا الدماء المحرّمة المعصومة، وأخافوا السبيل بل وأخافوا المدن والقرى في بلاد الحرمين وغيرها من بلدان العالم، وسلف هذه الفئة الضالة هم الذين خرجوا على على بن أبي طالب وبرز لهم هو ومن معه من أصحاب النبي عليه ونصرهم الله عليهم في الاساعات إلا وقد قضي عليهم وأراح الله حينذاك المسلمين من شرهم، وكانوا قبل ذلك خرجوا على الفاروق فقتلوه وجماعة معه، وخرجوا على الخليفة الثالث عثمان بن عفان ضيئت فقتلوه والقصة معروفة شهيرة كالشمس في وقت الظهيرة، قاتلهم الله أنى يؤفكون، ثم خرجوا بعد ذلك في الدولة الأموية ثم في الدولة العباسية وبعدها، لكن شأنهم كما قال النبي ﷺ: «كُلَّمَا طَلَعَ قَرْنٌ قَطَعَهُ اللهُ »(١) أي: كلما طلع قرن من الخوارج قطعه الله على أيدي من شاء من عباده، ولما قيل لعلى خيست : «هنيئاً لك استأصلت شأفتهم» قال: «هم في أصلاب الرجال وأرحام النساء حتى

<sup>=</sup> على الأئمة الراشدين أو كان بعدهم على التابعين بإحسان والأئمة في كل زمان». [راجع «فرق معاصرة» غالب بن على عواجي (١/ ٦٣)].

<sup>(</sup>۱) قطعة من حديث أخرجه الإمام أحمد (۵۳۰٦) عن ابن عمر عيس وأورده عنه ابن كثير في البداية والنهاية [أحداث سنة سبع وثلاثين]، وأخرجه ابن ماجة في [«سننه» المقدمة باب في ذكر الخوارج رقم (۱۷٤)] من حديث ابن عمر عيس أيضاً، ولفظها عنده: (.كُلَّمَا خرج قَرْنٌ قُطِعَ).

يخرج آخرهم مع الدجال»(١).

وإذ كان الأمر كما علمت فإنّ الخوارج شرهم عظيم وضررهم جسيم، لذا رخّ ب النبي الله في قتلهم وقتالهم وتمنى أن يجدهم فيقتلهم قتل عاد وثمود لشدة شرهم وخبثهم، فهم لايرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة، وقد يكون الكفار أعف قتلة منهم، أما هم فإنهم إذا ظفروا بخصومهم قتلوهم شرّ قتلة كما فعلوا بعبد الله بن خبّاب وجاريته؛ فقد ذبحوه كالخروف وبقروا بطن جاريته عن جنينها، والشيء بنظيره يذكر، فإن أفعال هؤلاء الضلال في هذا الزمن وفي الدولة السعودية بالذات يدكّرنا بذلكم الصنيع السنيع مع الصحابة الكرام والعلماء الأعلام.

ثم ظهرت بدعة القدرية، وهم نفاة القدر الذين يعتقدون بأن الله لم يقدر خيراً ولا شراً وإنها العباد هم الذين يخلقون أفعال أنفسهم، وكذبوا صريح القرآن فقد قال الله \_عز وجل \_: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، وقال سبحانه: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٩٤]، وقال عز من قائل: ﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي المُلْكِ وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢]، وقال تعالى: ﴿كُلُّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢]، وقال تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ المَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِالسَّرِّ وَالحَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا وَقَالَ تَعْمَلُ وَمَن الله تَعَالَى ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَر القدرية المنحرف بنصوص الكتاب والسنة بالقَدَرِ خَيْرٍ وَشَرِّهِ مِنَ الله تَعَالَى ﴿ الفراه فكر القدرية المنحرف بنصوص الكتاب والسنة بالقَدَرِ خَيْرٍ وَشَرِّهِ مِنَ الله تَعَالَى ﴿ اللهُ القدرية المنحرف بنصوص الكتاب والسنة

(١) البداية والنهاية لابن كثير[ أحداث سنة (٣٧) من الهجرة. مسيرة أمير المؤمنين علي إلى الخوارج].

<sup>(</sup>٢) حديث جبريل الذي رواه أحمد في «المسند» (٢/ ٢٨) والبخاري في كتاب الإيهان، باب سؤال جبريل النبي عن الإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي عن الإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي عن الإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي على الإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي على المراء المراء والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي الله والإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي الله والإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي الله والإيهان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي الله والإيهان، باب سؤال جبريل المراء والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي الله والإيهان، باب سؤال الله والإيهان الله والإيهان والويان والإيهان والإيهان والإيهان والإيهان والإيهان والإيهان والويهان والإيهان والويهان والويهان

وإجماع الأمة، واستقام مذهب الطائفة الناجية المنصورة أهل السنة والجماعة القائلين بما دلت عليه النصوص القرآنية المقتضية لكون الله خالق كل شيء، رحم الله السابقين منهم وسدد الباقين في كافة أعمالهم الظاهرة والباطنة.

وظهرت فرقة الشيعة ()، يقال أصل التشيع: تفضيل علي بن أبي طالب وأهل البيت فغلا فيهم الشيعة حتى بلغ بهم الأمر أنّ فرقة منهم ألموا عليّ بن أبي طالب () وفيف جعلوه إلها، فخد لهم الأخاديد وأوقد فيها النيران وقذفهم فيها فقال الآخرون منهم: علمنا الآن أنك إله لأنه لا يعذب بالنار إلا الرب، وفرقة منهم تسمى السابة () وهو لاء هم الذين يتقربون في دعائهم بسب أبي بكر وعمر وسائر أصحاب النبي الانفرا يسيراً من الصحابة، وأطلقوا على أبي بكر وعمر «الجبت والطاغوت» و«صنمي قريش» واتهموا جميع الصحابة بالنفاق والتعاون على الإثم والعدوان قالوا: لأنهم سلبوا علياً الوصية وهي أن يكون هو الخليفة بعد

حتاب الإيهان، باب تعريف الإسلام والإيهان (١/ ١٥٧ نووي) كلهم عن عمر بن الخطاب عيشه،
 وهو حديث طويل مشهور في كتب السنة.

<sup>(</sup>۱) الشيعة فرقة من أكذب الفرق على أئمتهم ومن أخطرها على المسلمين، ظهرت هذه الفرقة على أرجح الأقوال بعد معركة صفين، لها أسهاء عديدة منها «المشيعة \_الرافضة \_الزيدية» ومن أهم الفرق الشيعية «السبئية \_الكيسانية \_الزيدية \_الرافضة \_المختارية» [«فرق معاصرة» (١٨٨١)..

<sup>(</sup>٢) يتزعم هذه الفرقة عبدالله بن سبأ اليهودي حيث دعا بألوهية علي وأنه لم يقتل بل رفع إلى السهاء وأن المقتول إنها هو شيطان، ولقد استتابه علي ثلاثة أيام فلم يرجع فأحرقه ضمن سبعين رجلا [المصدر السابق (١/ ١٤٦)]

<sup>(</sup>٣) فرقة من فرق الشيعة يبغضون الصحابة بغضاً شديداً وخاصة الشيخين أبى بكر وعمر عيشها ويتقرّبون بسبّهها.[المصدر نفسه (١/ ٢٤٠)].

النبي على فتعاونوا عليه فكان الخليفة أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي، وهولاء كذبوا القرآن الكريم الذي أثنى الله عز وجل فيه على الصحابة الكرام وعلى رأسهم الخلفاء الأربعة، والفرقة الثالثة: الزيدية (1): التي تعدمن الفرق الإسلامية وهي المفضّلة، وسمُّو مفضّلة لتفضيلهم علياً والمعنف على الخلفاء الثلاثة رضي والمحمد، ولكن لا يسبون أبا بكر وعمر وعثمان ثم هم يقولون: بصحة إمامة أبي بكر وعمر وعثمان على القاعدة التي عندهم «تصح إمامة المفضول مع وجود الفاضل» فعليُّ هو الفاضل والمفضول عندهم هو أبوبكر وعمر وعثمان، فهذه الفرقة أخف شراً وإن كانوا أهل خطأ وانحراف وهم يوافقون المعتزلة في باب الأسماء والصفات وهذا منهجهم في حق أصحاب النبي الله إلا أنهم أخف من السابة والمألمة كما مرّ قريباً.

ثم جاءت فرقة الاعتزال أي: المعتزلة الذين قالوا بخلق القرآن ونفي صفات الله عز وجل عن الله وهذا تكذيب منهم لنصوص القرآن، فالله عز وجل أثبت لنفسه الأسهاء الحسنى والصفات العلى وأثبتها له رسوله عليه الصلاة والسلام فمن كذب الله في خبره وأمره ونهيه فقد كفر لذا كفرهم كثير من أهل العلم.

ثم الجهمية المعطلة الذين نفوا عن الله أسمائه وصفاته أيضاً وأثبتوا لله ذاتاً مجردة عن الأسماء والصفات وهو تكذيب منهم للقرآن كذلك لأن الله قال: ﴿وَللهِ الأَسْمَاء الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاتِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى زيد بن علي بن الحسين بن علي ولد عام (۸۰هـ) وتوفي (۱۲۲هـ)، من أرائهم جواز ولاية المفضول، والقول بعصمة الأئمة، وقد وصف أبو زهرة الزيدية بأنها أقرب فرق الشيعة إلى الجماعة الإسلامية وأكثر اعتدالاً.[«فرق معاصرة» (۱/ ١٥٥)].

وذكر الله أسهاءه في القرآن كما في آخر سورة الحشر وكما في كثير من الآيات التي تختم بأسماء الله الحسنى كقوله \_عز وجل \_: ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾، ﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾، ﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ العَظِيمُ ﴾، ﴿ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾، ﴿ وَهُوَ رَبُّ العَرْشِ العَظِيمِ ﴾، ﴿ وَهُوَ اللهُ لَا إِلَـ هَ إِلاًّ هُوَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات التي فيها أسهاء الله وصفاته وفي الحديث عن النبي عليه أنه قال: «إِنَّ لله تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْماً مِائَةً إِلاَّ وَاحِداً مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ»(١) فتظافرت نـصوص الكتاب والسنة على إثبات أسماء الله الحسني وصفاته العلى على الوجه اللائق بعظمته وجلاله وهو ما مشى عليه السلف وأتباعهم إلى يوم القيامة، وخالفتهم تلك الفرق من جهمية ومعتزلة ومن لفّ لفّهم ممن نفي عن الله صفات كماله نفياً كاملاً وعطَّل تعطيلاً كلياً وممن عطَّل تعطيلاً جزئياً كالأشاعرة والماتريدية والكلابية فإنهم عطلوا تعطيلاً جزئياً فهم دخلوا في التعطيل والعياذ بالله ووافقهم بعض العلماء الذين تأثّروا بالمذهب الأشعري الكلابي وإن كان لهم فـضل علم في التفسير وفي الحديث إلا أنهم وافقوا الأشاعرة في تأويل بعض نصوص الصفات تـأويلاً مذموماً لكنهم لا يصنفون من أهل البدع والضلال؛ كالأشاعرة الذين قعدوا قواعد التأويل المذموم التي جرتهم إلى تعطيل البارئ سبحانه عن صفات كماله فلا تترك كتبهم ولا تهجر بـل لا يستغنى عنها وقد وقع في ذلك كثير من أهل العلم الكبار كابن حجر والقرطبي والـشوكاني والقسطلاني وغيرهم لكن هؤلاء يستفاد من علىومهم الغزيرة في التفسير وفي الحمديث وفي علوم القرآن وعلوم السنة ويجب بيان ما أخطأوا فيه لطلبة العلم والله أعلم.

وفي تعليق صاحب القصيدة الفلاح على مجانبة البدع واجتناب المحدثات والموبقات بيان أنها من أسباب الشقاء في الدنيا والبرزخ والآخرة وذلك بعكس التمسك

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٥٨٥ و٢٩٥٧)، ومسلم (٢٦٧٧) عن أبي هريرة واللفظ للبخاري.

بحبل الله، وجملة: «لعلك تفلح» منتزعة من قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠]. ودن بكتاب الله والسنن الستي أتت عن رسول الله تنجو وتربح

فلا يجوز لأحد أن يكتفي بالقرآن ويعرض عن سنة النبي على بل يجب الإيهان بالسنة الثابتة الصحيحة بجميع أقسامها، كما يجب الإيهان بالقرآن الكريم الذي هو متواتر لفظاً ومعنى، والتدين بكتاب الله وبالسنة المطهرة يترتب عليه النجاة من عذاب الله والفوز بجنته، لذا قال المؤلف: «تنجو وتربح» أي: دن بكتاب الله والسنن التي أتت عن رسول

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص١٩).

الله تنجو من عذاب الله وسخطه ومقته، و «تربح»، أي: تظفر بالربح العظيم والفوز الكبير برضا الله وجنة عرضها كعرض الساء والأرض أعدت للذين آمنوا بالله ورسله. وقل غير مخلوق كلام مليكنا بناك دان الأتقياء وأضعوا

وفي قوله \_ رحمه الله \_: «وقل غير مخلوق كلام مليكنا» إرشاد إلى عقيدة المتقين في كلام الله \_ عز وجل \_ وبيان أنه صفة من صفاته، فهو باعتبار صفة ذات، وباعتبار صفة فعل، فباعتبار اتصاف الله به أزلاً وأبدا ً هو صفة ذات، أي: أن الله لم يزل متكلماً، وباعتبار تزله وتكلم الله به بمشيئته واختياره صفة فعل، أي: أن الله يتكلم متى شاء ويكلم من شاء بها شاء، فكلم الله \_ عز وجل \_ آدم في وقت وكلم موسى في وقت آخر وكلم محمداً شاء بها شاء، فكلم الله \_ عز وجل \_ آدم في وقت آخر ويكلم الله \_ عليهم الصلاة والسلام \_ في وقت آخر ويكلم الله \_ عز وجل \_ آدم يوم القيامة كما في الحديث الثابت عن النبي رقية وقت آخر ويكلم الله \_ عز وجل \_ آدم يوم القيامة كما في المحديث الثابت عن النبي رقية وقت آخر ويكلم الله \_ عن وجل أ ألف تيسع مِائمة وتسمعة المحديث الثاب ويكلم الله كل فرد من أفراد المؤمنين ليس بينه وبينه ترجمان كلاماً حقيقياً يليق بعظمته وجلاله، إذاً فكلام الله صفته صفة ذاتية باعتبار اتصاف الله به أزلاً وأبداً، وصفة فعلية باعتبار آحاده وتنزنه وكونه بمشيئة الله \_ تبارك وتعالى \_ واحتياره، والقرآن الكريم كلام الله منزل غير مخلوق من الله بدأ، وإليه يعود.

هذه عقيدة أهل السنة والجماعة بخلاف أهل البدع والضلال كالجهمية والمعتزلة فهؤلاء لا يؤمنون بأن القرآن منزل من عند الله، أما الجهمية فنفوا عن الله كل صفة من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «ممحيحه» برقم (٣٣٤٨)، ومسلم في «صحيحه».برقم: (٢٢٢).

صفات الذات والأفعال والمعتزلة أثبتوا لله أسهاء ونفوا عنه الصفات وقالوا بأن كلام الله خلوق كغيره من المخلوقات وهذه عقيدة فاسدة باطلة، وعقيدة الجهمية أشد فساداً، ومن غير حياء تراهم يستدلون بعمومات من القرآن الكريم ومنها قول الله \_عز وجل \_: ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٢٢]، قالوا: والقرآن شيء من الأشياء إذا فهو مخلوق، وهذا تأويل باطل؛ لأن «كل» وإن كانت من أدوات العموم إلا أن عمومها بحسب ما تضاف تأويل باطل؛ لأن «كل» وإن كانت من أدوات العموم إلا أن عمومها بحسب ما تضاف إليه، كما قال الله \_عز وجل \_في وصف الربح التي أرسلها على قوم عاد ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرٍ رَبُّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلّا مَسَاكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ المُجْرِمِينَ ﴾ [الأحقاف: ٢٥] يعني: تدمر كل شيء صالح للتدمير، وكل شيء أراد الله بقاءه بقي، وهكذا ﴿اللهُ خَالِقُ يعني: تدمر كل شيء صالح لأن يكون مخلوقاً، يدخل في العموم والشيء الذي لا يجوز أن يقال فيه ذلك؛ كذات الله وأسمائه وصفاته.

ومن صفاته القرآن الكريم لا يدخل في عموم قوله ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ فبطل احتجاجهم، وكذلك الأشاعرة والماتريدية والكلابية لهم قول في كلام الله رديءٌ مبتدع حيث قالوا: ﴿إِنَّ الكلام معنى قائم بذات الله » يريدون نفي الحرف والصوت واللفظ وهذا اعتقاد فاسد فإن القرآن الكريم كلام الله \_ عز وجل \_ حروفه وألفاظه ومعانيه كلها كلام الله ليس كلامه المعاني دون الحروف ولا الحروف دون المعاني، فقولهم: «معنى قائم بالنفس» قول باطل.

إذ قالت الأشاعرة: «إن الله ـ عز وجل ـ أوحاه إلى جبريل وهو عبر عنه بلغته»، وقالت الكلابية: «القرآن حكاية» أي: نزل به جبريل على محمد وهو حكاه لقومه بلغته وكلا القولين في غاية الفساد، وهدى الله أهل السنة والجاعة إلى الاعتقاد الصحيح في كلام الله ـ عزوجل ـ الذي منه كتبه المنزلة فقالوا: هي كلام الله ألفاظها وحروفها ومعانيها

تكلم الله بها قولاً وأنزلها وحياً وبلغها جبريل إلى الرسل بلاغاً بدون زيادة ولا نقصان ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾.

فالرسل منهم البلاغ والله \_عز وجل \_هو الذي تكلم بالكتب المنزلة التي هي من كلامه، كالتوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم وموسى، والفرقان.

ولا تك في القرآن بالوقف قائلا كما قال أتباع لجهم وأسجحوا

وقوله: «ولا تك في القرآن بالوقف قائلاً»: تحذير لكل مكلّف أن يسلك مسلك الطائفة التي تسمى الواقفة، وعقيدة هذه الطائفة هي قولهم: «لا نقول القرآن مخلوق ولا غير مخلوق بل يجب التوقف فيه»، وهذا التوقف الصادر منهم دليل على قلة فهمهم وعدم العناية منهم بهذا الباب العظيم الذي هو باب الأسهاء والصفات، فهم قصروا وهم غير معذورين؛ لأن السلف ـ رحمهم الله \_ في كل زمان ومكان أقاموا الحجج على أهل البدع لا سيّا في باب الأسهاء والصفات فها بقيت حجة لأحد، وإذ كان الأمر كها علمت فإنّ الواقفة من طوائف البدع الهالكة بقولهم: «لا نقول في القرآن إنه مخلوق ولا نقول غير مخلوق»، وقد ذمّهم السلف واعتبروا قولهم هذا قولاً فاسداً، فهم من أهل التعطيل ولا شك.

قوله: «كما قال أتباع لجهم» أي: الجهم بن صفوان، وقوله: «وأسجحوا» أي: سجوا بسجهم سجّاً، أي: ألقوه رقيقاً، وللمفردة معاني كثيرة يراجع لها لسان العرب، الجزء السادس (ص١٧٣).

ولا تقل القرآن خلق قرأته فإن كلم الله باللفظ يوضح

وقوله \_ رحمه الله \_ : "ولا تقل القرآن خلق قرأت هه" (دعلى المعتزلة الذين قالوا: بخلق القرآن كما سبق بيانه، وهو رد أيضاً على الأشاعرة والكلابية والماتريدية الذين قالوا: «كلام الله معنى من المعاني قائم بالنفس بلا حرف ولا صوت، وأن هذا القرآن الذي بين أيدينا عبارة أو حكاية عن ذلكم المعنى القائم بالنفس»، وهو معتقد فاسد وقول باطل ترده وتُبيِّن فساده وبطلانه نصوص الكتاب والسنة كما بينت ذلك قريباً، وأما كلام أئمة العلم أعني السلف الصالح السابق واللاحق منهم فإنهم يقولون: إن القرآن الكريم من كلام الله \_ عز وجل \_ تكلم به قولاً وأنزله وحياً وبلغه جبريل محمداً عليها الصلاة والسلام كاملاً وبلغه محمد الله أمته فأخذته الأجيال اللاحقون عن السابقين؛ فقد أخذه والتابعون عن السابقين؛ فقد أخذه التابعون عن الصحابة ومن بعدهم أخذ عنهم وهكذا يأخذه الجيل اللاحق عن السابق، وذلك من أسباب حفظه الذي تكفّل الله به وأخبرنا بذلك في محكم تنزيله إذ قال وقوله الحق: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ خَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وقوله: «فإنّ كلام الله باللفظ يوضح» أي: إنّ ألفاظ القرآن الكريم التي هي كلام الله تدلّ على المعاني وتبيّنها لتطابق ألفاظه ومعانيه، إذ الكل كلام الله الحروف والألفاظ والمعاني، وإذ كان الأمر كذلك فقد بطل معتقد الفرق الهالكة في كلام الله.عز شأنه، واستقام معتقد أهل السنة والجهاعة بأدلة الكتاب والسنة. والحمدلله الذي هدى من شاء من خلقه لمنهج الحق في العقيدة والعمل والأدب والسلوك، جعلنا الله منهم بمنّه وكرمه.

<sup>(</sup>۱) ورد في بعض النسخ بلفظ: «قراءة»، فيكون المقصود بذلك: بدعة «اللفظية»؛ الذين قالوا: «لفظي بالقرآن مخلوق»، وهو قول محدّث لاحتهاله حقاً وباطلاً؛ فإنهم إن أرادوا به القرآن فذاك قول الجهمية، وإن أرادوا به التلفظ الذي هو فعل العبد فهو قولٌ محدّث. انظر «الأجوبة المختصرة على الأسئلة العشرة» للشارح (ص٨٦).

وقل يتجلى الله للخلق جهرة كما البدر لا يخفى وربك أوضح

وفي قول مؤلف القصيدة \_رحمه الله \_ «وقل يتجلى الله للخلق جهرة»: بيان لمذهب أهل السنة والجماعة في أن المؤمنين يرون رجم في الـدار الآخرة في عرصات القيامة وفي الجنة والأدلة على ذلك من الكتاب والسنة واضحة شهيرة ومحكمة، ومنها: قول الله ـ عـز وجل ..: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٣]، الأولى: من النضارة وهي البهاء والحسن والثانية: من النظر إلى الله \_ تبارك وتعالى \_ حقيقة، وقوله تعالى: ﴿ لُلَّهُ فِينَ أَحْسَنُواْ الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ وَلاَ يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلاَ ذِلَّةٌ أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ [يونس: ٢٦] فقد فسَّر النبي ﷺ الحسني بالجنة وفسَّر الزيادة بالنظر إلى الله(١) \_ تبارك وتعالى \_ وهو أعظم نعيم يتنعم به أهل الجنة، ومنها: قـول الله تعـالي عـن الكفـار ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّمْ يَوْمَتِذِ لَمُحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥] أي: فلما حجب الله أعداءه فإنه يتجلى لأوليائه أهل الجنة، كما ورد في السنة ما يفيد ذلك ومنه ما أشار إليه المؤلف بقولـه «كما البدر لا يخفى» ذلك إشارة إلى الحديث الثابت الذي رواه جرير بن عبدالله البجلي (٢) طينك، قال: كنا جلوساً مع رسول الله على فنظر إلى القمر ليلة أربع عشرة فقال: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ عِياناً كَمَا تَرَوْنَ هَذَا القَمَر لاَ تُضَامُّونَ فِي رُؤْيَتِهِ فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَلاَّ تغلبُوا عَلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨١) في الإيهان، باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم سبحانه وتعالى، والترمذي برقم (٢٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) وهو جرير بن عبدالله بن جابر، أبو عمرو، وقيل أبو عبدالله البجلي، أسلم جرير قبل وفاة النبي على الله وهو جرير بن عبدالله بن جابر، أبو عمرو، وقيل أبو عبدالله الأمة» تبوفي بالسراة سنة (٥١هـ) وقيل بأربعين يوماً، قال عنه عمر علين «جرير يوسف هذه الأمة» تبوفي بالسراة سنة (٥١هـ) وقيل (٥٤هـ). [انظر: «أسد الغابة» (١/ ٣٣٣/ ٣٣٣)].

صَلاَةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاَةٍ قَبْلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا» (') فشبّه الرؤية بالرؤية لا المرئي الملائي، أي: لم يشبّه النبي على ربه بالقمر وإنها شبّه الرؤية بالرؤية، فإذا كان الناس يرون القمر ليلة البدر الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر رؤية واضحة جلية، فإنهم سيرون ربهم كرؤيتهم القمر ليلة البدر وهذا هو مذهب أهل السنة والجهاعة وتلك أدلتهم بخلاف من نفوا رؤية المؤمنين لربهم وأوّلوها تأويلاً باطلاً.

والناس في الرؤية ثلاثة أقسام: طرفان ووسط:

الطرف الأول: من خلوا في نفي الرؤية كالمعتزلة والجهمية الدنين غلوا في النفي فاعتقدوا وأعلنوا أن الله لا يرى لا في الدنيا ولا في الآخرة لجهلهم بالنصوص ومعانيها الصحيحة، ويستدلون بعمومات من القرآن لا تصلح دليلاً لهم كقول الله \_عز وجل \_: ﴿لاَّ تُدْرِكُهُ الاَّبْصَارُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]؛ إذ قالوا «تدرك» بمعنى: ترى، فيكون معنى الآية عندهم: لا تراه الأبصار وهو تفسير باطل، والتفسير الصحيح ما جاء عن ابن عباس وغيره: ﴿لاَّ تُدْرِكُهُ الاَّبْصَارُ ﴾ أي: لا تحيط به (٢)، فالله \_عز وجل \_لا يحيط به شيء من خلقه بل هو المحيط بجميع مخلوقاته؛ كما قال \_عز وجل \_: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا﴾، وقال في حقه: ﴿أَحَاطَ بِكُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾، وقال: ﴿وَاللهُ مِن وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾، وقال تعالى: ﴿وَهُوَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷٤٣٧) ومسلم (۱۸۲)، ورواه أبو داوود في كتاب السنن، باب في الروية (ج٤/ رقم ۲۵۷۰). وقال أبو عيسى: رقم ۲۷۳۰) (ص۲۳۳)، والترمذي في كتاب صفة الجنة (ج٤/ رقم ۲۵۵۷). وقال أبو عيسى: «هذا حديث حسن صحيح من حديث أبو هريرة هيئين »، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (۲/۳۷۲) حديث رقم (۲۳۰۲).

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير «الجامع لأحكام القرآن» للإمام القرطبي (٧/ ٣٧) عند تفسير قوله تعالى: ﴿لاَّ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

بِكُلِّ شَيْء مُجِيطٌ ﴾ أي: علماً وقدرةً، ولا يلزم من نفي الإحاطة في الرؤية نفي الرؤية بل الرؤية للمؤمنين ثابتة بنصوص القرآن والسنة.

والطرف الثاني: غلوا في إثبات الرؤية كغلاة الصوفية (١) الذين يعتقدون بأن زعماءهم يرون الله في الدنيا والآخرة، وكذبوا إذ لم يستندوا إلى برهان بل إلى التخرص والهذيان.

وأهل السنة والجهاعة: وسط بين الغلاة في نفي الرؤية، والغلاة في إثباتها على الفهم الذي رأيت، فقد أثبتوا رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة في عرصات القيامة وفي الجنة ونفوا رؤية المؤمنين وغيرهم عن الله \_ تبارك وتعالى \_ في الدنيا فإن الله لا يراه أحد في الدنيا الفائية كما قال الله \_ عز وجل \_ : ﴿ وَلِمَّا جَاء مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرانِي وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا ثَجَلّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرً موسَى صَعِقًا فَلَمّا أَفَاقَ قَالَ شُبْحَانَكَ ثُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ المُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

والخلاصة: أن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة في دار النعيم على اختلاف منازلهم وذلك من أجلّ نعيمهم، ولم يره أحد في الدنيا لا من الرسل \_عليهم السلام \_ولا من هو

<sup>(</sup>۱) الصوفية طائفة من الفرق الهالكة المبتدعة اختلف العلماء حول التعريف الحقيقي للصوفية، ولعل سبب تسميتهم بالصوفية نسبة الى لبس الصوف، ومن أسماء الصوفية «الصوفية - أرباب الحقائق - الفقراء - الجوعية - الملامية أو الملامتية»، وقد اختلف في ظهور المذهب الصوفي فقيل: سنة (١٥٠هـ)، وقيل سنة (١٨٩هـ)، وقيل: ظهر بعد المائتين من الهجرة، وقيل بعد القرون الثلاثة الأولى أي في القرن الرابع الهجري، ومن عقائدهم الفاسدة وقولهم على الله بغير علم، قولهم بوحدة الوجود والحلول والاتحاد ووحدة الشهود والكشف والقطب والغوث، ومن كبار دعاة هذه الطائفة الضالة: الحلاج وابن عربي وابن الفارض والبسطامي والجيلي وغيرهم كثير. [انظر «فرق معاصرة» (ص٥٧٥) وما بعدها بتصرف شديد واختصار].

دونهم، وأن جميع الكافرين لا يرون ربهم يوم القيامة بل هم محجوبون عنه بأدلة الكتاب والسنة عقوبة لهم، وأما المنافقون نفاقاً اعتقادياً، ففي الدرك الأسفل من النار تحت الكافرين (۱) لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَمُمُ مُن النَّادِ وَلَن تَجِدَ لَمُمُ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٤٥].

ولـــيس بمولــود ولــيس بوالــد ولــيس لـه شبــه تعـالى المـسبّعُ

قول المؤلف - رحمه الله -: «وليس بمولود وليس بوالد»: معنى ذلك: أن الله - تبارك وتعالى - ليس بمولود أي: ليس له والد، وليس بوالد: أي لا ولد له، والأدلة على ذلك من القرآن والسنة كثيرة محكمة ومن ذلك قول الله - عز وجل -: ﴿مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِهَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْ ضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ الله عَهًا مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِهَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْ ضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ الله عَهًا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١]، وكقوله - تبارك وتعالى -: ﴿وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَا وَلَد المِن وَالإخلاص: ٣] وغيرها وكثير، وما ذلك إلا لكمال غناه - سبحانه وتعالى - فلا يحتاج إلى صاحبةٍ ولا يحتاج إلى ولـد ولا إلى معين ولا ظهير بل هو الإله الحق الواحد الأحد الصمد الذي لم يلـد ولم يولـد ولم

<sup>(</sup>۱) وأما المنافقون: فإنهم يرون الله مع المؤمنين في عرصات القيامة فيتهيؤون للسجود كما سجد المؤمنون فتعود ظهورهم طبقاً واحداً، أي: لا يقدرون على السحود كما قصّ الله عز وجل ذلك بقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [القلم: ٤٢]. انظر «شرح عقيدة ابن أبي زيد القيرواني» للمؤلف (ص ١٣٤).

يكن له كفواً أحد. هذه عقيدة المؤمنين في رجم عز في علاه قال ـ سبحانه ـ: ﴿ وَإِلْمُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَاحِدٌ لا الله وَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وقال عز وجل: ﴿ فَإِلْمُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَا لِللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشِّرِ المُخْبِتِينَ ﴾ [الحج: ٣٤]، وقال ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿ اللهُ لا إِلَهَ إِلاَّهُ هُو الحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] إلى غير ذلك من النصوص التي تدل على أن الله تبارك وتعالى هو الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، له الأساء الحسنى وله صفات الكمال والجلال التي جاءت نصوصها في الكتاب والسنة.

\* وقوله رحمه الله: «وليس له شبه تعالى المسبّع» أي: ليس لله شبيه من نخلوقاته وليس له مثيل ولا كفو له ولا ند له؛ كها قال \_ عز وجل \_: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السّمِيعُ البّصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، فنفى الله \_ تبارك وتعالى \_ أن يكون له شبيه من خلقه بل له الكهال المطلق ذاتاً وأسهاءً وصفاتٍ؛ إذ هو الخالق وما سواه مخلوق، وهو الرب وما سواه مربوب، وهو المعبود وما سواه عبد، وهو صاحب الكهال المطلق وما سواه محل النقص، وهو المعني وما سواه مفتقر إليه ومحتاج إليه كها قال \_ عز وجل \_: ﴿يَا أَيُّهَا النّاسُ النقص، وهو الغني وما سواه مفتقر إليه ومحتاج إليه كها قال \_ عز وجل \_: ﴿يَا أَيُّهَا النّاسُ والحاعة، يثبتون لربهم صفات الكهال وينفون عنه صفات النقص، ويردون ما قالمه أهل التشبيه وأهل التعطيل بنصوص الكتاب والسنة الواضحة البينة بل ويردون على كل من خالفهم من أهل البدع والضلال.

وقد ينكر الجهمي هـذا......

لذا قال مؤلف القصيدة: «وقد ينكر الجهمي هذا» أي: الجهمية المعطلة والمشبّهة

كلهم ينكرون ما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة من إثبات الأسهاء الحسنى وصفات الكهال للخلاق العليم، فأما الجهمية فإنهم نفوا عن الله أسهاءه الحسنى وصفاته العلى فشبهوه بالعدم؛ لأن الذي لايسمى باسم ولا يوصف بصفة فهو عدم، فالعابد منهم يعبد عدماً، والعابد من المشبّهة يعبد صنهاً؛ لأنه شبه الله بخلقه، وأهل السنة والجهاعة يعبدون إلها واحداً هو الله الذي يجب أن يطاع فلا يعصى، ويذكر فلا ينسى، ويشكر فلا يكفر، لا يستحق أن يعبد أحدٌ سواه.

...... وعندنا بمصداق ما قلنا حديث مصرِّح

وقوله \_ رحمه الله \_: «...وعندنا \* بمصداق ما قلنا حديث مصرح» أي: عند أهل السنة والجاعة الذين ينطق المؤلّف بلسانهم ما يصدِّق قولهم في رؤية المؤمنين لربهم هو الحديث الصريح الذي رواه جرير بن عبدالله البجلي وقد تقدم قريباً، وفيه إثبات رؤية المؤمنين لربهم في عرصات القيامة ومعهم المنافقون، وفي الجنة خالصة للمؤمنين، كما أن نصوص الكتاب والسنة مصرِّحة بأن الله \_ تبارك وتعالى \_ نه الكمال المطلق ذاتاً وأسماء وصفاتٍ وأنه لا شبيه له من مخلوقاته كما قال \_ تبارك وتعالى \_: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُموَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وهذه الجملة العظيمة فيها رد على طائفتين من طوائف البدع: هما المشبّهة الذين شبهوا الله بخلقه فقالوا: إن صفات الخالق كصفات المخلوق، إذ قالوا: إن لله يداً كأيدينا وسمعاً كسمعنا وبصراً كبصرنا، وهلم جرّاً، وكذبوا في ذلك وما قدروا الله حق قدره و لا نزّهوه عن صفات النقص والعيب، تعالى الله عن قولم علواً كبيراً، وفيها رد على المعطلة مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَهُو السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ ؛

لأن أهل التعطيل نفوا عن الله \_ تبارك وتعالى \_ أسهاءه وصفاته والله \_ عز وجل \_ أثبتها لنفسه، فهم مكذّبون للقرآن لذا كفرهم جمهور السلف ولم يقبلوا لهم عذراً؛ لأن الحجة قد قامت عليهم بواسطة أئمة العلم الذين وفقهم الله للفقه في نصوص الكتاب والسنة في هذا الباب العظيم وغيره من أبواب العلم الشرعي، فتطابقت نصوص الكتاب والسنة على إثبات ما أثبته الله لنفسه من أسهائه الحسنى وصفاته العلى وأفعاله الجليلة، وتجلّيه لعباده المؤمنين في الجنة عياناً كها هو مقتضى نصوص الكتاب العزيز والسنة المطهرة، وإثبات ما أثبته له نبيه محمد كم كذلك إثباتاً بلا تشبيه ولا تمثيل وتنزيهاً بريئاً من التأويل والتعطيل بل كها قال الله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

وقوله \_رحمه الله \_: «وعندنا بمصداق ما قلنا حديث مصرِّح»، أي: جاء في السنة الغراء كما رأيت قريباً في الحديث الذي رواه جرير.

رواه جرير عن مقال محمد فقل مثل ما قد قال في ذاك تنجح وقد ينكر الجهمي أيضا يمينه وكلتا يديه بالفواضل تنفح

وقوله: «فقل مثل ما قد قال في ذاك تنجح»، أي: دم على ما دلت عليه النصوص من المعاني الصحيحة؛ إذ إن من فعل ذلك فقد هدي للصواب في هذا الباب العظيم الذي يتعلق ببيان هذا النوع من أنواع التوحيد، أعني توحيد الأسهاء والصفات الذي من أحسن فيه القول والعمل فقد نجح وظفر بالمطلوب ونجا من المرهوب.

\* وفي قول المؤلف: «وقد ينكر الجهمي أيضاً يمينه» أي: إن الله سبحانه وتعالى أثبت لنفسه صفة اليدين، فأثبتها أهل السنة والجهاعة حقاً على مراد الله ونهج رسوله على السنة والجهاعة على مراد الله ونهج رسوله على الله ونهد ونه ونه ونه ونهد و الله و الله

وأما الجهمية والمعتزلة ومن دونهم في التعطيل من الأشاعرة والكُلاّبية، فمنهم من عطّلها تعطيلاً كاملاً كالجهمية والمعتزلة، ومنهم من عطّل تعطيلاً جزئياً بالتأويل الفاسد كالأشاعرة والكُلاّبية والماتريدية ومن لفّ لفّهم، لذا قال المؤلف «وقد ينكر الجهمي أيضاً يمينه» أي: يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين.

\* قوله: «وكلتا يديه بالفواضل تنفح» أي: أثبت الله ـ عز وجل ـ لنفسه صفة اليدين صفة ذاتيةً تليق بعظمة الله وجلاله، لا تنفك عنه \_ تبارك وتعالى \_ كغيرها من الصفات الذاتية كالسمع والبصر والقدرة ونحوها من صفات الكمال الذاتية التي لا تنفك عن الله، ولفظ اليدين جاء تارة بلفظ التثنية وتارة بلفظ الإفراد وتارة بلفظ الجمع، والمقصود إثبات يدين اثنتين لله تبارك وتعالى دل على ذلك قول الله ـ عز وجل ـ: ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ الله مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَـشَاء وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مُّنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لَّلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللهُ وَيَـسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَـسَادًا وَاللهُ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة: ٦٤]، والآية دليل صريح في إثبات صفة اليدين صفة ذاتيةً تليق بعظمة الله وجلاله لا تشبيه ولا تمثيل ولا تحريف ولا تعطيـل ولا تأويـل، وجـاءت اليـد بلفظ الإفراد كما في قوله عز وجل: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الملك: ١] وقال ـ عز وجل ـ: ﴿ يَدُ الله فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠]، وجاءت بلفظ الجمع كما في قوله \_ عز وجل \_: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَمَا مَالِكُونَ﴾ [يس: ٧١]، وتوجيه الإفرادكي يتفق مع آية المائدة: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ هو: أن كلمة: «يد» مفرد مضافٌ، والمفرد المضاف يعمّ فيتناول الواحد والاثنين والجمع، ف: «يد» مفرد مضافٌ، ولفظ الجلالة في قوله سبحانه: ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ مضاف إليه،

وفي قوله: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ ﴾ تقول: «يد»: مضافٌ والضمير: مضاف إليه، فلا يختلف مع قوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ بل يتفق؛ لكونه يطلق على المفرد وعلى الاثنين وعلى الجمع، وأما مجيء لفظ اليد مجموعاً في قوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرُوْا أَنَّا خَلَقْنَا لِمُهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَمَا مَالِكُونَ ﴾ [يس: ٧١]، فجاءت مجموعةً هنا للمشاكلة بين المضاف والمضاف إليه، «أيدي»: مضافٌ و «نا»: مضاف إليه، فلم كان البضمير «نا» الدال على التعظيم يفيد الجمع؛ جاء لفظ الأيدي مجموعاً من أجل المشاكلة، إذاً فلا تعارض بين النصوص التي رأيت والتي تفيد أن لله ـ تبارك وتعالى ـ يدين اثنتين تليق بعظمته وجلاك كغيرها من الصفات الذاتية صفات الكمال والجلال التي لا يجوز فيها التشبيه ولا التعطيل ولا التأويل ولا التحريف ولا التمثيل، وقد جاء في الحديث أن أبا هريرة قال: سمعت رسول الله على يقول: «يَقْبِضُ اللهُ الأَرْضَ، وَيَطْوِي السَّهَاءَ بِيَمِينِهِ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الملِكُ أَيْنَ مُلُوكُ الأرْضِ» متفق عليه (١)، فلا شيء من صفات الخالق تـشبه صـفات المخلـوق، بـل صفات الخالق تليق بجلاله وبكماله وصفات المخلوق تليق بحاله، وهي قاعدة مطّردة أن كل اسم لله وكل صفة له لا يشبه شيئاً من أسهاء وصفات المخلوقين، ولا تشترك إلا في اللفظ فقط، فيقال للمخلوق يد مثلاً كما يقال للخالق يد، ويقال للخالق سمع وبصر وللمخلوق سمع وبصر، ولكن سمع الخالق وبصره \_ تبارك وتعالى \_ صفات كهال وجلال، وصفة المخلوق سمعه وبصره تليق بحاله؛ مسبوقة بالعدم ويـأتي عليهـا الفنـاء

<sup>(</sup>۱) هذا لفظ البخاري، ولفظ مسلم عن عبدالله بن عمر عليه قال: قال رسول الله على: «يطوي الله عن وجل السهاوات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون أين المتكبرون، ثم يطوي الأرضين بشهاله ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون أين المتكبرون» أخرجه مسلم حديث رقم (۲۷۸۸).

ويطرأ عليها العطب، بخلاف سمع الخالق وبصره فإنهما صفات كمال وجلال كذاته ـ تبارك وتعالى ـ كما أسلفت قريباً.

وقوله رحمه الله: «بالفواضل تنفح» أي: أن الله ذو الفضل والإحسان يعطي عطاءً لا نظير له؛ إذ كل شيء من خيري الدنيا والآخرة فهو من عطائه، وفي الحديث ما ثبت عن أبي هريرة ونف أن رسول الله على قال: «يَمِينُ الله مَ الْأَى لاَ يغِيضُها نَفَقَة سحّاءُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْفَقَ مُنْذُ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فَإِنَّهُ لَمْ ينقصْ عِمَّا فِي يَمِينِهِ، وَعَرْشُهُ عَلَى اللَّهُ مَ اللَّهُ عَرَى القَبْض يَرْفَعُ وَيخِفِضْ»(١).

وقل ينزل الجبارية كل ليلة بلاكيف جل الواحد المتمدِّح

وقوله رحمه الله: «وقل ينزل الجبار في كل ليلة» معنى ذلك: أن الله \_ تبارك وتعالى ـ موصوف بالنزول وهي صفة فعلية، ومثلها صفة المجيء والإتيان والرضا والغضب والمقت والسخط: صفات فعلية، والصفات الفعلية كما سبق بيانه هي التي يتصف الله عز وجل \_ بها بحسب مشيئته واختياره متى شاء أن يتصف بها اتصف، وهو الحكيم في أفعاله لا معقب لحكمه ولا اعتراض على أفعاله وأقداره، وقد روى الشيخان حديث نزوله إلى السماء الدنيا كل ليلة فعن أبي هريرة في أن رسول الله على قال: «يَنْزِلُ رَبُّنا كلّ ليلة إلى السّاء الدنيا كل ليلة فعن أبي هريرة فيقول: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ ليلة إلى السّاء الدنيا حين يَبْقَى ثُلُثُ اللّيْلِ الآخِرُ فيقول: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ ليلة إلى السّاء الدنيا حين يَبْقَى ثُلُثُ اللّيْلِ الآخِرُ فيقول: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب التوحيد، عن النواس بن سمعان الكلابي، باب وكان عرشه على الماء وهو رب العرش العظيم «الفتح» (۱/ ۳۰ / ۲۹ / ۷۶۱)، وانظر «صحيح سنن ابن ماجه» (۱/ ۶۰ / رقم ۱۹۵)، وانظر «شرح السنة» للبغوي (٦/ ١٥٤ - ١٥٥).

يَسْأَلُنِي فَأُعْطِيَهُ؟ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ "()، وله روايات أخرى في بعضها زيادة: «مَنْ يَقْرِض غير عَدِيمٍ وَلاَ ظَلُومٍ "()، وهو دليل على أن الله ينزل إلى السهاء الدنيا وهو سبحانه قد وصف نفسه بأنه على العرش استوى كها قال عز وجل: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥]، ولا يجوز أن يسأل كيف ينزل وكيف يصعد؟ ولا كيف استوى؟ وإنها يفوض أهل السنة والجهاعة أهل الحديث والأثر علم كيفية ذات الله وأسهائه وصفاته إليه جل وعلا، وأما معاني الأسهاء والصفات فإنهم يعرفونها ويتفقهون فيها ويعملون بها لأن الله عز وجل ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

قال تعالى: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ الْغَهَامِ وَالْمَلاَئِكَةُ وَقُضِيَ الْأَمْرُ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ ﴾ [البقرة: ٢١٠] فهو ينزل إلى السهاء الدنيا ويجيء لفصل القضاء بين العباد ويأتي... ، وكلها صفات فعلية تليق بعظمة الله وجلاله لا يقال فيها كيف ينزل أو يجيئ؟ ولا يجوز لأحد أن يؤوِّ لها بالتأويل المذموم الباطل كها فعل الأشاعرة ومن لف لفهم، عمن أوَّلوا المجيء والإتيان والنزول بتأويلات باطلة فقالوا: تنزل ملائكته أو ينزل أمره ويأتي ثوابه وتجيء ملائكته، كل هذه تأويلات فاسدة يردها العقل والنقل، وأما أهل الحديث والأثر أتباع سيد البشر عليه الصلاة والسلام فإنهم أثبتوا لله عز وجل حفاته الذاتية والفعلية، فصحت عقيدتهم وأراحوا أنفسهم من التكلفات والتخبط في الخطأ وفساد المعاني، فرضي الله عنهم وأرضاهم وغفر لنا ولهم ورحمنا وإياهم.

وغيرهم الذين أعرضوا عن النصوص الشرعية وحكّموا العقول القاصرة في هذا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري بـرقم (۱۰۹۶، ۱۰۹۲، ۷۰۵، ۷۰۵) ومـسلم في «صـحيحه» بـرقم (۷۵۸)، والترمـذي (۳٤۹۳) وابن ماجة (۱۳٦٦) كلهم عن أبي هريرة هيئك.

<sup>(</sup>٢) هذه الرواية صححها الألباني في «صحيح الجامع» حديث رقم (٢٧١٤).

الباب العظيم ضلّوا وأضلّوا على اختلاف طبقاتهم؛ كالجهمية الهالكة والمعتزلة الضالة والأشاعرة والماتريدية والكُلاّبية والواقفة والمفوِّضة، هؤلاء كلهم ضلّوا في هذا الباب على تفاوت بينهم، فأشقاهم الجهمية وأفراخهم المعتزلة، ولحق بهم وشاركهم في التعطيل الجزئي: الأشاعرة والماتريدية والكُلاّبية، وضلّ في هذا الباب الواقفة الذين قالوا: لا نقول القرآن مخلوق ولا غير مخلوق، والمفوِّضة الذين قالوا: نثبت الأسهاء والصفات ولكن لاندري عن المعاني شيئاً، ولا نقول فيها شيئاً بل نفوض علمها إلى الله وكأن الله عبارك وتعالى حاطب الأمة بكلام لا يفهمونه، أو كأن الرسول عليه الصلاة والسلام له يبيّن طم معاني نصوص هذا الباب العظيم الذي هو نوع من أجلً أنواع التوحيد.

إلى طبق الدنيا يمن بفضله يقول ألا مستغفر يلق غافراً روى ذاك قوم لا يدرد حديثهم

فتفرج أبواب السماء وتفتر ومستمنح خيراً ورزقاً فيمنح أورزقاً فيمنح ألا خاب قوم كذبوهم وقبّحوا

قوله ـ رحمه الله ـ: «روى ذاك قوم» يريد بالمروي هنا حديث النزول الذي سبق تدوينه قريباً، وأشار إليه المؤلف بقوله ـ رحمه الله ـ:

يقول ألا مستغفر يلق غافراً ومستمنح خيراً ورزقاً فيمنح

والمراد: بالقوم في قوله: «روى ذاك قوم لا يرد حديثهم»: هم العدول الثقات الذين رووا حديث النزول من الصحابة والأئمة من بعدهم.

وقوله \_رحمه الله \_: «ألا خاب قوم كذّبوهم وقبّحوا»: فيه دعاء على من كذّب من

روى هذا الحديث \_حديث النزول \_الذي تلقّته أمة الإسلام بالتصديق والقبول، وتلقاه أهل البدع والضلال بالتأويل الفاسد المرذول، ألا ذلّوا وخسروا بها أقدموا عليه من تكذيب أهل الصدق والوفاء ورثة الأنبياء وحملة الشريعة الحنفاء.

وزيراه قدماً ثم عثمان الأرجح علي حليف الخير منجح

وقل إن خير الناس بعد محمد ورابعهم خير البرية بعدهم

معنى ذلك: أن من معتقد أهل السنة والجماعة سابقهم ولاحقهم أن خير الناس بعد النبي محمد عليه الموبكر الصديق (١)، ثم عمر الفاروق (٢) ويليها عثمان ذو

<sup>(</sup>۱) هو الصحابي الجليل عبدالله بن أبي قحافة عثمان بن عامر بن كعب بن سعد بن تميم بن مرة بن كعب ابن لؤي القرشي التيمي، أبو بكر الصديق أول الخلفاء الراشدين، ولد بعد عام الفيل بسنتين وستة أشهر بمكة، كان من سادات قريش وغنياً من موسريهم، عالماً بأنساب القبائل وأخبارها وكان يلقب بعالم قريش، هو أول من آمن بالنبي من الرجال ورفيقه ومؤنسه في الهجرة، ثاني اثنين إذ هما في الغار، أفضل الأمة وخيرها بعد النبي أنه شهد المشاهد كلها، بويع له بالخلافة بعد وفاة النبي سنة الغار، أفضل الأمتون ومانعي الزكاة وافتتحت في إمارته الشام وقسم كبير من العراق، كان أبيضاً نحيفاً خفيف العارضين معروق الوجه ناتئ الجبهة جعداً مشرف الوركين خطيباً لسناً عارفاً بوجوه الكلام شجاعاً، توفي لثمان بقين من جمادى الآخرة سنة (۱۳هـ) وهو ابن ٣٣ سنة، خلافته سنتين وثلاثة أشهر وعشرين يوما. [انظر «فضائل الصحابة» (١/ ٧٧) و «أسد الغابة» (٣/ ٢٠٥)].

<sup>(</sup>٢) هو الصحابي الجليل عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبدالعزى بن رياح بن عبدالله بن قرط بن رزاح ابن عدي بن كعب بن لؤي بن غالب القرشي العدوي، أبو حفص أمير المؤمنين الفاروق ثاني الخلفاء الراشدين، من أيّد الله به الإسلام وفتح به الأمصار وهو الصادق المحدث الملهم الذي قال فيه المصطفى الله عدي نبي لكان عمر» أحد العشرة المبشرين بالجنة، ولد بعد عام الفيل فيه المصطفى الله عدد عام الفيل فيه المصطفى المنابق الله عدد عام الفيل فيه المصطفى الله عدد عام الفيل فيه المصطفى المنابق المسلم المنابق المسلم ا

النورين(١)، ويليهم على بن أبي طالب ذو السبطين(٢). وهذا ما أجمع عليه أهل السنة

= بثلاث عشرة سنة كان في الجاهلية من أبطال قريش وأشرافهم، دخل في الإسلام قبل الهجرة بخمس سنين، فكان إسلامه عزّاً وقوة للمسلمين وفرجاً من الضيق، وهاجر وشهد المشاهد مع النبي وبويع له بالخلافة يوم وفاة أبي بكر الصديق سنة (١٣هـ)، هو أول من أرخ بالتأريخ الهجري، وأول من دون الدواوين فتح الشام والعراق والقدس والمدائن ومصر والجزيرة كان طويلاً يفرع الناس كأنه على دابة، جسيهاً أصلع أعسر شديد الحمرة كثير السبلة في أطرافها صهوبة وفي عارضيه خفة، استشهد هيئ بيد أبي لؤلؤة المجوسي غلام المغيرة بن شعبة غيلة وهو في الصلاة سنة (٢٣هـ) [انظر «فضائل الصحابة» (١/ ٢٩٩)].

- (۱) هو الصحابي الجليل عثمان بن عفان بن العاص بن أمية بن عبد شمس القرشي الأموي أمير المؤمنين ذو النورين صهر رسول الله على ابنتيه ثالث الخلفاء الراشدين وأحد العشرة المبشرين بالجنة، ولد بمكة وأسلم بعد البعثة بقلبل وكان غنياً شريفاً في الجاهلية، ومن أعظم أعماله تجهيز جيش العسرة بهاله، وصارت إليه الخلافة بعد استشهاد عمر سنة (٣٢هـ) بمشورة من أصحاب رسول الله فافتتحت في أيامه أرمينيه وقوقاز وخراسان وكرمان وسجستان وقبرص وغيرها، وأتم جمع القرآن وجمع المسلمين على مصحف واحد استشهد وهو يقرأ القرآن صبيحة عيد الأضحى سنة (٣٥هـ). [انظر «فضائل الصحابة» (١/ ٤٧٧)].
- (۲) هو الصحابي الجليل عليّ بن أبي طالب بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبدمناف القرشي الهاشمي، أبو الحسن، أول الناس إسلاماً في قول كثير من أهل العلم، ولد قبل البعثة بعشر سنين على «الصحيح» فربي في حجر النبي وله ولم يفارقه، وشهد المشاهد كلها إلا غزوة تبوك فقال له السبب تأخيره له بالمدينة «ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى» ووزجه بنته فاطمة، اشتهر بالفروسية والشجاعة والإقدام، كان أحد الشورى الستة الذين نص عليهم عمر وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة استشهد وضف ليلة السابع عشر من شهر رمضان سنة أربعين من الهجرة ومدة خلافته خس سنين إلا ثلاثة أشهر ونصف الشهر. [انظر «الإصابة» (٤/ ٤٦٤) و «البداية والنهاية» (٧/ ٢٢٣) بتصرف واختصار].

والجماعة أن الخلفاء الأربعة ترتيبهم في الخلافة كترتيبهم في الفضل لذا عبر المؤلف بقوله: «وقل» أي: أيها المسلم «إن خير الناس بعد محمّد» أي: أفضل الناس وأقومهم بعد النبي المصطفى وريراه» أبوبكر وعمر، ثم عثمان، ثم علي بن أبي طالب وشيخه أجمعين، وعن سائر الصحابة الغُرّ الميامين، الأنصار منهم والمهاجرين رضي الله عنهم وأرضاهم أجمعين. وإنهم لل ريب فيهم على نجب الفردوس بالنور تسرح

قوله - رحمه الله -: «وإنهم للرهط لا ريب فيهم»... النح البيتين، أي: العشرة الكرام المبشرين بالجنة وهم: أبو بكر الصديق، وعمر الفاروق، وعثمان ذو النورين، وعلي المرتضى ذو السبطين، وسعيد بن زيد القرشي العدوي (۱)، وسعد بن أبي وقاص القرشي وعبدالرحمن بن عوف القرشي وأحد الشورى الستة (۱)، وأبو عبيدة عامر بن الجراح

<sup>(</sup>۱) هو الصحابي الجليل سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل العدوي القرشي أبو الأعور من خيار الصحابة هاجر إلى المدينة أحد العشرة المشهود لهم بالجنة وشهد لمشاهد كلها إلا بدراً وكان غائباً في مهمة أرسله بها النبي على كان من ذوي الرأي والبسالة، شهد اليرموك وحصار دمشق، ولاه أبو عبيدة دمشق، ولد بمكة سنة ۲۲ قبل الهجرة وتوفي بالمدينة سنة (۵۹هـ) [انظر «الأعلام» للزركلي (۳/ ۹۶)].

<sup>(</sup>۲) هو سعد بن أبي وقاص مالك بن أهيب بن عبد مناف القرشي الزهري أبو إسحاق الصحابي الجليل أسلم وعمره ۱۷ سنة وشهد بدراً، أحد العشرة المشهود لهم بالجنة وآخرهم موتاً، كان أحد الفرسان وأول من رمى بسهم في سبيل الله وأحد الستة أهل الشورى الذين سهاهم عمر، وقال: إن أصابته الإمرة فذاك وإلا فليستعن به الوالي، وكان رأس من فتح العراق وولي الكوفة لعمر ووليها لعثهان، كان شخص مستجاب الدعوة بدعوة المصطفى الله السحب لسعد إذا دعاك، مات سنة (۵۰هـ) رضي الله عنه وأرضاه [انظر «فضائل الصحابة» (۲/ ۹۰۸)، «أسد الغابة» (۲/ ۲۹۰)].

<sup>(</sup>٣) هو الصحابي الجليل عبدالرحمن بن عوف بن عبدعوف بن عبدالحارث بن زهرة بن كلاب القرشي =

القرشي الفهري أمين هذه الأمة (۱)، والزبير بن العوام حواري رسول الله على وابن عمته وهو من أهل الشوري أيضاً (۱) وطلحة بن عبدالله (۱) رضي الله عنهم أجمعين.

الزهري أبو محمد من أكابر الصحابة وأحد المبشرين بالجنة وأحد الستة أصحاب الشورى الذين جعل عمر الخلافة فيهم شهد مع النبي الله بدراً وسائر المشاهد ولد بعد عام الفيل بعشر سنين وأسلم قديماً وهاجر الهجرتين، كان اسمه في الجاهلية عبدالكعبة أو عبد عمرو فسهاه الرسول بعبدالرحمن توفي سنة (٣٢هـ) رضي الله عنه وأرضاه. [انظر «فضائل الصحابة» (٣١/٨)].

(۱) هو الصحابي الجليل عامر بن عبدالله بن الجراح بن هلال بن أهيب ويقال: وهيب بن ضبة بن الحارث ابن فهر القرشي الفهري المشهور بكنيته أبي عبيدة بن الجراح الصحابي السابق إلى الإسلام أحد العشرة المبشرين بالجنة شهد مع النبي المشاهد كلها وولاه عمر قيادة الجيش الزاحف إلى السام بعد خالد بن الوليد فتم له فتح الديار الشامية لقبه النبي المن هذه الأمة توفي والمن بطاعون عمواس بالشام سنة (۱۸هـ) رضي الله عنه وأرضاه. [انظر «فضائل الصحابة» (۲/ ۹۲۲)].

- (۲) هو الصحابي الجليل الزبير بن العوام بن خويلد بن أسد بن عبدالعزى بن قصي بن كلاب القرشي الأسدي أبو عبدالله حواري رسول الله وابن عمته صفية بنت المطلب الصحابي الشجاع المقدام أحد العشرة المبشرين بالجنة وأحد الستة أصحاب الشورى لانتخاب الخليفة بعد عمر، هو أول من سلً سيفه في الإسلام شهد بدراً وأحداً وسائر المشاهد مع رسول الله وكان موسراً وله ألف مملوك، قتله ابن جرموز غيلة بعد الجمل بوادي السباع في جمادى الأولى سنة (٣٦هـ). [انظر «فضائل الصحابة» (٢/ ٩١٤)].
- (٣) الصحابي الجليل طلحة بن عبيد الله بن عثمان التيمي القرشي المدني أبو محمد، شجاع من الأجواد وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة وأحد الستة أصحاب الشورى الذين سماهم عمر، قال ابن عساكر: كان من دهاة قريش وعلمائهم، أسلم قديماً وكان يقال له طلحة الجود وطلحة الخير وطلحة الفياض، شهد أحداً وثبت مع رسول الله على الموت وشهد الخندق وسائر المشاهد

وقوله: «على نجب الفردوس بالنور تسرح» ثناء عليهم وبيان لذكر ثوابهم وتكريم الله لهم في الجنة، بأن تكون لهم مراكب يركبونها تطير بهم في الجنة حيث شاؤوا وأنى أرادوا.

وقد جاء في «المسند» و«السنن» ذكر عدد العشرة المبشرين بالجنة فيها رواه سعيد بن زيد وقت قال: أشهد على رسول الله أن سمعته يقول: «عَشرَةٌ فِي الجَنَّةِ، النَّبِيُّ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْدُ الرَّحْنِ بْن عَوْفِ فِي الجَنَّةِ، وَلَوْ وَالزَّبَيْرُ بْنُ العَوَّامِ فِي الجَنَّةِ، وَسَعْد بْن مَالِكِ فِي الجَنَّةِ، وَعَبْدُ الرَّحْنِ بْن عَوْفِ فِي الجَنَّةِ، وَلَوْ وَالزَّبَيْرُ بْنُ العَوَّامِ فِي الجَنَّةِ، وَسَعْد بْن مَالِكِ فِي الجَنَّةِ، وَعَبْدُ الرَّحْنِ بْن عَوْفِ فِي الجَنَّةِ، وَلَوْ وَالزَّبَيْرُ مِنْ عَمَل شَعْدُ بن زَيْدٍ»، وقال: «لمسهد رَجُلِ مِنْهُمْ مَعَ رَسُولِ الله عبر فيه وجهه خَيْرٌ مِنْ عَمَل سَعِيدُ بن زَيْدٍ»، وقال: «لمسهد رَجُلِ مِنْهُمْ مَعَ رَسُولِ الله عبر فيه وجهه خَيْرٌ مِن عَمَل عَمرَهُ وَلَوْ عُمْرَ عُمرَ عُمرَ نُوحٍ ('')»، وفي الترمذي من حديث عبدالرحمن بن عوف أَحدِكُمْ عُمرَه وَلَوْ عُمَرَ عُمرَ نُوحٍ ('')»، وفي الترمذي من حديث عبدالرحمن بن عوف قال: قال رسول الله عنه: «أَبُو بَكْرٍ فِي الجَنَّةِ وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ وَعَلِيٌّ فِي الجَنَّةِ وَطَلْحَةُ فِي الجَنَّةِ وَالزُّبَيْرُ فِي الجَنَّةِ وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ وَسَعِيد بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَعَبْدُ الرَّحْنِ بْن عَوْفِ فِي الجَنَّةِ وَسَعِيد بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَالْمُعَدِ بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَالْمُ عُبَيْدَة بْن الجَرَّاحِ فِي الجَنَّةِ وَسَعِيد بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَالْمُ عُبَيْدَة بْن الجَرَّاحِ فِي الجَنَّةِ وَسَعِيد بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَالْمُ عُبَيْدَة بْن الجَرَّاحِ فِي الجَنَّةِ وَسَعِيد بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَالْمُ عَنْهُ مِن الْجَوْلُ فِي الْجَنَّةِ وَالْمُعْنِ بْن زَيْدٍ فِي الجَنَّةِ وَاللهُ عَنْهِ الْمَعْنِ مِن الْمُعْنِ بُن وَيْدِ فِي الْجَنَّةِ وَالْمُ الْمُعْنِ بْن أَنْهُ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنَ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنَ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْمِ الْمُؤْفِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْنُ الْمُعْنُ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْمُعْمُ الْمُعْنَ الْمُعْنِ الْمُعْنِ الْ

<sup>=</sup> استشهد يوم الجمل سنة (٣٦هـ). [انظر «فضائل الصحابة» (٢/ ٩٢٨ ـ ٩٢٩) و «تهـذيب ابـن عساكر» (٧/ ٧١)].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۶۹) و(۲۰۵۰) واللفظ له، والترمذي (۳۷۶۸)، وابن ماجة (۱۳۶)، وأحمد في «مسنده» (۱/ ۱۸۷). وانظر صحيح الجامع [(۲/ ۷۷۲)(۲۰۱۰)] للشيخ الألباني.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي حديث رقم (٣٧٤٧) وأحمد في «المسند» (١/ ١٩٣). وانظر صحيح الجامع [(١/ ٧١) رقم (٥٠)] للشيخ الألباني.

ولا تك طعاناً تعيب وتجرح وين الفتح آي في الصحابة تمدح

وقل خيرقول في الصحابة كلهم فقد نطق الوحي المبين بفضلهم

في هذين البيتين وصية قيمة تتعلق بحق الصحابة الكرام الناصرين لدين الإسلام عليهم رضوان الملك العلام، وحقاً إن عقيدة أهل السنة والجهاعة احترام أصحاب النبي عيم المتقدم والمتأخر ومحبتهم واجبة بنصوص الكتاب والسنة، والترضي عنهم، والاعتراف لهم بالفضل خلق المتقين وسلوك الموحدين وجماعة المسلمين، بخلاف أهل البدع كالخوارج الذين كفروا علياً ومن معه، وكالرافضة (١) الذين غلوا فيه حتى رفعوه هو وأهل البيت فوف منزلتهم ظلماً منهم وعدواناً، وجفوا الصحابة الأفاضل فصاروا بذلك من أهل الغلو ومن أهل الجفاء، وكل رزية تليق بجنابهم.

وقوله \_ رحمه الله \_: «ولا تك طعاناً تعيب وتجرح» أي: احذر أن تعيبهم وتجرحهم كما فعلت الخوارج والروافض، إذ هم لا يستحقون العيب ولا الجرح بل يجب احترامهم وذكر محاسنهم، والاعتراف بفضلهم الذي لا يخفى على ذوي العقول السليمة والعقيدة

(۱) الرافضة هي طائفة من الطوائف الشيعية ذات الأفكار والآراء الاعتقادية الفاسدة فهم الذين رفضوا خلافة الشيخين وأكثر الصحابة، وزعموا أن الخلافة في عليّ وذريته من بعده بنص من النبي وسمّو بالرافضة؛ قيل لأنهم رفضوا إمامة زيد بن علي، وقيل لرفضهم إمامة أكثر الصحابة ومنهم الشيخين، وقيل لرفضهم الدين. من أشهر فرقهم «الشيعة الاثناعشرية المحمدية والشيخية الرشتية»، من معتقداتهم الفاسدة زعمهم أن الله تجلى في على وفي أولاده الأحد عشر وأنهم مظاهر الله وأصحاب الصفات الإلهية، ودعواهم عصمة الأئمة والأوصياء وموقفهم الباغض للصحابة، وقولهم بالبداء على الله تعالى. [بتصرف من «فرق معاصرة» (١/١٦٣) وما بعدها].

المستقيمة، فتباً ثمّ تباً للخوارج والروافض الذين سلكوا المسالك الوعرة في حقهم، وطوبى للصحابة الكرام وأتباعهم من الأنام؛ الذين اعتصموا بالدين القويم والمنهج المستقيم؛ فنالوا رضا الرحمن الرحيم.

وفي الفتح آي في الصحابة تمدح

فقد نطق الوحي المبين بفضلهم

وقوله:

فقد نطق الوحي المبين بفضلهم وفي الفتح آي في الصحابة تمدح

مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨].

وبالقدر المقدور أيقن فإنه دعامة عقد الدين والدين أفيح

وبعد أن بين المؤلف \_ رحمه الله \_ فضل الخلفاء الراشدين وفضل الصحابة أجمعين، بين عقيدة أهل السنة والجماعة في الإيمان بالقدر فقال:

وبالقدر المقدور أيقن فإنه دعامة عقد الدين والدين أفيح

والمراد بالقدر هو: تقدير الله - تبارك وتعالى - لجميع مخلوقاته، لذواتهم وأعمالهم وأحوالهم ومآلهم ومتقلبهم ومثواهم، وأن ذلك كائن كما قدر الله - تبارك وتعالى - في الأزل يوم جرى القلم بها هو كائن إلى قيام الساعة، فوجب الإيمان به لأنه أحد أركان الإيمان الستة ولا يجوز أن يشك في القدر أحد، وما ذلك إلا لجلالة قدر هذا الركن وأن منزلته من الدين عظيمة، ولا يتم إيمان عبد إلا أن يؤمن بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، وفق ما جاءت به النصوص من الكتاب والسنة، قال عز وجل: ﴿إِنَّا كُلّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، وقال النبي الكريم على عدّ أركان الإيمان: ﴿وَأَنْ تُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرّهِ مِنَ الله تَعَالَى ﴿)».

ولا تنكرن جهلاً نكيراً ومنكراً ولا الحوض والميزان إنك تنصح

وقول المؤلف رحمه الله:

<sup>(</sup>١) قطعة من حديث جبريل المشهور الذي سبق تخريجه.

## ولا تنكرن جهلاً نكيراً ومنكراً ولا الحوض والميزان إنك تنصح

فيه تحذير من إنكار ثلاثة أشياء: «منكر ونكير، والحوض، والميزان» وهذه الثلاثة الأشياء لا يجوز إنكارها لتصريح النصوص بثبوتها بل يجب الإيهان بها جميعاً قال عز وجل في شأن الميزان: ﴿ وَنَضَعُ المَوَازِينَ الْقِسُطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ﴾ [الأنبياء: ٤٧]، والميزان: له كفتان توزن فيهما الحسنات والسيئات، وصحائف الأعمال والعاملون، وأما منكر ونكير والحوض العظيم، فذلك ثابت بنصوص السنة الـصحيحة الـصريحة ومنها مـا جـاء في «الـصحيحين» مـن حديث أنس بن مالك علين أن رسول الله علي قال: «إِنَّ العَبْدَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ، وَإِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ فَيُقْعِدَانِهِ فَيَقُولاَنِ: مَا كُنْتَ تَقُـولُ فِي هَـذَا الرَّجُلِ ـ لمحمد عِلَيْ؟ فَأَمَّا الْمُؤْمِنُ فَيَقُولُ أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ فَيُقَالُ لَـهُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ فِي النَّارِ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَداً مِنَ الجَنَّةِ فَيَرَاهُمَا جَمِيعاً، وَأَمَّا المُنَافِقُ وَالكَافِرُ فَيْقَالُ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُ لاَ أَدْرِي، كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُـولُ النَّـاسُ، فَيُقَـالُ: لاَ دَرَيْتَ وَلاَ تَلَيْتَ وَيُضْرَبُ بِمَطَارِقَ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مِنْ يَلِيهِ غَيْر الثَّقَلَيْنِ» (١) وعن أبي هريرة خيشت قال: قال النبي ﷺ: «إِذَا قُبِرَ المَيُّتُ أُو الإِنْسَانُ أَتَاهُ مَلكانِ أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ يُقَالُ لأَحَدِهِمَا: الْمُنْكَرُ، وَلِلآخَرِ: النَّكِيرُ فَيَقُولاَنِ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَـٰذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُ مَا كَانَ يَقُولُ: هُوَ عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ

<sup>(</sup>۱) البحاري في الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر (۲/ ۸۵)، ومسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها (۶/ ۲۸۷۱).

وَرَسُولُهُ، فَيَقُولاَنِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هذا، ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فِي سَبْعِينَ، ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ، ثُمَّ يُقَالُ: نَمْ، فَيَقُولُ: أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأُخْبِرَهُمْ، فَيَقُولاَنِ: نَمْ كَنَوْمَةِ للسَّعْيِنَ، ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ، ثُمَّ يُقَالُ: نَمْ، فَيَقُولُ: أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأُخْبِرَهُمْ، فَيَقُولاَنِ: نَمْ كَنَوْمَةِ العَرُوسِ الَّذِي لاَ يُوقِظُهُ إِلاَّ أَحَبَ أَهْلِهِ إِلَيْهِ، حَتَّى يَبْعَثَهُ اللهُ مِن مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقاً قَالَ: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ قَوْلاً فَقُلْتُ مِثْلَهُ لاَ أَدْرِي، فَيَقُولاَنِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ مُثَافِقاً قَالَ: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ قَوْلاً فَقُلْتُ مِثْلَهُ لاَ أَدْرِي، فَيَقُولاَنِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ مُثَافِقاً قَالَ: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ قَوْلاً فَقُلْتُ مِثْلَهُ لاَ أَدْرِي، فَيَقُولاَنِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ مُثَلُق لَا يَرَالُ فِيهَا لَهُ وَلَا مَنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، فَتَلْتَمْمُ عَلَيْهِ، فَتَخْتَلِفُ أَضُلاعُهُ فَلا يَزَالُ فِيهَا مُعَلِيقًا كُونَ مَنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ» فَيَعْتُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ» (''.

وجاء في الحوض ما ثبت عن عبدالله بن عمر هيسَك قال: قال النبي على الله وحَوْضِي مَسِيرَةَ شَهْرِ مَا وَهُ أَبْيَض مِنَ اللَّبَنِ وَرِيحُهُ أَطْيَب مِنَ المِسْكِ وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ مَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلاَ يَظْمَأُ أَبُداً " ".

من النبار أجساداً من الفحم تطرح كحب حميل السيل إذ جاء يطفح

وقل يخرج الله العظيم بفضله على النهري الفردوس تحيا بمائه

في هذين البيتين بيان لما يصنع الله بعصاة الموحدين الذين أكلت النار أجسادهم إلا مواضع السجود فهو سبحانه يخرجهم مواضع السجود فهو سبحانه يخرجهم بفضله ورحمته فقد جاء في «الصحيحين» من حديث أبي سعيد الخدري ويشف عن النبي بفضله ورحمته فقد جاء في «الصحيحين» من حديث أبي سعيد الخدري ويشف عن النبي «أنّ الله تَعَالَى يَقُولُ: شَفَعَ المَلاَئِكَةُ، وَشَفَعَ النّبِيُّونَ، وَشَفَعَ المُؤْمِنُونَ، وَلَمْ يَبْقَ إِلاّ أَرْحَمُ

<sup>(</sup>۱) «صحيح ابن حبان» (۷۸۰) والترمذي (۱۰۷۱) وقال عنه: حديث حسن غريب، وحسنه الألباني، انظر: «صحيح الجامع» (۱/ ۱۸٦/رقم ۷۲۶).

الرَّاحِينَ فَيَقْبِضُ قَبْضَةً مِنَ النَّارِ فَيَخْرُجُ مِنْهَا قَوْماً لَمْ يَعْمَلُوا خَيْراً قَطُّ قَدْ عَادُوا حَمَا فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهْرٍ فِي أَفْوَاهِ الجَنَّةِ يُقَالُ لَهُ (نَهْرُ الحَيَاةِ) فَيَخْرُجُونَ كَمَا تَخْرُجُ الحَبَّةُ فِي حميلِ السَّيْلِ»(').

قوله: «على النهر في الفردوس» أي: يضعهم في نهر من أنهار الجنة يحيون بمائه بمعنى: ينبتون نباتاً.

وقوله \_ رحمه الله تعالى \_: «كحب حميل السيل إذ جاء يطفح»: أي ينبتون كالزرعة الصغيرة في جنب الوادي فإذا اكتملت أجسادهم أعاد الله إليهم أرواحهم وأدخلهم \_ عز وجل \_ الجنة رحمةً منه وفضلاً، وهو أرحم الراحمين.

وإنّ عداب القبربالحق موضح فكلهم يعصي وذو العرش يصفح

وإن رســول الله للخـاق شـافع ولا تكفرن أهل الصلاة وإن عصوا

وفي قوله: «وإن رسول الله للخلق شافع» أي: إن الرسول عليه الصلاة والسلام يشفع في عصاة الموحدين ويشفع في رفع درجات المؤمنين ويشفع في دخول الجنة لأهلها كما قال النبي على «جُعِلَتْ شَفَاعَتِي لأَهْلِ الكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق باب الصراط (١١٨/٨).

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد في «المسند» (۳/ ۲۳۰)، وأبو داوود في السنة، باب في الشفاعة (ج٤ رقم ٤٧٣٩)، والترمذي في صفة يوم القيامة (ج٤ رقم ٢٤٣٧) وهو حديث صحيح بشواهده وطرقه، انظر «جامع الأصول» (رقم ٢٧٦٨ و ٢٠١٨ و ٨٠١٣). وأورده الألباني في «صحيح موارد الظمآن..» [(٢/ ١٥ - ١٥٥) برقم (٢١٩٧ - ٢٥٩)] من حديث أنس، وقال: صحيح. وبرقم (١٩٨) عن جابر، وقال: صحيح لغيره.

وفي قوله: «وإنَّ عذاب القبر بالحق» أي أن نعيم القبر حق لأهل الإيهان والتقوى وإن عذاب القبر حق لأهل الإجرام والفساد كها قال الله ـ عز وجل ـ : ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَيُضِع لللهُ اللَّه اللَّه اللَّه الله الله عند الله الإيهان عند سؤال منكر ونكير كها مضى معنا عند قول المؤلف ـ رحمه الله ـ :

ولا تنكرن جهلاً نكيراً ومنكراً ولا الحوض والميزان إنك تنصح

وقوله: «ولا تكفرن أهل الصلاة وإن عصوا» أي: لا يجوز لأحدٍ أن يكفر بالمعاصي التي دون الشرك الأكبر وترك الصلاة جحداً لوجوبها، وأما مرتكبوا المعاصي التي دون الشرك ودون ترك الصلاة جحداً لوجوبها، فهم عصاة ولكن لا يحكم عليهم بالكفر عند جمهور العلماء، وإذا دخلوا النار فإن الله \_عز وجل \_ يخرجهم بفضله ورحمته، ثم بشفاعة الشافعين من النار إلى الجنة فيكون مآلهم الجنة كها دلت عليه النصوص من الكتاب والسنة، وقد استند إليها صاحب القصيدة فقال:

وقل يخرج الله العظيم بفضله من النار أجساداً من الفحم تطرح على النهر في الفردوس تحيا بهائه كحب حميل السيل إذ جاء يطفح

فأهل السنة والجماعة يثبتون الشفاعة في عصاة الموحدين ولا يحكمون بالخلود في النار إلا على أهل الشرك الأكبر والكفر الأكبر والنفاق الاعتقادي والإلحاد المخرج من ملة الإسلام، وأما المعاصي ككبائر الذنوب كالزنا والسرقة وشرب الخمر ونحوها: فهي وإن كانت موبقات توبق أصحابها في النار إلا أنهم ليسوا من أهل الخلود في النار بل

يلبثون فيها بقدر معاصيهم ويصفح الله \_ عز وجل \_ عنهم ويخرجهم من النار إلى الجنة رحمة منه وفضلاً، لذا قال المؤلف: «فكلهم يعصي» أي: كل الناس تقع منهم المعاصي وهم بين مستقل منها ومستكثر ومنهم التائب ومنهم المصر.

قوله: «وذو العرش يصفح» أي: صاحب العرش وهو الله جل في علاه، يتجاوز عن أهل التوحيد فقد لا يعذبهم مطلقاً، وقد يعذبهم بقدر ما جنوا، ويخرجهم من النار ويدخلهم الجنة كما أسلفت قريباً وله الفضل والمنة. والله أعلم.

مقال لمن يهواه يردي ويفضح ولا تعتقد رأي الخصوارج إنه

موضوع هذه العقيدة الذي تضمنته القصيدة من بدايتها إلى نهايتها هو: بيان منهج أهل السنة والجماعة في صحة الاعتقاد، وصواب المنهج والسلوك، مع بيان معتقد ومنهج من يخالفهم في معتقدهم ومنهجهم، وكمم لهم من فرق هالكة مخالفة كما في حديث الافتراق(١). ومن جملة الفرق المخالفة لأهل السنة والجماعة في العقيدة والمنهج: الخوارج، ومذهبهم رديء مذموم لما يترتب عليه من الأضرار الدينية والدنيوية والفساد في الأرض \_ قاتلهم الله أنّى يؤفكون \_، لذا حذر منه علماء السنة والمؤلفون في كتب العقائد، ومن جهابذة المؤلفين في الإشادة بمذهب السلف وإيضاحه والرد على مخالفيهم: صاحب هذه

<sup>(</sup>١) وهو حديث الافتراق الذي رواه أبو هريرة ضيئت عن النبي على أنه قال: «تفرقت اليهود على إحـدى وسبعين فرقة أو اثنتين وسبعين فرقة، والنصاري مثل ذلك، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة» أخرجه أبو داود (٤٥٩٦) والترمذي (٢٦٤٠) وأحمد (٢/ ٣٣٢)، وصححه ابين حبان (٢٦١٤)، ولهذا الحديث عدة طرق وعدة ألفاظ. وانظر «صحيح الجامع» [(١/ ٢٤٥) (٢٤٥)، ١٠٨٢)] للشيخ الألباني.

التحفة في بيان مذهب أهل السنة والجماعة وبيان مذهب من يضادهم ويخالفهم، ومنهم التحفة في بيان مذهب أهل السنة في أمور كثيرة وخطيرة منها:

أ - أنهم يكفرون بالمعاصي التي دون الشرك الأكبر: وذلك أن من مات على كبيرة من كبائر الذنوب دون الشرك الأكبر ودون كل عمل خرج من الملة ولم يتب فهو عندهم في النار خالداً خلداً بناءً على إنكارهم الشفاعة في عصاة الموحدين وهم بهذا المعتقد الفاسد ينكرون أدلة معلومة من الدين بالضرورة فكم من نصوص وردت في إثبات الشفاعة من القرآن والسنة في عصاة الموحدين، قال الله عز وجل -: ﴿قُلُل لله الشَّفاعَةُ بَيْعًا لَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [الزمر: ٤٤] وقال تعالى: ﴿مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِعْ شَعْ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِعْ شَعْ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِعْ شَعْ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِعْنَدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ اللهَ عَلْمَالَةُ عَلَيهِ إِلاَّ بِعْلَمُ مَا اللهُ الله يَانَا الله يأذن للمؤمنين في الشفاعة ليشفعوا في عصاة الموحدين، أما الخوارج فإنهم حكموا على مرتكبي الكبائر بالكفر في الدنيا والآخرة ومن ثمّ الخلود في الذار في الدار الآخرة.

ب-ومن أشهر مناهجهم: الخروج على أئمة المسلمين إذا وقعوا في معصية ما فإنهم يخرجون عليهم ولو قطعت رقابهم تنفيذاً للأصل الذي هم عليه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ويرون أن الخروج على الحاكم المسلم إذا عصى واجب وركن من أركان الإيهان عندهم، وقد خرجوا في أوقات متعددة: في عهد أصحاب النبي على جرى منهم ما جرى مما حفظته وثائق التاريخ، وانتقم الله منهم بسيوف أوليائه وخرجوا بعد ذلك مرات ومرات، وكلما طلع قرن قطعه الله، وفي هذا الزمن وفي هذه البلاد المملكة العربية السعودية بالذات قد ظهر الخوارج الجدد وأعني بهم: الفئة الضالة التي كفرت المسلمين

من حكام ومحكومين وعلماء ومتعلمين؛ فاستباحوا الدماء، وأهدروا الأموال كأسلافهم الأوائل بل زادوا عليهم في الفساد والإجرام فلم يسلم منهم أحد، بل ألحقوا بضررهم كل مسلم ومسلمة حتى أنفسهم بادروا بها إلى النار فها بالك بغيرهم، غير أن النصوص تبشر بأن نهايتهم إلى الخيبة والفشل والدمار، وأنه لا يمكن أن تقوم على أيديهم دولة ولا صلاح ولا إصلاح، ورحم الله ابن حزم حيث قال فيهم: «والله ما فتح الله على أيديهم بلدة كفر وإنها عمدوا إلى التفريق بين المسلمين وشق عصاهم وتفريـق كلمـتهم وتمزيـق صـفهم»، قلت: ولا يستغرب ذلك منهم فقد وصفهم النبي على الله النَّام «كِلاَبُ النَّارِ»(١)، نعم لا يستغرب منهم ذلك وأخزى منه، فهم يفسدون في الأرض ولا يـصلحون قـد اسـتحلوا القتل في المسلمين في هذه البلاد والمستأمنين والمعاهدين، واستحلوا قتل الجنود حماة الوطن وحراس العقيدة، بدون خوف من الله ولامبالاة بعقوبة الله \_عز وجل \_، وقد جاء في الآثار الصحيحة أن الخوارج كلما طلع منهم قـرن قطعـه الله، وهـذا القـرن بحـول الله وقوته ستكون نهايتهم قريبة على أيدي الصالحين أو غيرهم من أهل الأرض، ومن مات من الجنود أو غيرهم من المواطنين المسلمين فحظه طيب قد بشره النبي ﷺ بقوله: «طُـوبَي لَمِنْ قَتَلُوهُ أَوْ قَتَلَهُمْ »(٢)، فمن كان من أهل التوحيد والصلاة فقتله هؤلاء السفهاء الخوارج فه و إلى خير ومات بأجله ﴿ وَلَن يُوَخِّرَ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاء أَجَلُهَا وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ١١].

لذا حذر العلماء من معتقد الخوارج الفاسد ومنهجهم العملي الخطير، وسلوكهم النحرف وأفكارهم الخائبة، ومن جملة من حذَّر منهم صاحب هذه التحفة «القصيدة

<sup>(</sup>١) كما في الحديث الثابت عن النبي على الذي سبق تخريجه ص(١٨).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص (۱۸).

الحائية» إذ قال:

ولا تعتقد رأي الخوارج إنه مقال لمن يهواه يردي ويفضح

وما ذلك إلا لأنه معتقد فاسد ومنهج سقيم الباعث عليه الهوى الذي من اتبعه فقد وقع في طرق الردى وافتضح أمره في الحال والمآل، وكها حذّر صاحب القصيدة من الخوارج فقد حذر من فرقة أخرى هي المرجئة.

فقال:

ولا تك مرجياً لعوباً بدينه ألا إنما المرجي بالدين يمزح

والمرجئة: التي حذر منها صاحب القصيدة: طائفة من طوائف الضلال وهم أنواع بعضهم أشد إثماً من بعض، فالجهمية مرجئة؛ حيث فسروا الإيمان بأنه مجرد الاعتقاد بالقلب أي: من اعتقد بقلبه ولو لم يعمل شيئاً من الفرائض والواجبات ولو لم يجتنب شيئاً من المحرمات فهو عندهم مؤمن كامل الإيمان، ويلزم على قولهم هذا أن إبليس مؤمن كامل الإيمان لأنه مقر بربه كما قال تعالى مخبراً عنه: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ كَامِلُ الإيمان لأنه مقر بربه كما قال تعالى مخبراً عنه: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ المنعن على فعل الطاعات وترك المنكرات، وتوعد بالنار أهل المعاصي والغفلات وإن أقروا بربوبية رب الأرض والسموات.

وفرقة أخرى من أهل الإرجاء: عرّفوا الإيهان بأنه النطق باللسان فقط، وهم «الكرامية» حيث قالوا: من نطق بلسانه ولو لم يعمل شيئاً ولو لم يعتقد بقلبه أحقية ما نطق به، فهو \_ أي عندهم \_ مؤمن كامل الإيهان، لكن إذا كان مقرّاً بقلبه فهو من أهل الجنة،

وإن كان مكذّباً بقلبه كان منافقاً مؤمناً من أهل النار، فيلزم على قولهم هذا: أن المنافقين الذين توعدهم الله ـ عز وجل ـ بالدرك الأسفل من النار أنهم مؤمنون.

ومنهم مرجئة: عرّفوا الإيهان بأنه قول واعتقاد واختزلوا منه العمل فقالوا: إن العمل لا يدخل في مسمى الإيهان وهؤلاء \_ وإن كانوا أخف من مرجئة الجهمية ومرجئة الكرامية \_ إلا أنهم خالفوا أهل السنة والجهاعة باختزالهم العمل من مسمى الإيهان بدون برهان من عقل أو نقل، ومن ذلك مرجئة الفقهاء.

وأما أهل السنة والجهاعة فهم الذين وفّقوا للقول الصائب الذي تؤيده نصوص الكتاب والسنة في تعريف الإيهان فبرؤوا من مذهب الخوارج والمرجئة والأشاعرة ومرجئة الفقهاء ومن لف لفّهم حيث قالوا: «الإيهان قول باللسان» كالنطق بالشهادتين وغيرهما «واعتقاد بالقلب» أي: يعتقد بقلبه ما نطق به لسانه مما يجب اعتقاده مما وردت به النصوص «وعمل بالجوارح» كالصلاة والصوم والجهاد وغير ذلك من أعهال البر «يزيد بالطاعة» كها قال الله عز وجل هذا وألمو الله عن أنزل السّكينة في قُلُوبِ المُؤمِنين لِيَزْدَادُوا إِيهَانًا مَّعَ إِيهَانِهِمْ وَللهُ جُنُودُ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيهًا حَكِيمًا ﴿ [الفتح: ٤] إِيهَانًا مَّعَ إِيهَانِهِمْ وَللهُ جُنُودُ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيهًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤] «وينقص بالمعصية» كها قال الله الله الرّاني حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلاَ يَسْرِقُ السّارِقُ السّارِقُ السّارِقُ اللهان بل معه إيهان ولكنه ليس كاملاً، فمن خالف أهل السنة والجهاعة السلف الصالح وأتباعهم فهو من الأصناف المنحرفة في هذا الباب، وأمره إلى الله يحكم فيه بحكمه العدل ولا يظلم ربك أحداً.

لذا قال صاحب القصيدة \_ رحمه الله \_:

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه إن شاء الله قريباً.

ل ونية وفعل على قول النبي مصرح

وقل إنما الإيمان قول ونية

فقوله ـ رحمه الله ـ «وقل إنها الإيهان قول ونية» أي قول باللسان ونية بالقلب فهو قول اللسان وعمل القلب والجوارح «وفعل» أي: فعل الجوارح، فيزيد بالطاعات منها وينقص بالمعاصي كها مربك قريباً، وكها سيأتي زيادة بيانه إن شاء الله تعالى.

وقوله رحمه الله:

وينقص طوراً بالمعاصي وتارة بطاعته ينمو وفي الوزن يرجح

أشار المؤلف - رحمه الله - بهذا البيت إلى معتقد أهل السنة والجاعة في زيادة الإيهان بالطاعات ونقصانه بالمعاصي، فكلها أكثر المؤمن من الطاعات ازداد إيهانه وكلها وقع في المعاصي نقص إيهانه قال - عز وجل -: ﴿إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ المعاصي نقص إيهانه قال - عز وجل -: ﴿إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّا المُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢] وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيهَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢] وقال سبحانه: ﴿ وَزِدْنَاهُمْ هُدى ﴾، وقال النبي ﷺ: «لاَ يَنْزِي وَهُو مُؤْمِنٌ وَلاَ يَشْرَبُ الحَمْرَةُ النَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِنٌ وَلاَ يَشْرَبُ الحَمْرَةُ السَّارُق حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ، وَلاَ يَشْرَبُ الحَمْرَة حِينَ يَشْرَبُهَا وَهُو مُؤْمِنٌ وَالتَّوْبَةُ مَعْرُوضَةً بَعْدُ» (١٠).

وقوله\_رحمه الله\_:

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲٤۷٥ و ۳۹۰ و ٦٤٢٥) عن أبي هريرة و(٦٤٢٤) عن عكرمة عن ابن عباس، ومسلم في «صحيحه» رقم (٥٧) عن أبي هريرة ضيئت ، والترمذي (٢٦٢٥) وأبو داوود (٤٦٨٩).

فق وأشرح الله أولى وأشرح

ودع عنك آراء الرجال وقولهم

معناه:أنه لا يجوز لأحد أن يعارض بأقوال الرجال النصوص من الكتاب والسنة، بل إذا جاء النص يجب العمل به فإذا جاء ما يخالفه من أقوال الرجال فلا يجوز الالتفات إليه، مع الاعتذار لأئمة العلم من الفقهاء والمحدِّثين إذا خالفوا النصوص؛ لأن خلافهم للنصوص غير مقصود لهم، وإنها سبيله الاجتهاد عند غياب النص عنهم أو غير ذلك، وقد ألف ابن تيمية - رحمه الله - كتاباً سهاه «رفع الملام عن الأئمة الأعلام» يعني: الذين خالفوا النصوص بآرائهم فإن هؤلاء يجب الاعتذار لهم، ولا يدخل في ذلك أهل البدع فإنه لا يعتذر لهم، وأعني بهم: الذين قعدوا قواعد البدع ودعوا الناس إليها إما بمؤلفاتهم وإما بأي طريق من الطرق التي فيها دعوة الناس إلى الضلال والعمل بالمحدثات.

فتطعن في أهل الحديث وتقدح فأنت على خير تبيت وتصبح

ولا تك من قوم تلهوا بدينهم إذا ما اعتقدت الدهريا صاح هذه

\* وفي قوله \_ رحمه الله \_:

ولا تك من قوم تلهُّ وابدينهم فتطعن في أهل الحديث وتقدح

تحذير من الوقيعة في أهل الحديث وأهل الفقه في الدين، وقد ذكر السلف \_ رحمهم الله \_ أن الوقيعة في أهل العلم من علامات أهل البدع، فلا تجد من يطعن في أهل الفقه في الدين وأهل حديث رسول الله \_ عليه الصلاة والسلام \_ إلا مبتدع قد مُلئ قلبه الحسد

والحقد فباء بالخسران المبين.

\* وختم ابن أبي داود هذه القصيدة بقوله:

إذا ما اعتقدت الدهريا صاح هذه فأنت على خير تبيت وتصبح

والمعنى: أنك أيها القارئ والسامع إذا اعتقدت ما جاء في القصيدة من أولها إلى آخرها فأنت على خير في ليلك ونهارك؛ لأنها تضمنت معتقد أهل السنة والجاعة كها تضمنت منهجهم العملي ومما هو معلوم بدون شك أن أهل السنة والجهاعة عقيدة وعملاً يستندون إلى نصوص الكتاب والسنة بالفهم الصحيح في كل ما يأتون ويندرون، فوعد المؤلف من اعتقد ما أملاه في هذه القصيدة من معتقد أهل السنة والجهاعة ومنهجهم أنه يكون على خير في حاله ومآله وفي كل وقت وحين، وهو في وعده هذا قد استند إلى نصوص الكتاب والسنة بالفهم السليم، والله أعلم، وفي كل شيء هو أحكم وبعباده أرحم. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





ويشتمل على:

i.خطبة جمعة:
(( منهج الدعوة الحكيم والتنديد بحادث الير التفجلنيم))
بحادث الير التفجلنيم))

## المالية

نص الخطبة التي ألقيت في جامع «المكتبة السلفية الخيرية» في محافظة صامطة يوم الجمعة الموافق ١٤٢٥/٣/٤ والتي بعنوان «منهج الدعوة الحكيم والتنديد بحادث التفجير اللئيم».

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

## أما بعد:

عباد الله! أوصيكم ونفسي بتقوى الله عز وجل، فقد فاز وسعد المتقون وخاب وخسر المبطلون، تم اعلموا - رحمكم الله - أن الله الذي خلق الخليقة كلّف المكلفين بأوامره ونواهيه، ولم يكلهم إلى عقولهم ليعرفوه ويوحِّدوه ويقدِّروه حق قدره، بل أرسل إليهم رسلاً كراماً وبعث فيهم أنبياء عظاماً، جعلهم أمناء على وحيه ووسطاء في تبليغ رسالته، وأنزل على أمم الأرض كتباً فيها تبيان كل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين، ألا وإن خير كتاب أنزل على أعظم نبي بعث وأرسل هو كتاب الله الفرقان؛ الذي قال الله تعالى في حقه: ﴿تَبَارَكُ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالِمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١]، وجعله شرفاً لنا وفخراً من مفاخرنا فقال سبحانه: ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ

تُسْأَلُونَ﴾ [الزخرف: ٤٤]، وتعبّدنا بتلاوته وفهم معانيه والعمل بما دعا إليه جملة وتفصيلاً. فهو والسنة الكريمة مصدر حياة القلوب والأرواح، لا حياة للبشرية إلا في ظلهما الظليل، ولا سعادة لهم إلا بالسير في خطهما المستقيم؛ الذي من سلكه فقد هدي إلى سواء السبيل، ألا وإن من جملة ما جاء به هذا الكتاب وفصّله لنا رسولنا محمد \_عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم\_تفصيلاً جلياً هو كيفية دعوة الخلق إلى رحاب الحق، تلكم الدعوة التي هي وظيفة رسل الله الكرام وأنبيائه العظام وصفوة الخلق من العلهاء الربانيين؛ الذين اصطفاهم ربهم واجتباهم وجعلهم ورثةً لتبليغ تعاليم الإسلام مقتدين في دعوتهم وخلُقهم وسلوكهم بالكتاب العظيم وخلُق الرسول الكريم عليه، قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبُّكَ هُـوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥]، سبحان الله ما أجلُّها من وصية وما أزكاه من توجيه تلقاه الصادق الأمين عليه أكمل الصلاة وأتم التسليم من ربه أرحم الراحمين وأحكم الحاكمين، وتبعه على ذلك من دعا بدعوتـه حقـاً وصـدقاً إلى يومنا هذا وإلى يوم الدين، وقال عز وجل: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَـصِيرَةٍ أَنَـاأ وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].

وحقاً أقول - وأعوذ بالله من اللغو في القول -: إن في هذه الآية الكريمة لبياناً واضحاً وإعلاناً صارخاً مفادهما: أن صاحب الدعوة إلى الله لا بد أن يكون على علم شرعيً وبينة واضحة نيِّرة، قدوته نبيه محمد الشيخ المخاطب بهذه الآية الفذة وأمثالها وغيرها، وأمته تبع له في ذلك حذو القذة بالقذة، وبالدرجة الأولى صفوة الأمة وهم أولو العلم والبصائر الذين هم لأهل الأرض في الدلالة على المقصود والخير الوفير المنشود كنجوم

السهاء في هداية المسافرين منهم والمقيمين.

وقال سبحانه في إيضاح شأن الدعوة والداعية: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا ثَمَّن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣]، فيا لله كم فيها من ثناء وإشادة بكل من دعا إلى الله من أهل الإسلام والإيهان والإحسان يرجو رحمة ربه ويخشى عقوبته ولم يخالف قولُه عمله ولا سريرتُه علانيته.

أيها المسلمون! هذا هو منهج الكتاب والسنة في دعوة الخلق إلى رحاب الحق وتبليغ رسالة الإسلام إلى كافة الأنام، يحمل هذا المنهج في منطوقه ومفاهيمه ومضامينه الرفق واللين والعطف والرحمة بالمدعوِّين ليخرجهم من ذل المعصية إلى عز الطاعة، ومن موجبات العذاب إلى موجبات الرحمة والرضوان من الله الكريم الرحمن، خلافاً لمن سلكوا مسالك المشوِّهين لدعوة الإسلام من قتل للأبرياء وتفجير للمنشآت واعتداء على الحرمات، وغير ذلك من التصرفات التي لا تقرّها الشرائع التي جاء بها الكمّل من الدعاة إلى الله؛ الذين أمرهم ربهم بالأسلوب الرحيم والعرض الطيب الفهيم، يدعون أناساً من البشر قد أوغلوا في الشرور وسعوا في الأرض فساداً في البراري والبحور، فصبروا عليهم واستمروا في دعوتهم كها هو موضح في الكتاب والسنة ومسطور.

أيها المسلمون! لقد سمعنا وسمع العالم كله ما حصل في يوم الأربعاء الماضي القريب في مدينة الرياض عاصمة المملكة العربية السعودية \_ حرسها الله من كل سوء ومكروه \_ من عمل إجرامي ألا وهو التفجير والتقتيل والتدمير لمبنى الإدارة العامة للمرور وما حولها من مساكن المسلمين الآمنين والمارين في قضاء حاجاتهم، وقد ذهب ضحيّتَه عددٌ من القتلى المظلومين من رجال الأمن الأوفياء وغيرهم من المسلمين الأبرياء

وعدد كبير من الجرحى السعوديين وغيرهم من المسلمين المقيمين في هذا البلد المسلم الآمن بحفظ الله له ثم بجهود ولاة الأمر فيه، قامت بهذا العمل الإجرامي المقيت فئة مجرمة وضالة عن سنن الحق وخارجة عن هدي المرسلين ونهج عباد الله المصالحين، هذه الفئة الشاذة المضالة تهوى الشر والفساد في الأرض بل في خير الأرض: ببلاد الحرمين الشريفين أرض الحكم بها أنزل الله وإقامة حدود الله ورعاية شعائر الله، كها تهوى هذه الفئة المضالة فتح أبواب الفتن والشقاق والعناد، فهم لا يرقبون في مؤمن ولا مؤمنة إلا ولا ذمة، ولا يملكون رحمة لا لصغير ولا لكبير ولا لذكر ولا لأنثى، ولا يعرفون حقاً لعالم كها لا يعرفون حقاً لسلطان الله في الأرض، بل هم سابحون في طاعة الهوى والشيطان وفي غيهم يعمهون، قد تواصوا بالشر واجتمعوا عليه؛ فهم لخططِه ينقُذون فنسأل الله القوي العزيز: أن يهزمهم ويرد كيدهم في نحورهم، وأن يجعل تدبيرهم تدميراً لهم، وأن يحيط بمن يوقدون نار الفتن ويأججونها من وراء الجدر والحجب ويحسبون أنهم على شيء، ألا إنهم ما الكاذبون وهم الخاسرون.

أيها المسلمون! إن بلادنا الحبيبة هي الفريدة في احتضان شرع الله المطهّر عقيدة وعبادة ومعاملة ودعوة وجهاداً وخلقاً وسلوكاً، ومع ذلك فقد اعتدى عليها هؤلاء المعتدون بتنفيذ الأعمال الإجرامية التي سبق التنويه عنها والناس آمنون، وتلك الفئة الضالة تخطّط التخطيط الرهيب ليفسدوا على أهل هذه البلاد دينهم ودنياهم وشبابهم؛ تنفيذاً لتوجيهات قادتهم من شياطين الإنس والجن، واستجابة لهوى النفوس الأمارة بالسوء، وإصغاءً لصرخة الشيطان الذي يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير. حقاً إن هذا الصنيع الفوضوي الصادر من الفئة الضالة المنحرفة لا يصدر إلا محن قلّ دينهم ومسخت فطرُهم وتقلّص حياؤهم وركبوا متن عمياء وخبطوا خبط عشواء في تصرفهم

= ملحق =

الآثم اللئيم وعملهم الإجرامي المشين.

أيها المسلمون! ولمدة عام تقريباً تواصلت هجهاتهم وتنوع فسادهم وتعددت المواقع التي نفّذوا فيها عمليات التقتيل والتدمير والإجرام، إذ ما تركوا منطقة من مناطق المملكة العربية السعودية إلا قاموا فيها بالفساد من قتل للأبرياء وترويع للآمنين بدون مسوّغ من عقل أو دليل من نقل، لهذا فإنه لا يجوز لأحد من الخلق أن يعتذر لهؤلاء السفهاء الذين قد جرى عليهم قلم التكليف، كما لا يجوز لأحد أن يحسّن بهم الظن أو يتستر على جرائمهم

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص(۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه بلفظه البخاري في [«صحيحه» كتاب التوحيد باب قراءة الفاجر والمنافق، وأصواتُهم وتلاوتُهم لا تجاوز حناجرهم برقم (٧٥٦٢)] من حديث أبي سعيد الخدري عيش ، لكنه قال: «...ثُمَّ لاَ يَعُودُونَ فيه حتى يرجع السهم إلى فُوقِه»، وابن ماجة في «سننه» [المقدمة باب في ذكر الخوارج برقم (١٧٠)] من حديث أبي ذر عيش ، لكنه قال: «...ثُمَّ لاَ يَعُودُونَ فيه».

<sup>(</sup>٣)سبق تخريجه ص (٢٣).

<sup>(</sup>٤)سبق تخريجه ص(١٨).

ليظهروا في الأرض الفساد بدون خوف من الله ولا رحمة بعباد الله، وإن الله لهم ولقادتهم ومنظريهم لبالمرصاد كما قال عز وجل: ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَ اللهَ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ الاَبْصَارُ ﴾ [إبراهيم: ٤٢].

أيها المسلمون العقلاء الأوفياء! إن هذه الفئة الضالة قد سبق منها من عمل الفساد تفجير في حرم الله الآمن وفي مواطن متعددة في الرياض عاصمة المملكة العربية السعودية وفي المنطقة الشرقية وغيرها من المناطق وكان الفشل حليفَهم في كل ذلك، وكم من موعظة قد وجهت لهم فلم تنفعهم المواعظ وكم من نداءات عبر وسائل الإعلام وغيرها أرسلت إليهم فلم تجد فيهم، وصدق الله عز شأنه إذ قال: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لِمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ التّبي فِي الصَّدُورِ ﴾ [الحج: ٢٤].

عباد الله! إن هذه الفئة التي استهدفت المسلمين والمعاهدين والمستأمنين في هذه البلاد عموماً ورجال الأمن البواسل خصوصاً ما أقدموا على التقتيل والتدمير إلا بعد أن حكموا بالكفر على الحكام والمحكومين والعلماء والمتعلمين، وكلهم من فصيلة واحدة انطلقوا وينطلقون لتحقيق غاية واحدة ألا وهي تغيير نعمة الدين والدنيا التي ينعم بها أهل هذه البلاد المملكة العربية السعودية: أرض الحرمين الشريفين وبلاد العلماء الربانيين والحكام الصالحين المصلحين الذين نذروا نفوسهم لخدمة شريعة الإسلام ورفع شأنها واحترام أحكامها مع رحمة كل مواطن على أرض هذا الوطن، وليس هذا فحسب بل وطم جهود جليلة في شتى بقاع العالم الإنساني بكل طريق من طرق الدعوة الإسلامي الحكيم.

حقاً ويقيناً ـ ومعاذ الله من التخرص! ـ: إنه ينطبق على أولئك الجناة «النار تأكل نفسها إن لم تجد ما تأكله»، لقد امتلأت قلوبهم فساداً وحسداً وحقداً؛ فعميت عليهم الأنباء، وضلّت عقولهم، وساءت نيّاتهم، وقبحت أعالهم وأفعالهم، فاعتبروا ما أقدموا عليه جهاداً وتضحية ورجولة وما هو في واقع الأمر إلا غدر ونكث وخيانة، بل ومشاقة لله عز وجل ولرسوله على وافتيات على من جعل الله طاعتهم علينا واجبة، وولايتهم علينا رحمة، والتعاون معهم في كل بر وصلاح فرضاً محتماً، والدعاء لهم بها يصلح شأنهم حقاً واجباً، ولكن هواة الإجرام لا يعلمون وطريق الحق لا يبصرون:

أيها المسلمون! إنه يجب علينا \_ وبدون استثناء \_ أن نعتبر أنفسنا رجال أمن في هذه البلاد التي علَمُها «لا إله إلا الله محمد رسول الله»، والتي تحكّم شريعة الله في أرض الله.

خفافيش أعماها النهار بنضوئه وأبصرها قطع من الليل مظلم

نعم..إنني أنادي وأكرّر النداء لكل مواطن عاقبل أن يكون رجل أمن، وعيناً ساهرة تتصيد أهل الشر والعبث والفساد، ومن ثمّ تسليمهم إلى أقرب مَرفق من مرافق السلطة والعدل في هذه البلاد العزيزة ذات الأطراف المتباعدة؛ ليحكم فيهم شرع الله وينفّذ فيهم الحق الذي عرفته هذه البلاد من قرون مديدة وأحبته وعاشت في ظله ولم ترض به بديلاً، بل بذلت في سبيله النفس والنفيس والغالي والرخيص منذ أن توحدت هذه الجزيرة العربية على يد الإمام الموحّد المجدد العادل عبدالعزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود ـ رحمه الله وطيب ثراه \_ ومشى على أثره أبناؤه الكرام الذين جعلهم الله رحمة وأئمة يهدون بالحق ويدعون إليه جميع الأنام لا يطلبون الأجر والجزاء إلا من الله الملك

العلام.

حقاً إن المسلم ليعجب من المصائب ذات العجب والتي منها قضية التفجير التي تمت في مدينة الرياض مؤخراً؛ حيث سفكت دماء الأبرياء من مسلمين ومستأمنين، وروِّع الآمنون في هذه البلاد من أقصاها إلى أقصاها، واستنكر الحدث المشؤوم الصغيرُ والكبيرُ والذكرُ والأنثى فإنا لله وإنا إليه راجعون.

وأخيراً فإنني لأتساءل ماذا يريد هؤلاء وقادتهم ومنظّروهم من وراء هذا الفساد والعبث، أيريدون أن تعود الجاهلية التي طهّر الله منها هذه البلاد بفضله ثم بجهود العلماء الربانيين والحكام المخلصين؟

أم يريدون تحطيم القوة الحسية والمعنوية معاً حتى تصبح بلادنا لقمة سائغة لأعداء الله الذين يشعلون نار الفتنة من مكان بعيد؟

أم يريدون أن تقفل دور العلم وجامعاته التي لم يعرفها آباؤنا الأولون في هذه الجزيرة حتى وضع بذراتها وحجار أساسها الإمام المبجل عبدالعزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود وأكمل البناء شيئاً فشيئاً أبناؤه الكرام احتساباً لوجه الله وحسن رعاية لمن تحت أيديهم بل ولغيرهم من عباد الله؟

نعم يريدون كل ذلك، ويريدون من الشر ما هو أعظم من ذلك: يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الجبناء الحاقدون الحاسدون.

أيها المسلمون العقلاء الأوفياء! إن نيران الفتنة إذا شبّت عم بلاؤها، وعندئذ يجب على الأمة المبتلاة أن تلجأ إلى الله بصدق في التوبة من كل ذنب وصريح الإنابة بكل عزم، وأن تجدد الاستقامة على الحق؛ التي بها يتحقق خير الدنيا وسعادة الآخرة وبتحقيقها تندفع الشرور التي من أحاطت به أوردته موارد الهلاك وسلكت به مسالك الهون

والعطب، كما ينبغي أن يكونوا يداً واحدة وقلباً واحداً في القيام بالأسباب في إطفائها وذلك بملاحقة أهل الفساد حتى يؤخذ على أيديهم بالحق ويذوقوا من العذاب الأدنى ما يحطِّم أفكارهم ويدحض نواياهم ويشتّت شملهم ويبطل كيدهم، وثقوا أيها المسلمون! أن الله لا يهدي كيد الخائنين ولا يصلح عمل المفسدين.

اللهم اجعلنا صالحين مصلحين، وبشرعك عاملين، ولنبيك متبعين، ولولاة أمورنا ناصحين، ولأوامرهم في المعروف منفّذين، ولهم محبين وفي الولاء لهم في الحق والبر صادقين، وانصرنا جميعاً على القوم المفسدين وإن تسمّوا باسم الدعوة والدين.

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولسائر المسلمين من كل ذنب، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم.

زيد بن محمد بن هادي المدخلي إمام وخطيب جامع المكتبة السلفية الخيرية في محافظة صامطة



## المالية

كلمة فضيلة الشيخ/زيد بن محمد بن هادي المدخلي درس يوم الخميس بعد الظهر الموافق: ١٤٢٥/٣/٣هـ في جامع المكتبة السلفية الخيرية في صامطة، حيث قال:

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فأولاً قبل الدخول في الدرس أعزي كل مسلم ومسلمة ومؤمن ومؤمنة فيمن قتلوا ظلماً من قبل طائفة الإجرام الطائفة النصالة التي كفّرت المسلمين حكاماً ومحكومين وعلماء ومتعلمين؛ فاستحلوا الدماء وخرّبوا الديار وهتكوا الستر ودمّروا الأموال بدون مسوِّغ من عقل أو شرع، نعم..هذا هو الواقع، قتلوا وسفكوا الدماء: دماء من يؤمنون بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على رسولاً.

ونعزِّي على سبيل الخصوص \_ولاة الأمور جميعاً، وعلى رأسهم: خادمُ الحرمين الشريفين ووليُّ عهده الأمين والنائبُ الثاني ووزيرُ الداخلية، وطلابَ العلم القائمين على الإسلام والسنة، السالكين في نهج السلف الصالح؛ لأنهم هم الذين يتألمون كثيراً

ويؤمنون بقول النبي ﷺ: «لَزَوَالُ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا أَهْوَنُ عَلَى الله مِنْ قَتْلِ رَجُلِ مُسْلِمٍ»(١).

فكم من المسلمين قتل هؤلاء المفسدون الأشرار في خلال أعوام كثيرة متوالية لا تقل عن ثمانية أعوام في الرياض وفي الشرقية وفي الحرم المكي بجوار الكعبة وفي كل منطقة من مناطق المملكة العربية السعودية، لهم الأثر السيء من سفك الدم وتدمير الأموال وترويع الآمنين حتى أصبح وأمسى الناس يخافون من سطوة هؤلاء الظالمين. والحقيقة أن العبد المؤمن الذي حقق إيهانه متوكّل على الله ويؤمن أنّ لكل أجل كتاباً، وأنّ من مات مات بأجله فإنّ الأجل لا يتقدم ولا يتأخر: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤].

لكن هؤلاء الضلال سلكوا سبيل الظالمين المفسدين؛ فلم يرقبوا في مؤمن إلاً ولا ذمة، ولذلك فقد فعلوا من الإجرام ما فعلوا، وخرجوا على دولة الإسلام بالكلمة السيئة والسلاح الفتّاك، وشوّهوا سمعة الإسلام عند أعدائه قاتلهم الله أنّى يؤفكون.

حقاً لقد اقترفوا جرائم متعددة ومتنوعة ظلمات بعضها فوق بعض، لذا ينبغي أن يحدِّد المؤمن موقفه منهم، فلا يجوز لأحد أن يلتمسَ لهم الأعذار، ولا يسوِّغَ ما فعلوا، ولا يحسِّن بهم الظن، بل هم قتلة سفاكون للدماء، وقد زادوا أيضاً على الخوارج الأوائل بكونهم يقتلون أنفسهم، يبدؤون بقتل أنفسهم ثم يتعدي فعلهم هذا إلى الآخرين ظلماً وعدواناً، وهو خير للآخرين الذين يقتلون ظلماً وعدواناً، وهم مقيمون على طاعة الله وطاعة رسوله وطاعة ولي الأمر المسلم في المعروف لهم الأجر ولهم الخير الكثير، وينبغي أن ندعو لهم دائماً

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي والنسائي عن ابن عمر هيئين. وصححه الألباني في «صحيح الجامع»[(۲/ ۹۰٥) رقم(٥٠٧٧)].

وأبداً بالمغفرة والرحمة، وكذلك يدعى لكل حارس لعقيدته وللمسلمين وللوطن المسلم الآمن بفضل الله ثم بجهود قيادتنا الرشيدة أعزها بالإسلام وأعز الإسلام بها ثم بجهود رجال الأمن الأوفياء وغيرهم ممن يهمه شأن الإسلام والمسلمين، يدعى للجميع دائماً وأبداً بالثبات والتوفيق والسداد على القيام بواجبهم حتى يأيتيهم من ربهم اليقين.

وأما \_ هؤلاء الخوارج \_ فقد ثبت أن النبي على قال عنهم: «كُلَّمَا طَلَعَ قَرْنٌ قَطَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الأسلحة الفتاكة التي لم يسبق لأحد من شكلهم أن ملكها، والنهاية بحول الله هي النصر عليهم، والعاقبة للتقوى وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم.



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٣).

الكف الكف الكف المالية المالية



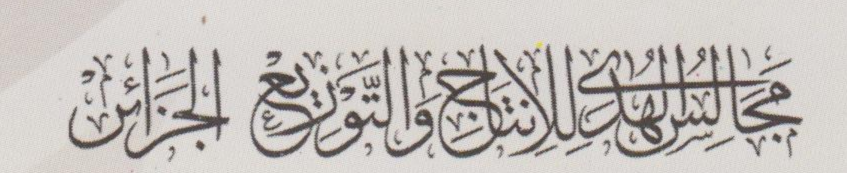
| ٤_٣   | * مقدمة المؤلف                                           |
|-------|----------------------------------------------------------|
|       | * نصّ القصيدة وترجمة لابن أبي داود                       |
|       | * التمهيد، وفيه بيان منهج صاحب القصيدة وعلماء السلف ال   |
|       | * معنى مصطلح السلف وأقوال العلماء فيه                    |
|       | * معنى التمسك بحبل الله الله                             |
|       | * شروط قبول العمل                                        |
| ١٤_١٠ | * بيان أهمية وجوب تقديم العلم قبل العمل                  |
|       | <ul><li>* بيان أقسام العلم</li></ul>                     |
|       | * المراد باتباع الهدى                                    |
|       | * سؤال وجوابه حول التكفيير وفرقة الخوارج                 |
|       | * بيان معنى البدعة والتحذير من الوقوع فيها               |
|       | * تعريف السنة وبيان أنواعها من حيث علاقتها بالقرآن الكري |
| ۲٤_۲۲ | * كيف ظهرت بدعة الخوارج وبيان خطر هذه الفرقة             |

| Υ٥_Υξ                                           | * ظهور بدعة القدرية                              |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ة وبعض بدعهم ٢٥ ٢٦ ٢                            |                                                  |
| Y 7                                             |                                                  |
| ۲۷_۲٦                                           |                                                  |
| لك                                              |                                                  |
| ٢٩_٢٨                                           | <b>.</b>                                         |
|                                                 | * عقيدة أهل السنة والجماعة في صفة الك            |
| والجماعة في صفة الكلام لله والرد عليهم ٢٩-٣٠    | * ذكر بعض الفرق المخالفة لأهل السنة              |
| ، صفة كلام الله عز وجل ٣٠ ٣١ـ٣                  |                                                  |
| کریم ۲۱                                         | * بيان فساد مذهب الواقفة في القرآن الك           |
| ٣٢-٣١                                           | * التحذير من القول بخلق القرآن                   |
| معانیه وتبیّنها ۲۲                              | * بيان أن ألفاظ القرآن الكريم تدل على            |
| ؤمنين لربهم في الدار الآخرة ٣٣ ـ ٣٤ ع           |                                                  |
| ٣٦_٣٤                                           | * أقسام الناس في الرؤية : طرفان ووسط             |
| یس بمولود ولیس بوالد۲۳                          | * من عقيدة أهل السنة والجماعة أن الله ل          |
| يس له شبيه                                      |                                                  |
|                                                 | * معنى قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ |
| نعالی ۲۹                                        |                                                  |
| ين لله تعالى ورد معتقد الجهمية في ذلك ٤٠        | * عقيدة أهل السنة والجماعة في صفة اليد           |
| فراد وتارة بلفظ التثنية وتارة بلفظ الجمع، وبيان |                                                  |
|                                                 |                                                  |

| كيفية الجمع بين هذه الأدلة ١٤٠٠ عـ٢٤                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| * ثبوت صفة النزول لله سبحانه وتعالى والرد على الفرق المخالفة في ذلك ٢٥_٥          |
| * بيان من هم خير الناس بعد النبي ﷺ ٤٧_٤٥                                          |
| * بيان فضل العشرة المبشرين بالجنة وبعض مناقبهم ٤٩-٤٩                              |
| * منهج أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام رضوان الله عليهم • ٥-٢٥               |
| * منهج أهل السنة والجماعة في الإيهان بالقدر ٥٢                                    |
| * منهج أهل السنة والجماعة في عدم إنكار: «منكر ونكير والحوض والميزان» ٥٢-٥٥        |
| * مذهب أهل السنة والجماعة في عصاة الموحدين وبيان مآلهم ٥٥-٥٥                      |
| * ثبوت شفاعة الرسول ﷺ في عصاة الموحدين وغيرهم ٥٥                                  |
| * وجوب الإيهان بعذاب القبر ونعيمه ٥٦                                              |
| * بيان عدم جواز تكفير أهل الصلاة بالمعاصي ومنهج أهل السنة في ذلك ٥٦-٥٧            |
| * التحذير من الوقوع في بدعة الخوارج                                               |
| * التحذير من الوقوع في بدع المرجئة                                                |
| * بيان معنى الإيهان عند أهل السنة والجهاعة، ومعناه عند غيرهم من الفرق الضالة ٦-٦١ |
| * بيان معنى أن الإيهان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية                                |
| * التحذير من معارضة أقوال الرجال لنصوص الكتاب والسنة ٦٣                           |
| * التحذير من الطعن في أهل الحديث وأهل الفقه في الدين ٢٢_٦٣                        |
| * ملحق ويشتمل على: ٣٥                                                             |
| أ_خطبة جمعة                                                                       |
| ب کلمة                                                                            |

|    | ملحق |                   |      |     | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |
|----|------|-------------------|------|-----|---------------------------------------|
|    |      |                   |      |     |                                       |
| ٨٤ | :ـ۸۱ | • • • • • • • • • | <br> | عات | * فهرس الموضو                         |





08 شارع السيدة الإفريقية-باب الوادى-الجيزائر 021 96 61 00 - فاكس: 021 96 77 00 - فاكس: 021 96 77 00 - فاكس: 021 96 61 00 - فاكس: 021 96 77 00 - فاكس: 021 9