## الإكليل

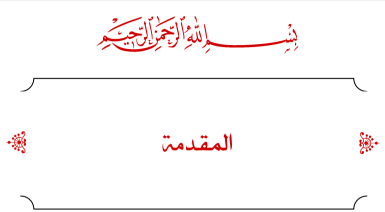
# لأجوبة العلامة ربيع بن هادي المدخلي عن أسئلة المصطلح والجرح والتعديل

بقلم

أبي همام محمد بن علي الصومعي البيضاني

عفر الله له بهنه ومجرهه





إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### أما بعد:

فإن أشرف العلوم بعد القرآن العظيم وأعلاها، وأحقها بالبحث والتحقيق، وأولاها: علم السنة النبوية والآثار المصطفوية، التي هي موضحة للقرآن، ومبيِّنة له، ودالة عليه، ومفصلة لمجمله، وحالة لمشكله، وهادية إليه، ولا يتضح هذا العلم غاية الاتضاح، إلا بتحقيق فن الاصطلاح، الذي هو الآلة المعينة على تحليله، والدليل المرشد إلى سبيله، فلا وصول إليه إلا بتحقيقه، ولا سبيل إليه إلا من طريقه، ومن رغب عن هذا الفن



الجليل، حرم معرفة المدلول والدليل، وفاته خير كثير وفضل جزيل. (١)

وهذا العلم يتلقى عن أهله المعروفين بـ(أهل الحديث) وهذا هو المسلك الصحيح في التلقى في القديم والحديث.

ومن حَمَلَةِ هذا العلم وأهلِه في عصرنا الحاضر شيخنا العلامة الأثري ربيع بن هادي عمير المدخلي -حفظه الله تعالى وبارك في عمره ووقته- فهو ممن يقصده ويَرْحَلْ إليه طلاب العلم من كثير من البلدان ليستفيدوا من علمه فيحضرون، دروسه، فإنْ أشكل عليهم شيءٌ سألوه فيجيب على ذلك، وكانت بعض تلكم الإجابات تسجل، وبعد فترة فُرِّغت كثير من أشرطة تلك الدروس والأجوبة وَرُصّت، وعرضت علىٰ شيخنا -حفظه الله- وضُمّت إلىٰ مؤلفاته القديمة، وطُبعت في مجموع بعنوان: "مجموع كتب ورسائل وفتاوي فضيلة الشيخ العلامة ربيع بن هادي عمير المدخلي"، وعندما رأيته وقعت يدى علىٰ المجلد الخامس عشر فذهبت انظر فهارسه؛ لأعرف ما فيه، فكان مما وجدت فيه مكتوبًا: (علم مصطلح الحديث)، فعدت إلى الصفحة المشار إليها، فأخدت أقلب أوراق تلكم المادة، وأتأمل فيها، فوجدت في الحقيقة دُرَرًا كان يتمناها طلاب علم الحديث من هذا العالم، وعند التأمل رأيت أنه لابد من خدمةٍ وعمل لذلك؛ كي تخرج تلكم الأجوبة لطلاب

<sup>(</sup>١) من مقدمة "دليل أرباب الفلاح" للعلامة الحكمي.

المقدمت

العلم الإخراج اللائق بها وبمكانة شيخنا العلمية، وعددها (٤٦ جوابًا)، فقررت أن أقوم بذلك العمل ورأيت هذا من الحق الواجب عليًّ، الذي أستطيع أن أقوم به تجاه شيخي حفظه الله.

فاستشرته أن أقوم بذلك العمل وتطبع؛ ليستفيد منها طلاب العلم، فأذن - حفظه الله - بالتعليق عليها ونشرها، والحمد لله.

#### فكان العمل كالتالي:

- 📆 إفرادها عن ذلك المجموع.
- إلى المظان التي ذكرها الشيخ -حفظه الله إلى المظان التي ذكرت فيها.
  - تعليق بعض الفوائد التي تكمل بها الفائدة.
    - كي ترجمت للأعلام المذكورين.
    - وهي قليلة جدًّا. عنوريج الأحاديث، وهي قليلة جدًّا.
      - ترجمت للشيخ حفظه الله.
      - 🛂 صنعت فهرسًا للآيات القرآنية.
      - ﴿ كَا صنعت فهرسًا للأحاديث النبوية.
        - والمعلى فهرسًا للآثار.

المقدمت

ورسًا للأعلام.

<u>الموضوعات الكتاب.</u> صنعت فهرسًا لموضوعات الكتاب.

وقد سميت هذا العمل "الإكليل لأجوبة العلامة ربيع بن هادي المدخلي عن أسئلة المصطلح والجرح والتعديل".

أسأل الله العلي القدير أن ينفع بهذا العمل، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفعني به يوم لقائه وأن يغفر لي ولشيخنا، إنه سميع الدعاء.

وصلىٰ الله وسلم علىٰ نبينا محمد، وعلىٰ آله وصحابته أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

كتبه

لأبو همام محمد بن جلي (الصَّومعي (البيضاني (البِسني (الأصل (المكي مجاورةً فيه ١/٥/١٥ اهـ بمكة (المكرمة ز(اوها (اللَّم تشريفاً

البريد الالكتروني abohammam999@hotmail.com



# ﴿ ترجمت مختصرة للعلامة ربيع بن هادي المدخلي ﴿ تُحْمَدُ مُخْتَصِرَةُ للعلامةِ ربيع بن هادي المدخلي ﴿ الله تعالى

هو شيخنا العلامة المسند المفيد ربيع بن هادي بن محمد عمير المدخلي، ولد بداية عام (١٣٥٢ه) اثنين وخمسين وثلاثمائة وألف، بقرية المجرادية قرب مدينة صامطة، ونشأ في حجر والدته رحمها الله؛ لأن والده قد توفي محلف بعد مولده بسنة ونصف، وكان عمه يشرف على تربيته، فتربى على مكارم الأخلاق، وشيم الرجال، والخصال الحميدة؛ من الصدق، والأمانة، والمحافظة على الصلاة.

#### مشايخه:

- أول من أخذ شيخنا عليه بعد تعلم الخط والقراءة على الشيخ محمد ابن محمد جابر المدخلي رشك حيث قرأ عليه القرآن الكريم، وكذا درس عليه علمي: التوحيد والتجويد.
- م انتقل إلى المدرسة السلفية بمدينة صامطة، فأخذ عن العلامة الفقيه



ناصر بن خلوفة طياش رَهِ ، وهومن أكبر طلاب العلامة عبدالله القرعاوي، فحضر شيخنا عليه في "بلوغ المرام"، و"نزهة النظر" للحافظ ابن حجر العسقلاني.

- درس في المعهد العلمي بصامطة، وتتلمذ على العلامة الحافظ الأثري حافظ بن أحمد الحكمي (١) المتوفى سنة (١٣٧٧هـ) وغيره من العلماء الأجلاء.
- رس "زاد المستقنع" على صاحب الفضيلة الشيخ الفقيه محمد بن صغير خميسي رمالية.

(۱) سألت شيخنا -حفظه الله- قائلًا: ذكرتم أنكم درستم على الشيخ حافظ حكمي رَفِّهُ؟

فقال: نعم.

قلت: لقد كان موته قبل القرعاوي، فلماذا لا يُذكر القرعاوي من مشايخكم؟

فقال: أنا درست على القرعاوي، لكني كنت صغيرًا، وكان يدرس في الجرادية، وكنت أسأله كثيرًا، حتى إنه أهدى لي دفترًا، وكان هذا الدفتر معي إلى أن تخرجت من المعهد هو ومخطوطات الشيخ حافظ، فسافرت إلى الرياض للدراسة، ورجعت بعد ثلاثة أشهر وقد كنت وضعتها في صندوق، فلما رجعت وجدت الأرضة أكلتها.

- أخذ سماعًا وقراءة على الشيخ العلامة المحدث الفقيه أحمد بن يحيى النجمي رمَسُّهُ وقد قرأ شيخنا عليه مؤخرًا في بداية "صحيح البخاري" بمحضر جمع من المشايخ والفضلاء.
- سمع وحضر على سماحة الإمام المحدث الحافظ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز المتوفى (١٤٢٠هـ) -رحمه الله رحمة واسعة أكثر "صحيح مسلم" و"العقيدة الطحاوية" وشرحها، أو شيئًا من ذلك، وكذلك في التفسير، كسورة الأنفال، إلى غير ذلك من دروس الشيخ العلمية في الجامعة الإسلامية وفي المسجد النبوي.
- درس على الشيخ العلامة المحدث الكبير محمد ناصر الدين الألباني المتوفى سنة (١٤٢٠هـ) ومنه ثلاث سنوات في الجامعة الإسلامية وخارجها، قرأ عليه وسمع عليه الكثير من علوم الحديث ودراسة الأسانيد.
- صضر وسمع -لمدة أربع سنوات- في الجامعة الإسلامية والمسجد النبوي، من العلامة الإمام محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي المتوفى سنة (١٣٩٣هـ) مَنْ في التفسير وفي أصول الفقه.
- الرحماني المباركفوري المتوفى سنة (١٤١٤هـ) رَحَالُتُه بن عبدالسلام الرحماني المباركفوري المتوفى سنة (١٤١٤هـ) رَحَالُتُهُ، ومن جراء تلك



المجالس شهد هذا العلامة الجِهْبِذ لشيخنا بغزارة العلم وسلامة الفهم - كما في إجازته -.

- العلامة المحدث بديع الدين الراشدي السندي (١٣٤٢-١٤١٦هـ).
- المسلسل بالأولية من العلامة حمود بن عبدالله بن حمود التويجري المتوفى سنة (١٤١٣هـ) رملته.
- درس وسمع -لمدة سنة كاملة في الجامعة الإسلامية على العلامة المحدث محمد أعظم بن فضل الدين الجُندلوي المتوفى سنة (١٤٠٥هـ) وَهُلُكُ، كما أنه زاره في بيته ببلاد الهند.

## شيوخه الذين أجازوه:(١)

- الشيخ العلامة عليم الدين بن موسى بن نعمان المحمدي البنقالي الندياوي السلفي الأثري رئيس.
- الشيخ العلامة عبيد الله بن عبدالسلام المباركفوري المتوفى، سنة (٢٤ هـ) والله عبيد الله بن عبدالسلام المباركفوري المتوفى، سنة

<sup>(</sup>١) وقد جمعت أسانيد شيخنا في ثبت بعنوان: "النهج البديع بأسانيد ومرويات الشيخ ربيع"، جمع وإعداد/ عبدالله بن محمد بن عامر الأحمري.



- الشيخ العلامة السَّلفي عبدالغفار حسن الرحماني المتوفئ سنة السَّلفي عبدالغفار حسن الرحماني المتوفئ سنة (٢٤٨هـ) وَاللهُ.
- (٤١٤ هـ) الشيخ العلامة حمود بن عبدالله التويجري المتوفى سنة (١٤١٣هـ) وَلَيْهُ.
- الشيخ العلامة المحدث محمد بن عبدالله الصومالي ثم المكي الأثري، المتوفى سنة (١٤٢٠هـ) رئيسًا.
- الشيخ العلامة المحدث إسماعيل بن محمد الأنصاري، المتوفى سنة (١٤١٧هـ) ولله.
- الشيخ العلامة الفقيه المعمَّر المسند عبدالله بن عبدالعزيز بن عقيل العقيل المتوفى سنة (١٤٣٢هـ) را
- الشيخ العلامة الفقيه المحدِّث المسند أحمد بن يحيىٰ النجمي، المتوفىٰ سنة (١٤٢٩هـ) رَحْقُهُ.

#### صفاته وأخلاقه:

يمتاز -حفظه الله- بالتواضع الجم مع إخوانه وطلابه وقاصديه وزوَّاره،



ويظهر ذلك التواضع في هيئته ومجالسته، حتى إن جليسه لا يمل من حديثه؛ لأن مجالسه عامرة بقراءة الحديث وكتب السنة، والتحذير من أهل البدع، وتوجيه الشباب إلى ما ينفعهم في دينهم.

#### اهتمامه بالعلم:

ولديه -حفظه الله- اهتمام عجيب بالعلم وصبر على ذلك، فطلابه يقرءون عليه كتب الحديث وهو صابر لا يمل ولا يكل، بل تراه متيقظاً متنبها، إذا لحن القارئ عليه، ويسأله عن رجال الحديث وفقهه وطرقه إذا كانت متعددة، وفي اللغة، وإذا جالسته في مكتبته الخاصة تتعجب من صبره على البحث والكتابة، وإذا أراد البحث عن مسألةٍ ووجدها في كتاب وهي منقولة من كتاب آخر، يقول: لابد أن نعود إلى الكتاب المنقول عنه، ودائماً يقول: لا تعتمدوا على الكمبيوتر، استعينوا به، لكن ارجعوا إلى الأصول. وَذِكْرُ هذا عنه يطول.

#### تمسكه بالسنة:

وشيخنا -حفظه الله - شديد التمسك بالسنة، صَغيرها وكبيرها، ويحث طلابه وزواره على ذلك، وإذا رأى أحدهم فعل شيئاً على أنه سنة يسأله عن الدليل، وإذا ذكره يقول له مباشرة: هذه المكتبة، وهذه الكتب، أخرجه لنا. وإذا أخرجه الباحث يطلب الشيخ النظر في سنده إذا كان حديثاً نبويًا، ولا



يخرج الطالب إلا وقد استفاد، وقد حصل لي معه -حفظه الله- ذلك مرارًا.

#### بغضه الشديد للبدعة وأهلها:

وشيخنا -حفظه الله - لديه بغض شديد للبدعة وأهلها، وهذا يظهر جليًا لمن جالسه أو قرأ كتبه أو سمع أشرطته، وتجده دائمًا محذرًا المسلمين من تلك البدع وأهلها، وينصح بعدم مجالستهم والركون إليهم، ويرئ ذلك من أسباب انحراف كثير من الشباب.

## حبه للسلفيين ولوكانوا بعداء في المكان:

وعنده -حفظه الله- محبة شديدة للسلفيين، ويظهر هذا منه -حفظه الله- جليًّا عندما يزوره الوافدون من بلدانهم؛ فإنه بعد السؤال عن حالهم يسألهم عن الدعوة السلفية وسيرها، وعن السلفيين وأحوالهم، وسمعته مرة يقول: إنه يهمني السلفي، ولو كان في اليابان.

وإذا هاتفه شخص من الخارج يسأله بقوله: كيف الدعوة عندكم؟ ويسألهم عمَّن يعرف أنه أهل وينصحهم بمن يعرف أنه أهل لأن يدرسهم، فجزاه الله خيرًا.

#### حبه لطلبة العلم:

وشيخنا -حفظه الله- يحب طلبة العلم، ويتفقد أحوالهم ويسأل عنهم ويقضي حوائجهم، ويعينهم، ويشفع لهم بحسب استطاعته، وإذا عرف منهم



من يرجوا أن ينفع الله به الإسلام والمسلمين فإنه يهتم به، فإن غاب أرسل إليه من يبحث عنه أو يهاتفه، وإذا زاره طلاب علم فإنه يلزم عليهم أن يبقوا إما للغداء أو العشاء، وكثيرًا ما يكون ذلك في طعام العشاء، حتى إنك ترى الملتفين حول سفرة الطعام يتناقلون معه الفوائد، ويسألونه وهو يجيب دون تضجر.

وأما في شهر رمضان فلا تسأل عن كثرتهم، يحضرون درسًا في التفسير من بعد العصر إلى المغرب، ثم يفطرون عنده حتى إنَّ مكان الطعام ليمتلئ، وبعضهم يبقى واقفًا حتى يقوم الذي قبله، وهذا يطول ذكره عنه -حفظه الله-.

#### سعيه في رأب الصدع الحاصل بين السلفيين:

وله -حفظه الله تعالى - اهتمام بالغ في رأب الصدع الحاصل بين بعض السلفيين، وذلك بحل مشاكلهم والإصلاح بينهم، وأنك لتتعجب على صبره لذلك، ولقد حضرت بعض المجالس وهو يعظ بعض الأطراف ويلاطفه ويذكره بالله بأن يحافظ على جمع الكلمة ولا يكون سببًا في تقطيع أواصر الأخوة بين السلفيين، وقد يشد عليه ويريه أنه على خطإ ويستدعي الطرف الثاني ويكلمه بما كلم به الأول، ولا يحابي أحدًا كائنًا من كان حتى لو استدعى ذلك بالمكالمة الهاتفية يفعله، كما فعل مع بعض السلفيين



بفلسطين، يكلم أحدهم ويطلب منه إحضار الطرف الثاني، فيحاول جاهدًا أن يؤلّف بينهم، ومع إخواننا السلفيين بمصر، وكذلك إخواننا السلفيين في اليمن من تلامذة شيخنا الوادعي في خلافهم، فإنه يحاول قدر الإمكان أن يؤلّف بينهم، ويرئ الجميع سلفيين، وينصحهم بعدم تحزيب بعضهم بعضًا وأن الكلّ على منهج سلفي، وسمعته يقول لأحدهم: والله، لو كان الطرف الآخر أهل بدع أو أصحاب حزبيّة لصحت بهم.

وكل طرف من الأطراف ينصحه بالرفق مع الطرف الآخر، وقد يغضب ويشد على بعضهم؛ إشفاقًا عليه، وقد حضرت مجلسًا غضب فيه ما رأيته غضب في مجلس مثلما غضب في ذلك المجلس، وكان إذا انتهى من نصيحته يأخذ المنصوح ويقول له: اعذرني يا ابني، أنا شددت عليك من أجل مصلحتك. وينصحه بترك الغلو وبالرفق في الدعوة، وإذا كان عند الآخر خطأ فليكن بالحكمة والمناصحة، وأن الكل أهل سنة، فجزاه الله خيرًا.

## مناصحته لمن وجد منه انحرافًا عن المنهج السلفي:

ولديه اهتمام بمناصحة المخالف وصبر عليه، يصل ذلك إلى سنوات، وقد مكث يناصح بعض من انحرفوا عن منهج أهل السنة فترة تزيد عن سبع سنين، ويستخدم -حفظه الله- جميع الوسائل التي يرئ أنها تكون سببًا لإعادة



ذلك الشخص إلى جادة الحق، فإنه قد يخبر أقرب الناس له إذا كان يرى في ذلك مصلحة ويطلب منه مناصحته، كما عرفت عنه ذلك بنفسي وإذا بلغه عن أحد من أهل السنة أنه قال قو لا خالف فيه الحق، فإنه يقول للناقل: لا تنشر هذا فلعله بغير قصد، وأعطني المرجع لكلامه وسوف أناصحه ويرجع عما قال إن شاء الله.

## كرهه للمدح والإطراء نثرًا كان أم شعرًا:

وعند شيخنا -كان الله له- كراهية شديدة للمبالغة في المدح وفي الإطراء، ويقول: إنه يضر الممدوح ويصيبه بالغرور.

وقد جاءه شخص قبل مدة بقصيدة، فقال له: عندي قصيدة أريد أن أقرأها عليك. فقال الشيخ: في ماذا؟ قال: سأقرأها؟ فقال له مرة ثانية: في ماذا؟ قال: فيك يا شيخ. فقال له: لا أريد أن أسمعها. قال الشيخ: فغيرها هذا الرجل لأحدهم -وسماه لي-؛ فكانت من أسباب انحرافه عن المنهج السلفي. وسمعته يناصح شاعرًا سلفيًا بأن ينتبه من الغلو والإطراء.

قلت: وأما إذا كان الشاعر قال حقًا لا مبالغة ولا إطراء فيه، فإنه لا بأس به، وإن كرهه من قيل فيه، فهذا على سبيل التواضع منه، ومن هذا قول بعض



الشعراء (١) في شيخنا -حفظه الله- واصفًا نقده لأخطاء سيد قطب:

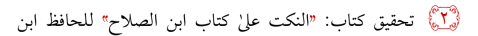
فمنهاجُه في النقد منهاجُ ناصحٍ أزاح ستارًا عن عدوادٍ لسسيّدٍ ففي كشفه ردُّ لزيفٍ مسطَّرٍ منذا فكم في كتبه قد بَدَتُ لنا فكيف إذا شاهدته في ظِلالِه فكيف إذا شاهدته في ظِلالِه فأصبح يرمي بالتعصُّب شخصَه ففي كتبه طعنٌ وخدشُ صحابةٍ ففي كتبه طعنٌ وخدشُ صحابةٍ كذلك لم يُشتِث صفاتِ إلهنا فذلك ربُّ الكون ليس بمستوٍ وقد عمى الإخوان عن كل زلةٍ

لينصر هذا الدينَ في كل معقل وضمّنه نصحًا أضاء كمِشْعلِ فلولاه بعد الله ما كان ينجلي مزالتُ أخطاء تنوءُ بكَلْكلِ مزالتُ أخطاء تنوءُ بكَلْكلِ وقد نال من موسى النبيّ المُبَجّلِ بسالغ عقلٍ هابطٍ متقول بسالغ عقلٍ هابطٍ متقول كأمثال عثمان العظيم التبتُّل على منهج الأسلاف عند التأمُّل على عرشه في نهج كل معطّل على عرشه في نهج كل معطّل يسطرها قطبٌ بسِفْر مُفصَّل

#### آثاره العلمية:

ولشيخنا حفظه الله آثار علمية هائلة؛ منها ما يلي:

"بين الإمامين مسلم والدارقطني" وهي رسالة ماجستير قدمها لجامعة الملك عبدالعزير فرع مكة، في عام (١٣٩٧هـ).



<sup>(</sup>١) هو أخونا الشاعر أبو رواحة الموري، نزيل جدة حفظه الله تعالىٰ.



حجر، وهي رسالته لدرجة الدكتوراه العالمية من جامعة الملك عبدالعزير فرع مكة.

- «أضواء إسلامية على بعض الأفكار الخاطئة».
- «مكانة أهل الحديث ومآثرهم وآثارهم الحميدة في الدين».
- تحقيق كتاب: "المدخل إلى الصحيح" للحاكم النيسابوري، مع "التكميل والتوضيح للمدخل إلى الصحيح".
  - «منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكمة والعقل».
    - «مذكرة في الحديث النبوي».
  - الرد المفحم على من اعتدى على صحيح الإمام مسلم".
- «منهج الإمام مسلم في ترتيب كتابه الصحيح ودحض شبهات حوله».
  - كن السنة وأهلها، ونقد بعض آرائه".
- تحقيق كتاب: "قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة" لشيخ الإسلام ابن تيمية.



المحدثين ومغالطات المتعصبين"، رد على أبي غدَّة ومحمد عوامة".

- (١٣٠) "التعصب الذميم وآثاره".
- شمد عدوان الملحدين وحكم الاستعانة على قتالهم بغير المسلمين».
- ورود الله السنة والجماعة في نقد الرجال والكتب والطوائف".
- «أهل الحديث هم الطائفة المنصورة الناجية» حوار مع سلمان العودة.
  - (17) «أضواء إسلامية على عقيدة سيد قطب وفكره».
- «الحد الفاصل بين الحق والباطل» حوار مع الشيخ بكر أبو زيد في عقيدة سيد قطب وفكره.
  - (19) "النصيحة هي المسؤولية المشتركة في العمل الدعوي".
    - و العواصم مما في كتب سيد قطب من القواصم".
- و المحجة البيضاء في حماية السنة الغراء من زلات أهل الأخطاء المحجة البيضاء في حماية السنة الغراء من زلات أهل



وزيغ أهل الأهواء".

- (٢٣) "جماعة واحدة لا جماعات وصراط واحد لا عشرات حوار مع الشيخ عبد الرحمن بن عبد الخالق".
- «النصر العزيز على الرد الوجيز» حوار مع الشيخ عبدالرحمن عبدالرحمن عبدالخالق.
  - **٢٥﴾ "التنكيل بما في توضيح المليباري من الأباطيل".** 
    - و الميل عبداللطيف باشميل". الميف باشميل".
  - «انقضاض الشهب السلفية على أوكار عدنان الخلفية».
    - و الإيمان». «دفع بغي عدنان على علماء السنة والإيمان».
- "نقد كتاب الثقافة الإسلامية" وهو كتاب يدرس في عدد من الجامعات في المملكة، وهو من تأليف مجموعة؛ منهم: عبدالرحمن حبنكة، ومحمد الغزالي، ومحمد قطب، وهو منشور على شكل مذكرة.
  - وي "مآخذ منهجية على الشيخ سفر الحوالي".
  - المارات في كتاب التصوير الفني في القرآن الكريم" لسيد قطب. «نظرات في كتاب التصوير الفني في القرآن الكريم"

- "موقف الإسلام من عيسى -عليه الصلاة والسلام- يقتضي من النصارى أن يؤمنوا بمحمد عليه وبماجاء به" مع "نصيحة ودعوة للبابوات إلى الإسلام".
- "الموقف الصحيح من أهل البدع"، وقد قمت بالتعليق عليه وهو مطبوع.
- «دحر افتراءات أهل الزيغ والارتياب عن دعوة الإمام محمد بن عبدالوهاب رفي نقد لحسن المالكي.
  - ورمي "حجية خبر الأحاد في الاعتقاد والأحكام".
- رد كل المنكرات والأهواء والأخطاء منهج شرعي في كل الرسالات، وسار عليه السلف الصالح الأجلاء".
  - (٢٧٠) "الحقوق والواجبات على الرجال والنساء في الإسلام".
- رم الذب عن الصحابي الجليل أبي بكرة وعن مروياته وعن أئمة الإسلام والسنة الذين قبلوا هذه المرويات».
- و التحذير من الفرقة والائتلاف والتحذير من الفرقة والاختلاف».
- «مجموعة ردود الشيخ ربيع بن هادي المدخلي على أبي الحسن المأربي» من أعداد دار الإمام أحمد في مصر، في مجلد كبير،



ويحتوي على (١٨) مقالًا في الرد على أبي الحسن المأربي.

- «كشف زيف التصوف، وبيان حقيقته، وحال حملته حوارمع الدكتور القاري وأنصاره"، وهو جمعٌ لمقالات الشيخ ربيع ضد التصوف والصوفية، طبعت في مكتبة وتسجيلات الإمام مسلم بالكويت.
- «القول الواضح المبين في المراد بظل الله الذي وعد به المؤمنين العاملين» مع "دفع بهت وكيد الخائنين عن العلامة محمد بن عثيمين».
  - «شرح أصول السنة» للإمام أحمد.
- «براءةُ الصَّحابة الأخيار من التبرُّك بالأماكن والآثار وهو كتاب كبير في الرد على كتاب للدكتور عبدالعزيز بن عبدالفتاح القارئ سماه بـ "الآثار النبوية بالمدينة المنورة، ووجوب المحافظة عليها وجواز التبرك مها".
- «دراسة أقوال العلماء في حديث: «أرحم أمتي بأمتي أبوبكر...» الحديث.
  - «شرح حديث: «الدين النصيحة»».



- ولاحقين». "تذكير النابهين بسير أسلافهم حفاظ الحديث السابقين واللاحقين».
- «المجموع الواضح في رد منهج وأصول فالح» وهو جمع لجميع ردود الشيخ ربيع على فالح الحربي وأتباعه من الحدادية.
- ﴿ كَشُفُ زَيْفُ التشيع ، وهو جمع لمقالات الشيخ في الرد على الشيعة.
- «الانتصار لكتاب العزيز الجبار والأصحاب الأخيار والشم على أعدائهم الأشرار».
  - (٥١٥) «شرح عقيدة أصحاب الحديث للصابوني».

وغيرها من المؤلفات والمقالات.(١)

#### ثناء علماء العصر عليه:

#### الإمام ابن باز رَمَالتُهُ:

قال العلامة الإمام عبدالعزيز بن باز رضي في [شريط الأسئلة السويدية]:

<sup>(</sup>۱) انظر ثبت كتب الشيخ الذي جمعه أخونا الشيخ خالد بن ضحوي الظفيري - جزاه الله خيرًا- وهو في موقع شيخنا ربيع -حفظه الله تعالى - و"النهج البديع بأسانيد ومرويات الشيخ ربيع" (ص٧-) وما بعدها، جمع وتخريج عبدالله بن محمد بن عامر الأحمري.



"إن الشيخ ربيعًا من علماء السنة".

وقال: هما -يعني: الشيخ ربيعًا والشيخ محمد أمان الجامي- معروفان لدي بالعلم والفضل والعقيدة الصالحة....؛ فأوصي بالاستفادة من كتبهما".

وقال رَحْقُهُ: "الشيخ ربيع من خيرة أهل السنّة والجماعة، ومعروف أنّه من أهل السنّة، ومعروفة كتاباته ومقالاته". [شريط ثناء العلماء على الشيخ ربيع] إصدار تسجيلات منهاج السنة.

وهناك محاضرة للشيخ ربيع في الطائف (٣/ ١/ ١٨ه)، بعنوان: (التمسّك بالمنهج السلفي)، عقب عليه الإمام ابن باز قائلاً: "قد استمعنا جميعًا هذه الكلمات من صاحب الفضيلة الشيخ ربيع بن هادي المدخلي، في موضوع: التمسك بالكتاب والسنة، والحذر مما يخالفهما، والحذر من أسباب التفرق والاختلاف والتعصب للأهواء، ولقد أحسن وأجاد وأفاد -جزاه الله خيرًا وضاعف مثوبته- ....، وأنْ يوفق أخانا صاحب الفضيلة الشيخ ربيعًا لكل خير، وأن يجزيه عن كلمته خيرًا، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد، وعلى آله وأصحابه وأتباعه بإحسان".

#### العلامة ابن عثيمين رَمْلُكُ:

سئل العلامة ابن عثيمين :ما هي -كذا- نصيحتكم لمن يمنع أشرطة

الشيخ ربيع بن هادي؛ بدعوى أنها تثير الفتنة؟

فأجاب الشيخ قائلاً: "رأينا أن هذا غلطٌ وخطأٌ عظيم، والشيخ ربيع من علماء السنة، ومن أهل الخير، وعقيدته سليمة، ومنهجه قويم، ولكن لما كان يتكلم على بعض الرموز عند بعض الناس من المتأخرين؛ وصموه بهذه العيوب". اه الشريط الأول من الأسئلة المطروحة عبر الهاتف من هولندا، باسم: [كشف اللثام عن مخالفات أحمد سلام].

وفي شرط الأسئلة السويدية قال العلامة ابن عثيمين: "أما بالنسبة للشيخ ربيع فأنا لا أعلم عنه إلا خيرًا، والرجل صاحب سنة وصاحب حديث".

كانت في عنيزة محاضرة للشيخ ربيع بعنوان: [الاعتصام بالكتاب والسنة]، وسُجِّل على إثرها شريط بعنوان: [إتحاف الكرام بلقاء العثيمين] وجاء فيه هذه الكلمة للعلامة ابن عثيمين: "إننا نحمد الله -سبحانه وتعالى- أن يسر لأخينا الدكتور ربيع بن هادي المدخلي أن يزور هذه المنطقة؛ حتى يعلم من يخفى عليه بعض الأمور أن أخانا -وفقنا الله وإياه - على جانب السلفية: طريق السلف، ولست أعني بالسلفية أنها حزب قائم يضاد لغيره من المسلمين، لكني أريد بالسلفية أنها على طريق السلف في منهجه، ولاسيما في تحقيق التوحيد ومنابذة من يضاده، ونحن نعلم جميعًا أن التوحيد هو أصل البعثة التي بعث الله بها رسله -عليهم الصلاة والسلام - زيارة أخينا الشيخ



ربيع بن هادي إلى هذه المنطقة وبالأخص إلى بلدنا عنيزة، لاشك أنه سيكون له أثر، ويتبين لكثير من الناس ما كان خافيًا بواسطة التهويل والترويج وإطلاق العنان للسان، وما أكثر الذين يندمون على ما قالوا في العلماء، إذا تبين لهم أنهم على صواب".

وجاء في الشريط السابق نفسه سؤال حول كتب الشيخ ربيع، فقال ابن عثيمين: "الظاهر أن هذا السؤال لا يحتاج لقولي، وكما سئل الإمام أحمد عن إسحاق بن راهويه -رحمهم الله جميعًا- فقال: "مثلي يسأل عن إسحاق! بل إسحاق يسأل عنى"، وأنا تكلمت في أول كلامي عن الذي أعلمه عن الشيخ ربيع -وفقه الله-، وما زال ما ذكرته في نفسى حتىٰ الآن، ومجيئه إلىٰ هنا وكلمته التي بلغني عنها ما بلغني، لا شك أنه مما يزيد الإنسان محبة له و دعاء له".

وجاء في شريط: [لقاء الشيخ ربيع مع الشيخ ابن عثيمين حول المنهج] إحالة الشيخ ابن عثيمين لمن سأله عن كتب سيد قطب على الشيخين: الشيخ عبدالله الدويش رمسي الشيخ ربيع -حفظه الله-.

## العلامة المحدث محمد ناصرالدين الألباني رَمَاللهُ:

جاء في شريط [الموازنات بدعة العصر] قوله: "وباختصار أقول: إن حامل راية الجرح والتعديل اليوم في العصر الحاضر وبحق هو أخونا



الدكتور ربيع، والذين يردون عليه لا يردون عليه بعلم أبدًا، والعلم معه".

وسُئل الشيخ الألباني فيمن يشكك في الشيخين: ربيع بن هادي المدخلي، ومقبل بن هادي الوادعي، فأجاب قائلاً: "نحن بلا شك نحمد الله عزوجل أن سخر لهذه الدعوة الصالحة القائمة على الكتاب والسنة على منهج السلف الصالح، دعاة عديدين في مختلف البلاد الإسلامية يقومون بالفرض الكفائي الذي قل من يقوم به في العالم الإسلامي اليوم، فالحط على هذين الشيخين: الشيخ ربيع، والشيخ مقبل، الداعيين إلى الكتاب والسنة، وما كان عليه السلف الصالح ومحاربة الذين يخالفون هذا المنهج الصحيح وما كان عليه السلف الصالح ومحاربة الذين يخالفون هذا المنهج الصحيح أو صاحب هوى". شريط: [لقاء أبي الحسن المأربي مع الألباني].

وقال الشيخ في نفس الشريط السابق: "فأريد أن أقول: إن الذي رأيته في كتابات الشيخ الدكتور ربيع أنها مفيدة، ولا أذكر أني رأيت له خطأ، وخروجًا عن المنهج الذي نحن نلتقي معه ويلتقي معنا فيه".

## العلامة صالح اللحيدان حفظة اللَّه:

قال في شريط: [هدي النبي على في العشر الأواخر من رمضان] تسجيلات الإمام الآجري.

ونص السؤال: يقول: سماحة الشيخ، كثر الحديث عندنا في ليبيا وفي



دول المغرب العربي حول الشيخ ربيع المدخلي، وهناك من يعتبر رسائل الشيخ بأنها من أفضل الرسائل في هذا العصر والتي لا مجاملة فيها، لكن هناك من يعتبره بأنه من أهل البدع والتكفير، نريد من سماحة الشيخ أن يعلق على هذا الأمر، جزاكم الله خيرًا.

فأجاب الشيخ قائلاً: "يمكن أن الله كتب للشيخ ربيع منزلة في الجنة عالية ولم يؤد العمل الذي يكفيها، فجعل هؤلاء الناس يقعون فيه؛ ليرفع الله درجته ولتنحط درجاتهم بذلك، والرجل لا شك في سلامة عقيدته وصفائها، والعصمة لا يعصم أحد بعد الأنبياء، لا أحد معصوم بعد الأنبياء، ولكن الرجل في عقيدته الذي أعرف عنه أنه سليم المعتقد والإنسان إذا أخطأ، كما قال الشاعر:

## فمن ذا الذي تُرضىٰ سجاياه كلها كفيٰ المرء نبلاً أن تعد معايب

ثم هؤلاء الشباب الذين يتحدثون عن مثله، هل كانوا في منزلة عالية من التقى والضبط والإتقان والمعرفة؟ ينبغي للإنسان أن يشتغل بنفسه، وما كان أهل العلم يحرصون على تتبع هفوات العلماء إذا كان لهم هفوات.

وقد ألف شيخ الإسلام ابن تيمية رسالة صغيرة هامة سماها "رفع الملام عن الأئمة الأعلام" يعني: لو أخطأ أي عالم....، كهؤلاء الذين يذهبون يخطئون الحافظ ابن حجر والنووي، ليس أحد من الناس كلامه كله حق

سوى محمد على فكما قال مالك ولين الله يوخذ من قوله ويترك إلا صاحب هذا القبر" يشير إلى قبر النبي على هؤلاء الشباب في ليبيا أو المغرب أو البلاد هذه أن يتقوا الله في أنفسهم، ويتجنبوا الوقوع في أعراض الناس، وفي أعراض طلبة العلم، وفي أعراض أهل العلم، ثم ينبغي لكل واحد منهم أن ينظر في تعامله مع الناس وتعامله مع عبادة ربه، وليتفقد ما قد يكون عنده من عيوب وسيجد عيوبًا، وليسعى لإصلاح نفسه، فرحم الله امرأ عرف قدر نفسه، والله المستعان". اه

#### العلامة صالح الفوزان حفظهُ اللّهُ.

قال -كما في [الأسئلة السويدية] في معرض كلامه عن جماعة من أهل العلم-: "كذلك من العلماء البارزين الذين لهم قدمٌ في الدعوة فضيلة الشيخ عبدالمحسن العباد، فضيلة الشيخ ربيع بن هادي، فضيلة الشيخ صالح السحيمي، كذلك فضيلة الشيخ محمد أمان الجامي، إن هؤلاء لهم جهود في الدعوة والإخلاص، والرد على من يريدون الانحراف بالدعوة عن مسارها الصحيح، سواء عن قصد أو عن غير قصد، هؤلاء لهم تجارب، ولهم خبرة، ولهم سبر للأقوال، ومعرفة الصحيح من السقيم؛ فيجب أن تُروَّج أشرطتهم ودروسهم وأن يُنتفع بها؛ لأن فيها فائدة كبيرة".



#### العلامة محمد بن عبدالله السبيل رَمَاللهُ:

كما في [الأسئلة السويدية] سُئل بما يلي: ما هي نصيحتكم لمن يمنع أشرطة المشايخ من أهل السنة المعروفين، مثل: الشيخ محمد أمان الجامي والشيخ ربيع بن هادي المدخلي -حفظه الله- حيث يقول: إن أشرطة الشيخ ربيع تثير الفتنة؟

فأجاب قائلاً: "أعوذ بالله.... لا، شوف هذين الشيخين أشرطتهم من أحسن الأشرطة، هؤلاء يدعون إلى السُّنَّة، وإلى التمسك بالسنة، ولكن ما يتكلم بهؤلاء إلا إنسان صاحب هوى، وأكثر ما يتكلم بهؤلاء أهل الأحزاب، الذين ينتمون إلى حزب من الأحزاب، هم الذين ينكرون هذه الأشياء، أما بالنسبة لهذين الشيخين معروفين بالسنة وعقائدهم سلفية، وهم من أحسن الناس".

#### العلامة عبداللهُ بن عبدالعزيز العقيل رَاللهُ:

لقد كنت أنا ومجموعة من طلاب شيخنا -حفظه الله- في مكتبته العامرة، أثناء قراءتنا عليه في "صحيح مسلم" (سنة ١٤٢٨هـ)، فجاء العلامة عبدالله بن عقيل وسلم على شيخنا، وقال له: هات رأسك أُقبله. فقال الشيخ ربيع: أستغفر الله، أستغفر الله، فجلس ابن عقيل رَهِ وبعدما سأل شيخنا عن صحته، قال: "يا طلبة العلم، عليكم بالشيخ ربيع، عليكم بهذا العالم، والله إذا



ذهب من بين أيديكم لتعضن أصابع الندم".

#### العلامة مقبل بن هادي الوادعي رَحَالتُهُ:

قال في كتاب "فضائح ونصائح" (ص٣٦): "أنصح إخواني في الله بقراءة كتب الشيخ ربيع -حفظه الله- وأن يستفيدوا منها".

وقال في كتاب "تحفة الأريب" في الجواب عن السؤال رقم (٧٥): "وأنصح بقراءة كتاب أخينا في الله ربيع بن هادي: "جماعة واحدة لا جماعات، وصراط واحد لا عشرات" فهو كافٍ وافٍ".اه

وفي الجواب عن السؤال رقم(١٢٣)، قال محفزًا طلاب العلم إلى الرحلة إلى أهل العلم: "الذي ننصح به أن يراسلوا أهل العلم، وإن استطاعوا أن يرحلوا إليهم فعلوا، مثل الشيخ الألباني، والشيخ ابن باز، والشيخ عبدالمحسن العباد، والشيخ ربيع بن هادي، والشيخ ابن عثيمين؛ فإن استطاعوا أن يرحلوا إليهم فعلوا، وإن لم يستطيعوا أن يرحلوا إليهم فبواسطة الهاتف والمراسلات".اه

## العلامة أحمد بن يحى النجمى وَاللَّهُ:

قال في كتابه: "المورد العذب الزلال" (ص٢٥١) عن المتعصبين لسيد قطب وآرائه المنحرفة: "وعظموه كل التعظيم؛ مما جعلهم يتخذون كل ما



قاله في كتبه حقًّا وصوابًا، وإنْ خالف الأدلة وباين منهج السلف، ويتضح ذلك من الثورة الكلامية والإشاعات الإعلامية التي أشاعوها ضد الشيخ ربيع بن هادي المدخلي<sup>(۱)</sup>، حين رد على سيد قطب في بعض الأخطاء الاعتقادية الفظيعة، وجعلوه متجنيًّا عليه وظالمًا له ولم يحملهم الإنصاف أنْ يعودوا إلى تلك الأماكن والأرقام التي أشار ربيع في كتابه إليها؛ كالنيل من نبي الله موسى الملهم، والتحامل على عثمان ويله من باقي الصحابة، وجهله خلافة الخلفاء الراشدين وجعلها فجوةً، ونيله من باقي الصحابة، وجهله بتوحيد الألوهية، وسلوكه مذهب الأشاعرة في تأويل الصفات، وتمييعه لكثير من المسائل العقدية وغير ذلك، والله المستعان".اه

## العلامة محمد بن عبدالوهاب البنا رَحْلتُهُ:

دعا العلامة البنا شيخنا المدخلي للعشاء، وطلب مني -حفظه الله- أن أصحبه، وعندما وصلنا منزل الشيخ البنا رمسه وجدناه عند بابه، وسلمنا عليه، فكان يحاول تقبيل رأس الشيخ ربيع والشيخ ربيع يرفض، فقال البنا:

(۱) والعجيب أنهم أشاعوا أن الشيخ -حفظه الله- فُصِل من الجامعة، مع أنه درس فيها حتى تقاعد، وأشاعوا أنه أُخرج من المدينة، وكذبوا، بل خرج لأمور صحية وانتقل إلى مكة برغبة منه، فهم لا حياء عندهم، نعوذ بالله من البهت.



"شيخنا" فقال الشيخ ربيع: "أنت شيخي، ولست أنا شيخك"، وبعد العشاء وعند خروجنا، وكان هناك مجموعة من طلبة العلم، قال البنا: "الذي أدين الله به أن الشيخ ربيعًا مجدد القرن الرابع عشر في الجرح والتعديل".اه







#### الحديث الصحيح



س١: أحسن الله إليكم، سائلٌ يقول: أحد طلبة العلم في الحديث يقول: الحديث الصحيح (١) يكفي عن الحديث الحسن (٢) والضّعيف ، ولا يجوز

(۱) وهو الحديث الذي يتصل سنده بنقل عدل تام الضبط عن مثله إلى منتهاه، من غير شذوذ ولا علة. وانظر: "النزهة" (ص۸۲)، و"التوشيح الحثيث" (ص۱۱) بقلمي.

#### (٢) الحديث الحسن قسمان:

الأول: الحسن لذاته، وهو: الذي اتصل سنده بنقل عدل خف ضبطه، غير شاذ و لا معل.

الثاني: الحسن لغيره، وهو: الحديث الضعيف إذا تعددت طرقه، ولم يكن سبب ضعفه فسق راويه أو اتهامه بالكذب، وإنما لسوء حفظه أو انقطاع في سنده أو جهالة في رجاله. وانظر: "النزهة" (ص٩١-٩٢) و"التوشيح الحثيث" (ص٩١-١٧).

(٣) وهو الحديث الذي فقد شرطًا من شروط القبول. "التوشيح الحثيث" (ص١٩).



للمرء أن يستدلّ بالأحاديث التي دون الصحيح، فما رأيُكم في هذا الكلام؟ ج: أقول: إنَّ هذا الكلام غير صحيح؛ فالحديث إنْ كان صحيحًا لذاته فهو حجَّة.

وإن كان حسنًا لذاته فهو حجّة؛ وهو صِنْوُ الصحيح في الاحتجاج ووجوب العمل به. (١)

وإن كان من شديد الضَّعف؛ فلا حاجة لنا فيه.

وإن كان من الضعيف الذي يقبل التقوية؛ فهذا ممَّا يعتضد به، إمَّا بشاهد أو متابع، وإمَّا بشواهد أو متابعات؛ لأنَّ الكلام إما أن يكون صِدقًا فيُقبل، وإمَّا أن يكون كذبًا فيُرد، وإنْ وُجدت قرينة تُلحقه بأحد القسمين أُلحِق به وإلَّا نتوقَف فيه. (٢)

وإذا تُوُقِّف عَنِ العملِ به صار كالمردود، لا لثبوتِ صفةِ الرَّدِّ، بل لكونه لم توجد فيه صفةٌ توجب القبول، والله أعلم. "النزهة" (٧٣).

<sup>(</sup>١) قال الحافظ وَلَّهُ في "النزهة" (ص٩٢): وهذا القسم مِنَ الحَسَنِ مشاركٌ للصحيح في الاحتجاج به، وإن كان دونه، ومشابهٌ له في انْقِسامِه إلى مراتب بعضها فوق بعض.اه

<sup>(</sup>٢) والتوقف يكون إلى تبين الحال بالبحث والاستقراء. "اليواقيت والدرر" (١/ ٢٩٧).



فإذا كان الراوي من أهل الصِّدق لكنَّه ضعيف الحفظ وعنده رواية، هل نردَّها أو نقبلها ؟

الجواب: نتوقّف فيها حتى نجد ما يشدُّها ويعضدها، فإن جاء من طريق أُخرى، ولو كان صاحبها سيء الحفظ أو من طريق مرسل (١) دلَّ علىٰ أنَّ هذا الإنسان الصَّادق – وإن كان ضعيف الحفظ – قد ضبط هذاالحديث؛ فقد جاء دليل من هنا ودليل من هنا علىٰ إثبات حكم.

فابتداءً هو ضعيف، فتوقَّفنا في روايته، ثمَّ وجدنا ما يعضده، فكان هذا العاضد دليلاً على أنَّ هذا الراوي الصَّادق -الذي في حفظه شيء - قد ضبط هذا الحديث، فهذا يكون حجَّة، وينتقل من الضعف إلى القوَّة؛ من حيِّز الحسن لغيره. (٢)

<sup>(</sup>١) وهو ما أضافه التابعي إلى النبي على مما سمعه من غيره. "النكت" (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) قَالَ ابنُ الصَّلَاحِ رَمِّ فِي "علوم الحديث" - في مَعْرضِ كَلامِه عَنِ الحَدِيث الضَّعِيف المُنْجَبِر -: فمنه ضعف يزيله ذلك بأن يكون ضعفه ناشئا من ضعف حفظ راويه، مع كونه من أهل الصدق والديانة، فإذا رأينا ما رواه قد جاء من وجه آخر عرفنا أنه مما قد حفظه، ولم يختل فيه ضبطه له، وكذلك إذا كان ضعفه من حيث الإرسال زال بنحو ذلك، كما في المرسل الذي يرسله إمام حافظ؛ إذ فيه ضعف قليل، يزول بروايته من وجه آخر..اه



وإذا كان حديث ما حسنًا لذاته، فهو مقبول، ونبحث عمَّا يُقَوِّيه، فإذا وجدنا حديثًا آخر صحيحًا أو حسنًا في مستواه زاده تقوية له (۱)، ونعدُّه في سنَّة رسول الله عليه، وهذا عليه السَّلف: عليه أحمد (۲) وغيره من الأئمة -رحمهم الله - ألا تعلم أنَّ مالكًا (۳) وسيل عندنا أقوى من المراسيل (على عندنا أقوى من المراسيل.

ثمَّ جاء أحمد والشافعي وغيرهم من أئمة الإسلام، فيحتجُّون

<sup>(</sup>۱) فيرتقي من الحسن لذاته إلى الصحيح لغيره؛ لأنَّ للصُّورةِ المجموعة قوّة تَجْبرُ القدر الذي قَصُرَ به ضبط راوِي الحسنِ عن راوي الصحيح، ومِن ثَمَّ تُطْلَقُ الصحةُ على الإسنادِ الَّذي يكونُ حسنا لذاته لو تفرَّد إذا تَعَدَّدَ. "النزهة" (ص٩٢).

<sup>(</sup>٢) هو شيخ الإسلام وسيد المسلمين في عصره، الحافظ الحجة :أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الذهلي الشيباني المروزي ثم البغدادي، مات سنة(٢٤١هـ). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم(٤٣٨).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الحافظ فقيه الأمة شيخ الإسلام مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث أبو عبد الله الأصبحي، المدني، الفقيه إمام دار الهجرة، مات (١٧٩ه) "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١٩٩)، و"سير أعلام النبلاء" (٨/٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: "التمهيد" (١/ ٣٠-٣٧) و"علوم الحديث" (ص٥٥).



بالمرسل<sup>(۱)</sup> -وهو من قسم الضعيف-إذا جاء ما يعضده، ويحتجُّون بسيئ الحفظ إذا جاء ما يسنده، ويحتجُّون برواية المدلِّس -التي فيها ريبة؛ لأنَّه يُدلِّس - إذا جاء ما يُسنده مما يرفع احتمال التدليس من طريق أُخرىٰ -إمَّا عنه وإمَّا عن غيره - فتنتفى بذلك الشبهة والريبة.

فرواية المدلس إذا جاءت بالعنعنة خارج "الصحيحين" (٢)، فإننا نتوقَّف في قبوله، فإذا جاءت من طريق أُخرى صرَّح فيها بالتحديث أو السَّماع انتفت

(١) قال ابن رجب رَحِّهُ في "شرح العلل" (١/ ٣١٠) : وكان أحمد يقوي مراسيل من أدرك الصحابة، وأرسل عنهم.

قال أبو طالب: قلت لأحمد: سعيد بن المسيِّب، عن عُمَرَ، حجةٌ؟ قال: هو عندنا حجة؛ قد رأى عمر وسمع منه، وإذا لم يقبل سعيد عن عمر فمن يقبل؟، وبعدما ذكر أمثلة، قال: وظاهر كلام أحمد أن المرسل عنده من نوع الضعيف، لكنه يأخذ بالحديث إذا كان فيه ضعف، ما لم يجِئ عن النبي على أو عن أصحابه خلافه.

انظر: "مناقب الشافعي" (١/ ٣١) للبيهقي، و"المجموع" (١/ ٩٦)، و"شرح صحيح مسلم" (١/ ١٣٢) للنووي، و"علوم الحديث" (١/ ٣٨٥) مع "التقييد"، و"تدريب الراوي" (١/ ٣٠١- ٣٠٩).

(٢) لأن ما جاء معنعنًا في "الصحيحين" محمول على ثبوت السماع من جهة أُخرى وانظر: "تدريب الراوي" (١/ ٣٦٠) مع "التقريب".



الشبهة تمامًا ووجب علينا قبولها، وكذلك إذا جاء غيره ووجدنا له متابعًا أو شاهداً انتفت هذه الشبهة، وقبلنا روايته.

ومعنىٰ كلام هذا الطالب -هداه الله - أنَّنا نردُّ كثيرًا من السنَّة النبوية!!

فأحمد (1)، والترمذي (٢)، والبخاري (٣)، والشافعي (٤)، وأئمة الإسلام الكبار يحتجُّون بالشواهد والمتابعات والعواضد في الأحاديث التي فيها شيءٌ من الضَّعف، فشبهة الضَّعف تنتفي بمجيء الحديث من طريق أُو طرق أُخرى، فلا يحقُّ لنا أبدًا أَنْ نتوقَّف والحالة هذه.

(١) تقدمت ترجمته.

- (٣) هو شيخ الإسلام، وإمام الحفاظ: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم ابن المغيرة بن بردزبه الجعفي مولاهم البخاري، مات سنة (٢٥٦ه) "تذكرة الحفاظ"، ترجمة برقم (٥٧٨).
- (٤) هو الشافعي الإمام العلم، حبر الأُمة: أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع، القرشي المطلبي، الشافعي، المكي، مات سنة (٤٠٤هـ). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٣٥٤)، "الوافي بالوفيات" (١٧١/٢).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ أبو عيسى محمد بن سورة السُّلمي الترمذي الضرير، مات سنة (٢٧٨ه) "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٦٥٨)، "سير أعلام النبلاء" (٢٧٠/١٣).

فهذا الكلام الذي سمعناه في السؤال غير صحيح، ومُخالف لمنهج السَّلف أئمة الحديث مهما توسَّعتم في الدَّعاوىٰ فلستم -واللهِ- أنصح لدين الله من أئمة الإسلام.

يا إخوة، هؤلاء كثيرٌ منهم يُشوِّشون على القرآن ويُشوِّشون على السنَّة؛ فيقولون: السنة أخبار آحاد، والأحاديث الصحيحة التي تلقتها الأمة بالقبول أخبار آحاد ما نحتج بها في العقائد، عندما يحتج أهل السنة بالنصوص القرآنية على إثبات صفات الله يقولون: نصوص القرآن وإن كانت قطعية الثبوت فإنها ظنية الدلالة، والعقائد لا تثبت بالظن.

ومع هذا التعنت والتنطع تجاه نصوص القرآن والسنن الصحيحة الثابتة، إذا جاءت أحاديث باطلة تثبت خرافاتهم احتجوا بها، أحاديث باطلة، أحاديث ضعيفة مهلهلة لا يحتج بها أهل السنة، وهم يحتجون بهافي العقائد، إذا جئت إلى باب العقائد وناقشتهم في عقائدهم الفاسدة؛ في تعطيل صفات الله وغيرها قالوا: لا هذه أخبار آحاد! وهم من جهة أخرى يحتجون بالأباطيل على ضلالاتهم وخُرافاتهم.

وهذه شبهة جديدة نجمت الآن في هذا العصر، وما أكثر الشبهات في هذا العصر.

وكلُّ خير في اتباع من سلف وكلُّ شرِّ في ابتداع من خلف



قال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصَّلِهِ عَهَ نَمَ ۖ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾. (١)

وإذا جاء أحمد، وأبو حاتم (۲)، وأبو زرعة (۳)، والجوزجاني (٤)، وإلا جاء أحمد، وأبو مسلم (٥)، وأبو داود (٦)، والترمذي،

(١) النساء، آبة: (١١٥).

- (٢) هو أبو حاتم الرازي الإمام الحافظ الكبير: محمد بن إدريس بن المنذر الحنظلي، مات سنة (٢٧٧ه). "سير أعلام النبلاء" (٢٢/ ٢٤٧).
- (٣) هو أبو زرعة الإمام الحافظ: عبيد الله بن عبد الكريم بن يزيد بن فروخ القرشي، مولاهم الرازي، مات سنة (٢٦٤ه). "سير أعلام النبلاء" (١٦٥/١٥)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٥٧٩).
- (٤) هو الجوزجاني الحافظ الإمام: أبو إسحاق إبراهيم بن يعقوب السعدي، نزيل دمشق ومحدثها، مات سنة (٢٥٦ه)، وقيل غير ذلك. "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم(٥٦٧).
- (٥) هو مسلم بن الحجاج الإمام الحافظ حجة الإسلام: أبو الحسين القشيري النيسابوري، مات سنة (٢٦١ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٦١٣) "سير أعلام النبلاء" (٢/ ٥٥٧).
- (٦) هو أبو داود الإمام الثبت سيد الحفاظ: سليمان بن الأشعث السجستاني، صاحب "السنن" مات سنة (٢٧٥ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٦١٥).



والنسائي<sup>(۱)</sup>، وابن ماجه<sup>(۱)</sup>، والدارقطني<sup>(۳)</sup> وغيرهم من أئمة الإسلام، ويحتجون بهذه الأحاديث التي يردها هؤلاء أنتبع الأئمة أم نتبع هؤلاء ?!

كونوا يا إخوة على بصيرة، اثبتوا يا عباد الله، اثبتوا؛ فإنَّ الشبهات كثيرة تأتي من هنا ومن هنا، وعلى مر الأيام وعلى مر السنين تتكاثف الشبهات، فاثبتوا على كتاب الله، وعلى سنة رسول الله عليه ما كان عليه سلفنا الصالح.

## A A A

<sup>(</sup>١) هو النسائي الحافظ الإمام شيخ الإسلام: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، مات سنة (٣٠٩ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٧١٩).

<sup>(</sup>٢) هو ابن ماجه الحافظ الكبير المفسر: أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني بن ماجه الربعي، مات سنة (٢٧٣ه)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم(٢٥٩)، "الوافي بالوفيات" (٥/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) هو الدَّارَقُطْنِي الإمام شيخ الإسلام حافظ الزمان: أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد ابن مهدي، البغدادي الحافظ الشهير، صاحب السنن، مات سنة أحمد ابن مهدي، البغدادي ترجمة برقم(٩٢٥)، "شذرات الذهب" (٣/١١٦).



# س٧: ما حكم من أنكر صحة ثبوت "صحيح البخاري"؟

ج: الذي ينكر هذا ينكر القرآن، القرآن نقل إلينا بالتواتر، والأمة كلها نقلته، والبخاري تلقته الأمة كلها بالقبول<sup>(۱)</sup> والإجلال ولله الحمد، فتذهب إلى الأدغال التي يعيش فيها العجم تسألهم عن "صحيح البخاري"، يُسَلِّمون

(۱) وقد ذكر ابن الصلاح رضي "علوم الحديث" (ص٢٩): أن الأمة تلقَّت "الصَّحِيحَين" بِالْقَبُول، سوى أحرف يسيرة تكلم عليها بعض أهل النقد من الحفاظ، كالدارقطني وغيره.اه

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رضي "مجموع الفتاوى" (١٨/ ١٤): وعلى هذا فكثير من متون "الصحيحين" متواتر اللفظ عند أهل العلم بالحديث وإن لم يعرف غيرهم أنه متواتر؛ ولهذا كان أكثر متون الصحيحين مما يعلم علماء الحديث علما قطعيا أن النبي على قاله تارة لتواتره عندهم وتارة لتلقى الأمة له بالقبول....اه

# وانظر للفائدة المراجع التالية:

"مختصر الصواعق المرسلة" (٢/ ٣٧٣)، "اختصار علوم الحديث" (ص ٢٥)، "محاسن الاصطلاح" (ص ١٠١)، "تحقيق المراد في أن النهي يقتضي الفساد" (ص ١١٤) للعلائي.

"تدريب الراوي" (١/ ١٣٤)، "قطر الولي" (ص٢٥) للشوكاني، "الحطة" (ص٢٦)، "الباعث الحثيث" (ص٣٥-٣٧).

بأنه للإمام البخاري.

اذهب إلى المكتبات تجد الألوف المؤلفة من هذا الكتاب نسخت بالأيدي غير مطبوعة، اذهب إلى مكتبات مصر وتركيا والهند وباكستان وأي بلد حتى أوروبا وأمريكا، اذهب تجد منها ألوف النسخ من كتاب البخاري.

فـ "صحيح البخاري" حتى اليهود ممكن لا ينكرونه ولا النصارى، يُسَلِّمون به، أمرٌ متواتر مشهورٌ بين المسلمين وغير المسلمين، وقُلْ مثل ذلك في "صحيح مسلم"؛ فإنه صنو "صحيح البخاري" في الصحة والتلقي من الأمة بالقبول، فإذا تقوّل فيهما شخص وشكك في صحتهما فإنما يحارب الإسلام وأهله.





س٣: ما المراد بقولهم في كتب العلم: (تلقّته الأمّة بالقبول)، فما المراد بهذه العبارة ؟

ج: المراد بهذه العبارة: أنَّ هذا النص أو هذا الكتاب، مثل: "البخاري" و"مسلم"، تلقتهما الأمَّة برضًا و بطمأنينة وانشراح صدر، وأنَّ الرسول على قد قال هذه الأحاديث التي نقلها إلينا مثل البخاري ومسلم بالأسانيد الصحيحة من البخاري ومسلم إلى نبي الله على، وَثِقوا بها واطْمَأنّوا بصحتها وسلامتها، فَقَبِلوها وبنوا عليها عقائدهم وعباداتهم وأحكامهم ومعاملاتهم.

هذا معنىٰ القبول، القبول ضد الرد والرفض، الحديث إذا كان موضوعًا نرده ونرفضه، وإذا كان ضعيفًا ما نقبله، نتوقف فيه إن كان من الطبقة الوسطىٰ التي تقبل التقوية حتىٰ يوجد ما يعضده، ونرده ردًّا إذا كان من فاحش الغلط أو متهم بالكذب أو ما شاكل ذلك، والقبول يقابل ذلك الردد.

فعلىٰ هذا الوجه، نقول: إنَّ تلقّي الأمّة بالقبول لحديث ما معناه: أنّها آمنت به وأنّ الرسول عَلِيْهِ قد قاله، وأنّ هذا النص قد ثبت عنه عَلِيْهِ. (١)

(۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية رهضه، كما في "مجموع الفتاوى" (۱۸/ ۱۱): وخبر الواحد المتلقى بالقبول يوجب العلم عند جمهور العلماء من أصحاب أبي حنيفة، ومالك، والشافعي، وأحمد، وهو قول أكثر أصحاب الأشعري كالإسفراييني، وابن فورك؛ فإنه وإن كان في نفسه لا يفيد إلا الظن لكن لما



وهذا يا إخوتاه، قائم على أصل وهو قبول الأخبار ولو كانت آحادًا، إذا جاءتنا عن طريق الثقات عن الثقات إلى رسول الله على، وهذا منهج أهل السنة والجماعة؛ وهو منهج الصحابة، ومنهج من تبعهم بإحسان، ومنهج أئمّة الهدى.

بخلاف أئمة الضلال من المعتزلة والخوارج و الروافض وغيرهم؛ فإنّ منهجهم يختلف في تلقّي الأخبار، حتى أحيانًا أخبار متواترة قد يردونها بحجة أنّها أخبار آحاد، وأحيانا يتأولون نصوص القرآن القطعية، فيخالفون رسول الله على وصحابته الكرام ومن سار على منهجهم في تلقي مثل أحاديث الصفات وغيرها من العقائد.

يقولون: "النص لابدَّ أن يكون قطعيَّ الثبوت، قطعيَّ الدلالة، فإذا كان قطعيًّ الثبوت قطعيًّ الدلالة تلقيناه بالقبول، وبنينا عليه عقائدنا، وإذا كان قطعيًّ الثبوت ظنّى الدلالة فإننّا لا نأخذ بهذه الدلالة الظنّية في عقائدنا".

فيتأولون صفات الله عزَّوجلَّ من العلو والنزول والمجيء والرضا والغضب وما شاكل ذلك، بهذه التَّرهات الضّالة -والعياذ بالله- التي أملاها

اقترن به إجماع أهل العلم بالحديث على تلقيه بالتصديق كان بمنزلة إجماع أهل العلم بالفقه على حكم مستندين في ذلك إلى ظاهر أو قياس أو خبر واحد؛ فإن ذلك الحكم يصير قطعيا عند الجمهور. اه



الشيطان علىٰ أهل الأهواء.

فأهل السنة والجماعة يقبلون أخبار الآحاد وأخبار "الصحيحين"، فيها الكثير من المتواترات.

وفيها أحاديث من الآحاد، هذه الآحاد تلقّاها أفذاذ العلماء وأئمّتهم بالقبول، واطمأنّوا إلى أنّ الرسول على قد قالها؛ لأنّها جاءتهم عن طريق مصادر موثقّة، وعن أئمّة ثقات فتلقّوها، لم يتلقوها تلقي الخرافيين وأهل البدع، يتلقى الخرافيون البدع والترّهات والحكايات و المنامات التي توافق أهواءهم، فيقبلونها ويبنون عليها دينهم.

أهل السنّة ليسوا كذلك، اشترطوا لقبول الحديث شروطا -ولله الحمد- تضمن لهم سلامة العقيدة وسلامة المنهج وسلامة المسئولية أمام الله سبحانه وتعالى، فلا يقبلون الحديث إلّا إذا رواه العدول عن العدول عن العدول إلى الرسول على رواية عدل تامّ الضبط متّصل السند غير معلل ولا شاذّ.

وعلى هذا الأصل بنوا تلقي الأخبار، ومنها ما هو متواتر فتلقوه بالقبول، ومنها ما جاء من طريق الآحاد الثقات، فهذا أيضا تلقوه بالقبول وبنوا عليه عقائدهم وعباداتهم ومعاملاتهم.

س؟: يقول السائل: بعض طلبة العلم الذين يحضرون عندك ينقلون عنك أنك تقول: "خبر الآحاد الذي لم تحفه القرائن لا يفيد العلم"، وينقل هذا أيضا عن الشيخ الألباني، فهل هذا صحيح؟

ج: أين سمعتم هذا الكلام؟!

هل سمعتم هذا الكلام مني؟!

يقرر كثير من علماء الإسلام أن خبر الآحاد الذي تلقته الأمة بالقبول أنه يفيد العلم اليقيني القطعي، ونقل هذا الكلام شيخ الإسلام ابن تيمية (١) عن أهل الحديث قاطبة وعن جماهير العلماء، وحتى عن رؤوس مِنْ فِرَق الضلال من المعتزلة، ومن رؤوس الأشاعرة أن الخبر إذا كان بهذه المنزلة تلقته الأمة تصديقًا به وعملًا بموجبه أفاد العلم اليقيني. (٢)

قرر هذا شيخ الإسلام ابن تيمية ونقله رَحِلُكُ، وتناقله العلماء عنه من بعده (٣)

<sup>(</sup>۱) هو ابن تيمية الشيخ الإمام العلامة الحافظ الناقد الفقيه المجتهد المفسر البارع شيخ الإسلام علم الزهاد نادرة العصر: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحراني، مات سنة (۷۲۸ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۱۱۷۵).

<sup>(</sup>٢) انظر ما تقدم نقله عنه تعليقًا علىٰ الجواب عن السؤال الثالث.

<sup>(</sup>٣) وممن نقل ذلك عن تلميذه الحافظ ابن كثير، قال في "اختصار علوم=



# رَالُهُ ، نقله عنه الحافظ ابن حجر (١) ، ونقله عنه البلقيني (٢) ،

الحديث (١/ ١٢٧ - ١٢٨): "ثم وقفت بعد هذا على كلام لشيخنا العلامة ابن تيمية، مضمونه: أنه نقل القطع بالحديث الذي تلقته الأمة بالقبول عن جماعات من الأئمة، منهم القاضي عبد الوهاب المالكي، والشيخ أبو حامد الإسفراييني، والقاضي أبو الطيب الطبري، والشيخ أبو إسحق الشيرازي من الشافعية، وابن حامد، وأبو يعلى ابن الفرّاء، وأبو الخطاب، وابن الزاغوني، وأمثالهم من الحنابلة، وشمس الأئمة السرخسي من الحنفية قال: "وهو قول أكثر أهل الكلام من الأشعرية وغيرهم، كأبي إسحاق الإسفراييني"، وابن فورك قال: "وهو مذهب أهل الحديث قاطبة ومذهب السلف عامة".اه

(۱) هو أَحْمد بن عَليّ بن مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن عَليّ بن أَحْمد الشهَاب أَبُو الْفضل الْكِنَانِي الْعَسْقَلَانِي، المعروف بابن حجر، الحافظ الكبير الشهير الإمام المنفرد بمعرفة الحديث وعلله في الأزمنة المتأخرة، مات سنة (۸۵۲ه). "الضوء اللامع" (۱۱۸/۱).

وقد نقل كلام ابن تيمية السابق في كتابه "النكت" (١/ ٢١٩)، ولم يذكر أن ناقله هو ابن كثير عنه، وإنما قال: حكاه عنه بعض ثقات أصحابه. وذكره.

(٢) هو البلقيني الإمام العلامة شيخ الإسلام الحافظ الفقيه البارع ذُو الفنون المجتهد: سراج الدين أبو حفص عمر بن رسلان بن نصير بن صالح بن شهاب بن عبدالخالق الكناني الشَّافعي، مات سنة (٨٠٥ه). "إنباء الغمر" (٢/ ٢٤٥)، "الضوء اللامع" (٦/ ٨٥)، "طبقات الحفاظ" (ص٥٦٩).

وردُّوا به علىٰ النووي<sup>(١)</sup>، الذي يرىٰ أن أخبار الآحاد تفيد الظن حتىٰ أخبار "الصحيحين" (٢)، فما قبلوا منه هذا الكلام. (٣)

ونقله المشار إليه هو في كتابه: "محاسن الاصطلاح" (ص٣٢).

- (١) هو النَّوَوِيِّ الإِمام الفقيه الحافظ الأوحد القدوة شيخ الإِسلام: محيي الدين أبو زكرِيا يحيى بن شرف بن مرى الحزامي الحوراني الشافعي، مات سنة (٦٧٦هـ) "العبر" (٥/ ٣١٢)، "طبقات الحفاظ" (ص٩٣٥).
- (٢) وكلام الحافظ النووي في "مقدمة شرحه لصحيح مسلم" (١/ ٢٠)، قال في معرض كلامه عن تلقي الأمة لـ"الصحيحين" وتلقي الأمة بالقبول: "إنما أفادنا وجوب العمل بما فيهما، وهذا متفق عليه؛ فإن أخبار الآحاد التي في غيرهما يجب العمل بها إذا صحت أسانيدها ولا تفيد إلا الظن فكذا "الصحيحان"!.اه

وقد أجاب الحافظ ابن حجر رهض عما قاله النووي رهض بكلام جيد، فقد قال في "النزهة" (ص٥٧): "فإِنْ قيل: إنما اتَّفقوا على وجوبِ العملِ به لا على صحته. منعناه، وسند المنع: أنهم متفقون على وجوبِ العملِ بِكلِّ ما صحّ، ولو لم يخرِجه الشَّيخان، فلم يبق "للصحيحينِ" في هذا مزية، والإجماع حاصل على أن لهما مزية فيما يرجع إلى نفسِ الصحة".اه

(٣) قال ابن كثير رمَّكُ في "اختصار علوم الحديث" (١/ ١٢٦): "وقد خالف في هذه المسألة الشيخ محيي الدين النووي وقال: "لا يستفاد القطع بالصحة من

ذلك...."، وأنا مع ابن الصلاح فيما عوَّل عليه وأرشد إليه. والله أعلم".اه وقد نقل ابن القيم رَهِ من محتصر الصواعق المرسلة" (ص٤٨٢)، عن شيخه ابن تيمية ما يلي: "وَظَنَّ الذين اعترضوا على ابن الصلاح من المشايخ الذين لهم علم ودين، وليس لهم بهذا البابِ خبرة تامة أن هذا الذي قاله الشيخ أبو عمرو انفرد به عن الجمهور، وعذرهم أنهم يرجعون في هذه المسائل إلى ما يجدونه من كلام ابنِ الحاجب، وإن ارتفعوا درجة صعدوا إلى السيف الآمدي وابن الخطيب؛ فإن علا سندهم صعدوا إلى الغزالي والجويني والباقلاني، وجميع أهل الحديث على ما ذكره الشيخ أبو عمرو، والحجة على قول الجمهور: أن تلقي الأمة للخبر تصديقا وعملا إجماع منهم، والأمة لا تجتمع على ضلالة".اه

وممن صرح بإفادة أحاديث "الصحيحين" العلم: الحافظ العلائي رهي في كتابه "تحقيق المراد" (ص١١٥)، قال: "أحاديث "الصحيحين" لإجماع الأمة على صحتها وتلقيهم إياها بالقبول تفيد العلم النظري، كما يفيد الخبر المحتف بالقرائن، وهذا هو اختيار الأستاذ أبي إسحاق الإسفراييني وإمام الحرمين، وقرره أبو عمرو بن الصلاح، وقد ذكرته بدلائله في مقدمة "نهاية الأحكام".اه

ومنهم السيوطي رَهِ فَإِنه ذكر قول ابن كثير المتقدم ذكره، وهو قوله: "وأنا مع ابن الصلاح فيما عوَّل عليه وأرشد إليه".

فقال: "وهو الذي أختاره، ولا أعتقد سواه".اه

ومنهم الشوكاني وصله الله كلامًا في كتابه: "قطر الولي على أحاديث الولي" (ص١٨-١٩)، قال فيه: "فقد أجمع أهل هذا الشّأن أن أحاديث "الصحيحين"، أو أحدهما كلها من المعلوم صدقه، المتلقى بالقبول، المجمع على ثبوته، وعند هذه الإجماعات تندفع كل شبهة، ويزول كل تشكيك، وقد دفع أكابر الأئمة من تعرض للكلام على شيء مما فيهما، وردوه أبلغ رد، وبينوا صحته أكمل بيان...، فكل رواته قد جازوا القنطرة، وارتفع عنهم القيل والقال، وصاروا أكبر من أن يتكلم فيهم بكلام، أو يتناولهم طعن طاعن، أو توهين موهن".اه

قال العلامة المحدث الأثري محمد ناصر الدين الألباني وسلامة في حديثه عن تلقي الأُمة "للصحيحين" في "حاشية على النزهة" (ص٤٧): "وقد غفل عن هذا التلقي وأهميته كثير من الناس في العصر الحاضر، الذين كلما أشكل عليهم حديث صحيح الإسناد لجئُوا إلى ردِّه؛ بحجة أنه لا يفيد القطع واليقين، فهم لا يقيمون وزنًا لأقوال الأئمة المتخصصين الذين قيدوا قولهم بأن حديث الآحاد يفيد الظن بقيود، منها: إذا كان مختلفًا في قبوله، أما إذا كان متلقى من الأمة بالقبول لاسيما إذا كان في "الصحيحين" على ما بينه المؤلف -يعني: الن حجر وسلام فهو يفيد العلم واليقين عندهم؛ ذلك لأن الأمة معصومة عن الخطإ؛ لقوله على: «لا تجتمع أُمتي على ضلالة»، فما ظنت صحته وجب عليها العمل به، فلا بد أن يكون صحيحًا في نفس الأمر، كما قال العلامة أبو عمرو بن الصلاح في مقدمته (ص٢٩) وتبعه الحافظ ابن كثير وغيره...اه

النووي يحب الحديث ويحترمه، وجنّد نفسه لخدمته، لكنه ما عرف مذهب أهل السنة، وإنما تلقى هذا المذهب من رؤوس الأشاعرة فقط، ولم يعلم المذاهب الصحيحة، وقد حكى ابن حزم (١) وابن

قلت: ومع أن الحافظ النووي قد خُولِف فيما قال من أن أحاديث "الصحيحين" تفيد الظن، لكنَّ ثمة فرقًا بينه وبين المعتزلة وَوُرَّاثهم أصحاب المدرسة العقلية الحديثة، وهو أن النووي يرىٰ أنه مع إفادة ذلك الظن إلا أنه عنده يوجب العمل، بينما أُولئك يرونه لا يوجب عملاً؛ لأنه ظني، لاسيما في باب العقائد، فإنك تتعجب عندما تراهم ينتقون ما يعجبهم، ويتركون ما لا يعجبهم، وميزان ذلك عقولهم، بل أهواؤهم؛ ودليل ذلك أنهم يقبلون الحديث الموضوع ويردون الصحيح، فالحمد لله الذي عافانا مما ابتلاهم به، وهذا الفرق يعرفه طالب هذا العلم، وإنما ذكرته للفائدة، فقد وجدت من يخفىٰ عليه ذلك.

(۱) هو ابن حزم الإمام العلامة الحافظ الفقيه المجتهد، أبو محمد علي بن أحمد ابن سعيد بن حزم الفارسي الأصل الأموي اليزيدي القرطبي الظاهري، مات سنة (٥٦هـ) وقيل: سنة (٤٥٧هـ). "تذكرة الحفاظ" ترجمته برقم (١٠١٦).

وكلامه في "إحكام الأحكام" (١/ ١٤٣) ط/ دار الكتب العلمية، قال: "فقد ثبت يقينًا أن خبر الواحد العدل عن مثله مبلغًا إلى رسول الله حق مقطوع به موجب للعمل والعلم معًا". اه



القيم (١) وغيرهما: أن الأمة من الصحابة والتابعين ومن بعدهم مجمعون على تلقي أخبار الرسول الحبار الرسول الحبار الرسول الصحيحة الصادقة تفيد العلم.

وما أحدٌ قال في هذه الأَعْصُر بأن أخبار الآحاد تفيد الظن، حتى جاءت المعتزلة بعد المائة الأولى!

جاءُوا بهذه الشكوك وهذه البدع وهذه الضلالات يشككون في سنة الرسول -عليه الصلاة والسلام-، وقد أشرنا سابقا أنهم يقولون: أخبار

قال العلامة أحمد شاكر ره في "الباعث الحثيث" (١/١٢): "والحق الذي ترجحه الأدلة الصحيحة ما ذهب إليه ابن حزم ومن قال بقوله؛ من أن الحديث الصحيح يفيد العلم القطعي، سواء أكان في أحد "الصحيحين" أم في غيرهما، وهذا العلم اليقيني علم نظري برهاني لا يحصل إلا للعالم المتبحر في الحديث، العارف بأحوال الرواة والعلل...، ودع عنك تفريق المتكلمين في اصطلاحاتهم بين العلم والظن، فإنما يريدون بهما معنى آخر غير ما نريد...اه

(۱) هو العلامة الكبير المجتهد المطلق المصنف المشهور: محمد بن أبي بكر بن أبي بنا الجوزية المحنبلي، مات سنة (۱ / ۷۵)، "الدرر الكامنة" (۳/ ۲۰۰)، "البدر الطالع" (۱ / ۲۹).



الآحاد تفيد الظن.

وابن القيم يقرر وغيره أن الخبر إذا ثبت عن النبي عَلَيْ بنقل العدل عن العدل وليس فيه علة فإنه يفيد العلم.

وأنا هذه عقيدتي: أنَّ الخبر إذا ثبت عن النبي عَيِّ عن طريق العدول الصادقين الأثبات وليس فيه علة ولا شذوذ؛ فإنه عندى يفيد العلم.

وبعض الناس يقيد هذا بما إذا تلقته الأمة بالقبول، لكن أبا الحسن المأربي كما عرفتم -وأظن أن السائل متأثر به والله أعلم- ساق الأدلة لأهل البدع من ثلاثة عشر وجهًا أن أخبار الآحاد تفيد الظن، وشكك في أخبار "الصحيحين"، ولم ينقل لأهل السنة حجةً واحدة، وبتر كلام ابن حزم، حذفه، وحذف من كلام ابن تيمية، ولعب في هذه القضية، وذهب يرجف في اليمن هنا وهنا. (١)

من عهد ابن تيمية إلى عصرنا هذا، أهل السنة لا يختلفون في أخبار الآحاد، وليس عندهم قضية ظن ويقين، وهذا الكلام الفارغ، حتى أثار أبو الحسن الفتنة في اليمن، وذهب يسأل الشيخ الألباني (٢)، الشيخ الألباني له

<sup>(</sup>١) انظر المجلد الثالث عشر من "مجموع كتب ورسائل وفتاوى" شيخنا ربيع، فقد تناول فيه أبا الحسن، وناقشه في كثير من المسائل، منها: مسألة أخبار الآحاد.

<sup>(</sup>٢) هو العلامة محدِّث الشام أبو عبدالرحمن محمد ناصر الدين بن نوح نجاتي=



كتابان، وله مؤلفان، أحدهما خاص في حجية أخبار الآحاد وأنها تفيد العلم، وردَّ على أهل البدع والضلال الذين يقولون: تفيد الظن. وتكلم بقوة ونافح عن السنة، وفي كتاب آخر كذلك وفي مناظراته وفي كتابات أخرىٰ...إلخ.

فسأل الشيخ عن هذا السؤال، فأجاب إجابة طبعًا ليس فيها أن أخبار الآحاد تفيد الظن وإنما له كلام دخل منه أبو الحسن، وذهب ينقل ويثير في اليمن أن الألباني يقول: أخبار الآحاد تفيد الظن، وله أهداف سيئة! وبعد ذلك لما جئت أنا وأمسكته في أخبار الآحاد قال: الألباني، ابن باز (۱) الشنقيطي (۲)، ابن عثيمين (۳)، فلان وفلان يقولون: أخبار الآحاد تفيد الظن!

الألباني، مات سنة (١٤٢٠هـ).

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ العالم الجليل: عبدالعزيز بن عبدالله بن عبدالرحمن بن محمد بن عبدالله آل باز، مات سنة (۲۰۱ه). "المبتدأ والخبر لعلماء في القرن الرابع عشر" (۳/ ٥).

<sup>(</sup>۲) هو العلامة الفقيه المفسر الشيخ: محمد الأمين بن محمد بن المختار بن عبدالقادر بن محمد بن نوح الجكني، مات سنة (۱۳۹۳هـ). "علماء نجد" (٦/ ٣٤١)، "المبتدأ والخبر" (٥/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٣) هو العلامة الفقيه: أبوعبدالله محمد بن صالح بن محمد بن عثيمين المقبل الوهيبي التميمي، مات سنة (١٤٢١هـ). انظر كتاب: "ابن عثيمين الإمام الزاهد" للزهراني.



# يكذب ويلبس ويدجل!!

هذه المسألة لا تثار، علينا أن نسلم تسليمًا بكل ما صح عن الرسول عليه الصلاة والسلام ولا نأتي بهذه الإثارات والشُّبَه؛ لا يأتي بها إلا أهل الفتن.

فأخبار الآحاد عندنا -إن شاء الله- ما ثبت منها إلى النبي-عليه الصلاة والسلام- نؤمن به ولا نقول: يفيد الظن. نأخذه على أنه علم، وأنه وحي من الله أوحاه إلى رسوله -عليه الصلاة والسلام-: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا وَمَّى يُوحَى ﴾. (١)

هذا ما أقوله في الإجابة على هذا السؤال، وأنا أنصح السائل أنْ يترك هذه الأسئلة، ويحترم سنة رسول الله على، ولا يثير مثل هذه الفتن والمشاكل.



<sup>(</sup>١) النجم، آية: (٤).

سه: نجد هنا بعض المنتمين للعلم ينكر النظر في كتاب: "صحيح البخاري" إلا للعلماء المتمكنين لأسباب يذكرها، منها: معرفة الناسخ والمنسوخ، فهل لهذا القول نصيب من الصحة؟ وما الذي توجهون به؟

ج: والله علىٰ سَنَن هذا الاعتراض علىٰ قراءة "البخاري" الاعتراض علىٰ القرآن؛ لأنّ هذا أكثر الناس -حتىٰ من طلاب العلم- لا يعرفون الناسخ والمنسوخ من القرآن، فإذا كان عدم معرفة الناسخ والمنسوخ في الحديث تمنع من قراءة كتب السنة وعلىٰ رأسها "البخاري" فكذلك أيضًا هذه العلة تمنع من قراءة القرآن.

هذا كلام فارغ، يقرأ في "البخاري"، والأصل في الأحاديث أنّها محكمة و لله الحمد - فكلُّ حديث ينسب إلى الرسول على وصلك، إذا عندك عالم اسأله عنه، ما عندك، الأصل في الحديث العام العموم، والحديث المطلق الأصل فيه الإطلاق، والحديث الذي تخاف أن يكون منسوخًا الأصل فيه الإحكام حتى يتبين الناسخ ويتبين المقيد، ويتبين المخصص، لا يكلف الله نفسا إلا وسعها.

وقد كان الصحابة يَصِل بعضَهم الحديثُ، فيعمل به بمقتضى إطلاقه أو عمومه أو أنه غير منسوخ، وقد يعمل به، والواقع أنه منسوخ، وهو لم يعرفه، ويكون غيره عرف النسخ، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها.



علىٰ كل حال: طالب العلم عليه أن يتحرك، وإذا لم يمكنه أن يعرف الناسخ و المنسوخ فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، إذا اجتهد وعمل بالمنسوخ وهو لا يعلم -وهذا حسب اجتهاده- فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، سأل العلماء ما وجد إجابة، بحث في الكتب ما وجد إجابة؛ فالأصل فيها الإحكام.

علىٰ كل حال: هذا من التنفير عن السنة، هذا الكلام من التنفير عن سنة الرسول على بأسلوب مؤدب، فنحن نطلب من شبابنا أن يقرؤوا "البخاريّ"، و إذا استطاعوا أن يحفظوه بأسانيده، فجزاهم الله خيرا، وأن يقرؤوا "صحيح مسلم"، و"أبي داود" و"النسائي" و"ابن ماجة"، وإنِ استطاعوا حفظ هذه الكتب، فإنَّ هذه ثروة عظيمة للإسلام والمسلمين.

س٦: نرجو بيان وتوضيح شرط مسلم في "الصحيح" جزاكم الله خيرًا.

ج: شرط مسلم اتضح من مقدمته؛ حيث قسم الرواة إلى طبقات:

الطبقة الأولى: الثقات المتقنون الحفاظ.

والثانية: أهل الصدق، ولكنهم دون أولئك في الضبط والإتقان، فروى عن هاتين الطبقتين واجتنب الرواية عن الطبقات الأخرى من المتروكين



والكذابين وغير ذلك، وهو -يرحمه الله- يركز على الرواية عن الطبقة الأولى، ويروي من حديث الطبقة الثانية ما يرفع به التفرد عن الطبقة الأولى.

(١) قال في "مقدمة صحيحه" (١/٤): ثم إنا -إن شاء الله- مبتدئون في تخريج ما سألت، وتأليفه على شريطة سوف أذكرها لك:

وهو أنا نعمد إلى جملة ما أسند من الأخبار عن رسول الله على فنقسمها على ثلاثة أقسام، وثلاث طبقات من الناس على غير تكرار إلا أن يأتي موضع لا يستغنى فيه عن ترداد حديث فيه زيادة معنى أو إسناد يقع إلى جنب إسناد لعلة تكون هناك؛ لأن المعنى الزائد في الحديث المحتاج إليه يقوم مقام حديث تام فلا بد من إعادة الحديث الذي فيه ما وصفنا من الزيادة، أو أن يفصل ذلك المعنى من جملة الحديث على اختصاره إذا أمكن، ولكن تفصيله ربما عسر من جملته فإعادته بهيئته إذا ضاق ذلك أسلم.

فأما ما وجدنا بدا من إعادته بجملته من غير حاجة منا إليه فلا نتولى فعله ن شاء الله تعالى.

فأما القسم الأول: فإنا نتوخىٰ أن نقدم الأخبار التي هي أسلم من العيوب من غيرها وأنقىٰ من أن يكون ناقلوها أهل استقامة في الحديث وإتقان لما نقلوا لم يوجد في روايتهم اختلاف شديد، ولا تخليط فاحش، كما قد عثر فيه علىٰ كثير من المحدثين، وبان ذلك في حديثهم، فإذا نحن تقصينا أخبار هذا الصنف من الناس أتبعناها أخبارا يقع في أسانيدها بعض من ليس بالموصوف بالحفظ والإتقان، كالصنف المقدم قبلهم علىٰ أنهم وإن كانوا=

فيما وصفنا دونهم، فإن اسم الستر والصدق وتعاطي العلم يشملهم كعطاء ابن السائب، ويزيد بن أبي زياد، وليث بن أبي سليم، وأضرابهم من حمال الآثار ونقال الأخبار...، فعلى نحو ما ذكرنا من الوجوه نؤلف ما سألت من الأخبار عن رسول الله على، فأما ما كان منها عن قوم هم عند أهل الحديث متهمون أو عند الأكثر منهم فلسنا نتشاغل بتخريج حديثهم، كعبد الله بن مسور أبي جعفر المدائني، وعمرو بن خالد، وعبد القدوس الشامي، ومحمد ابن سعيد المصلوب، وغياث بن إبراهيم، وسليمان بن عمرو أبي داود النخعي، وأشباههم ممن اتهم بوضع الأحاديث وتوليد الأخبار، وكذلك من الغالب على حديثه المنكر أو الغلط أمسكنا أيضا عن حديثهم.اه

# قال شيخنا -حفظه الله- في كتابه الماتع "بين الإمامين مسلم والدارقطني" ص(١٩-٢٢):

وحاصل كلام مسلم في هذا المنهج الذي التزمه:

- ١ أنه يتحاشى التكرار إلا إذا كان هناك حاجة ماسة إليه فإنه قد يلجأ إليه.
- ٢- أنه قد قسم مجموع ما أسند إلى رسول الله على إلى ثلاثة أقسام؛ تبعًا لدرجات الرواة ومكانتهم من قبول رواياتهم وردها، وتؤول هذه الثلاث إلى أربع.
  - أ) وقد التزم أنه يبدأ بتخريج روايات الحفاظ المتقنين.
- ب) ثم يتبعها بروايات مَنْ ليس موصوفًا بالحفظ والإتقان ممن يشملهم السّتر والصدق.



ج، د) أما الطبقتان الثالثة والرابعة، وهما المتهمون ومن الغالب على حديثه المنكر فإنه التزم أنه لا يعرج على حديثهم ولا يتشاغل بتخريجه.

# هل التزم مسلم هذا المنهج؟

أما بالنسبة لعدم التكرار إلا عند الحاجة، وأما بالنسبة لعدم التخريج للطبقتين الثالثة والرابعة، فلا نزاع في أن الأمر كما قال ووعد.

وأما بالنسبة للطبقتين الأوليين فهما موضعا خلاف: فذهب الإمامان الحافظان أبوعبدالله الحاكم وصاحبه أبوبكر البيهقي -رحمهما الله- إلى أن الإمام مسلمًا لم يخرِّج في كتابه "الصحيح" إلا عن الطبقة الأولى، ولم يخرِّج عن الطبقة الثانية. [1]

وقال القاضي عياض [٢] وليس الأمر على ذلك لمن حقق نظره ولم يتقيد بالتقليد فانك، اذا نظرت إلى تقسيم مسلم في كتابة الحديث على ثلاث طبقات من الناس كما قال.

فذكر أن القسم الأول حديث الحفاظ، وأنه إذا انقضى أتبعه بأحاديث من لم يوصف بالحذق والإتقان، مع كونهم من أهل الستر والصدق وتعاطي العلم.

[۱] نووي (۱/ ۲۳).

[۲] "إكمال المعلم" (١/ق/٢/١- فما بعدها)، انظر المطبوع (١/٨٦)، نووي (٢٣-٤٢).

ثم أشار إلى حديث من أجمع العلماء أو اتفق الأكثر منهم على تهمته، ونفى من اتهم بعضهم وصححه بعضهم فلم يذكره هنا، ووجدته ذكر في أبواب كتابه حديث الطبقتين الاوليين، وأتى بأسانيد الثانية منهما على طريق الاستشهاد أو حيث لم يجد في الباب الأول شيئا، وذكر أقواما تكلم فيهم قوم وزكاهم آخرون، وخرج حديثهم ممن ضعف أو اتهم ببدعة وكذلك فعل البخاري، فعندي أنه أتى بطبقاته الثلاث [1] في كتابه على ما ذكر ورتب وبينه في تقسيمه، وطرح الرابعة كما نص عليه.

فالحاكم تأول أنه إنما أراد أن يفرد لكل طبقة كتابًا ويأتي بأحاديثها خاصة مفردة، وليس ذلك مراده؛ بل إنما أراد بما ظهر من تأليفه وبان من غرضه: أنْ يجمع ذلك على الأبواب ويأتي بأحاديث الطبقتين، فيبدأ بالأولى، ثم يأتي بالثانية على طريق الاستشهاد والإتباع، حتى استوفى جميع الأقسام الثلاثة، ويحتمل أن يكون أراد بالطبقات الثلاث: الحفاظ ثم الذين يلونهم، والثالثة هي التي طرحها [٢].

قال النووي رَهِ الله الله الكلام القاضي عياض-: وهذا الذي اختاره القاضي عياض ظاهر جدًّا، والله أعلم.

[١] الثالثة: من ضعف، أو كان متهمًا ببدعة، وهي مما استقرأه القاضي عياض من عمل مسلم.

[٢] وهو الظاهر من كلام مسلم؛ فإنه نص على أنه يخرج عن طبقتين فقط، ولا يعرج على الثالثة والرابعة.

[٣] نووي (١/ ٢٤).

والأمر كما قال القاضي عياض والنووي، والدليل ذلك أمران:

أولهما: أن مسلمًا عندما ذكر أنه سيخرج عن الطبقة الثانية مثَّل لها بعطاء بن السائب، ويزيد بن أبي زياد، وليث بن أبي سليم، ومن المؤكد أنه قد خرج للأخيرين، وهذا يعطي الدليل أنه قد خرج لهذه الطبقة [1]، راجع "التقريب" وغيره.

وثانيهما أنَّ مسلمًا ذكر في المقدمة أنَّ دافعه إلى تأليف كتابه "الصحيح" إنما هو تلبية طلب وإجابة سؤال، فمن جملة كلامه في هذا الغرض:

أ) قوله: وسألتني أن ألخصها لك في تأليف بلا تكرار يكثر؛ فإنَّ ذلك زعمت مما يشغلك عما له قصدت من التفهم فيها والاستنباط منها.

ب) وقوله: (إلا أن جملة ذلك أن ضبط القليل من هذا الشأن وإتقانه أيسر على المرء من معالجة الكثير منه). [٣]

ج) وقوله: (وإذا كان الأمر في هذا كما وصفها، فالقصد منه إلى الصحيح القليل أولى بهم من ازدياد السقيم). [1]

فما ادَّعاه الحاكم ومن تابعه على رأيه ينافي ما صرح به مسلم في هذه النصوص مِنَ الوعد بالتلخيص والقصد إلى القليل من الصحيح، سواء أراد الحاكم أنه يُفرد للطبقة الثانية كتابًا مستقلًا، كما حكىٰ عنه القاضي عياض، أو أراد أن مسلمًا يضيفها إلى كتابه "الصحيح"، كل ذلك مُنَافٍ لما صرح به مسلم من القصد إلى الاختصار.

[١] م (١/ ٣)، وقوله: (ألخصها لك) يعني: الأحاديث.

[۲]م (۱/٤).

[۳]م (۱/٤).

[٤] انظر "منهج الإمام مسلم في ترتيب كتابه الصحيح" (ص٢٨-٢٩) ط/ مجالس الهدى بالجزائر.



س٧: كيف نحمل قول الإمام مسلم في مقدمة "صحيحه"، وقد حكى الإجماع على قبول السند المعنعن مع المعاصرة، وإمكان اللقاء، وبعضهم يقول: لا يبعد أن يكون منهب البخاري هو منهب مسلم بناء على الإجماع الذي حكاه الإمام مسلم وحمهما الله -.

ج: هناك فرق بين شرط البخاري وشرط مسلم، هذا بالاستقراء (۱)، باستقراء عمل البخاري وكتابته في التأريخ، تبين لهم أنَّ البخاري يشترط ثبوت السماع (۲) – سماع الراوي عن شيخه –، لابدَّ أن يكون السماع واللقاء

(۱) قال الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي ره في "شروط الأئمة الستة" في بدايته: اعلم أن البخاري ومسلمًا ومن ذكرنا بعدهم لم يُنقل عن واحدٍ منهم أنه قال: شرطت أن أُخرج في كتابي ما يكون على الشرط الفلاني. وإنما يُعرف ذلك من سَبْرِ كتبهم؛ فيُعلم بذلك شرط كلِّ رجل منهم.اه

(٢) ومادام أن هذا هو شرط البخاري كذلك في "تاريخه"، فهو يرد قول الحافظ ابن كثير في "اختصار علوم الحديث" (١/ ١٦٩): إن البخاري لا يشترطه في أصل الصحة، ولكن التزم ذلك في كتابه "الصحيح". اه

ولهذا قال الحافظ رَمِّكُ في "النكت" (٢/ ٧٦): ادَّعَىٰ بعضهم أنَّ البخاريَّ إنما التزم ذلك في "جامعه" لا في أصل الصحة، وأخطأ في هذه الدعوىٰ، بل هذا شرط في أصل الصحة عند البخاري، فقد أكثر من تعليل الأحاديث في "تاريخه" بمجرد ذلك.اه



ولو مرة واحدة (١٠)، فإذا ثبت سماعه كان الأصل في كل ما يرويه عن شيخه السماع، يكفى هذا؛ ما لم يكن مدلسًا.

إذا كان مدلسًا فيستوي فيه البخاري ومسلم وغيرهما من أئمة الحديث (٢)، إذا كان مدلسًا وجاء بصيغة تحتمل السماع وعدم السماع، مثل: (قال) و:(أنَّ) و(عن) وما شاكل ذلك وهو مدلس، فلا نقبل روايته حتى نجد منه تصريحًا بالسماع أو التحديث. (٣)

الشاهد: أن المسألة الناس ينفخون فيها -نسأل الله العافية-، مسلم حكى الإجماع حسب اجتهاده على أنّه إذا كان المحدث غير مدلس وعاصر شيخه وأمكن لقاؤه لشيخه فإنَّ هذا يُكتفى منه بما يرويه عن شيخه بالعنعنة، يكتفى عنه بهذا، والأصل فيه أنَّه سمع من شيخه وإنْ لم يثبت لنا بالنص أنّه

وهذا هو ترجيح شيخنا -حفظه الله- فقد سألته فأجابني بجواب الحافظ ابن حجر.

<sup>(</sup>١) انظر "اليواقيت والدرر" (١/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) يعني: أنهم لا يقبلون من المدلس إلا ما صرح فيه بالسماع أو التحديث، وعلىٰ هذا يحمل أن ما جاء عنهم في "الصحيحين" بصيغة العنعنة فإنه محمول علىٰ السماع.

<sup>(</sup>٣) وهذا بالنسبة لما كان خارج "الصحيحين"، كما تقدم في التعليق السابق.



لقي شيخه وسمع منه، لكن عاصره وأمكن لقاؤه وهو غير مدلس، هذه الأمور كما يحكي مسلم كان العلماء يقبلون من هذا شأنه، ولم يشترطوا ثبوت اللقاء فيه. (١)

وإذا درست للبخاري، ولأبي حاتم، وأحمد بن حنبل وغيرهم، تجدهم ينصُّون: فلان لم يسمع من فلان، فلان لم يلق فلانًا، فلان لم ...إلخ، وهكذا، ممّا يدلُّ -والله أعلم- على أنّهم يشترطون ثبوت اللقاء، ولكن كما يقول الشيخ الألباني: هذا شرط كمال (٢) وليس هو شرط صحّة، شرط كمال فيه

(۱) ذكر هذا في "مقدمة صحيحه" (۱/ ۲۹–۳۵) ومما قاله: إِن القول الشائع المتفق عليه بين أهلِ العلمِ بِالأخبار والروايات قديما وحديثا: أن كل رجل ثقة روئ عن مثله حديثا، وجائز ممكن له لقاؤه والسماع منه لكونهما جميعا كانا في عصرٍ واحد، وإِن لم يأت في خبرٍ قط أنهما اجتمعا ولا تشافها بِكلامٍ، فالرواية ثابتة، والحجة بها لازمة، إلا أن يكون هناك دلالة بينة أن هذا الراوي لم يلق من روئ عنه، أو لم يسمع منه شيئا...اه

ثم أورد أحاديث يُدلِّل بها على ما ذهب إليه، وقد جمع هذه الأحاديث العلامة عبدالرحمن المعلمي رمَّكُ في رسالة وتكلم عليها حديثًا حديثًا؛ ومنها نسخة بمكتبة الحرم المكي بخط العلامة حماد بن محمد الأنصاري، انتهى من كتابتها في (٢٠/٤/ ١٣٨٢هـ)، وطبعت في دار أطلس للنشر والتوزيع بعناية محمد الموسى.

<sup>(</sup>٢) ذكر هذا في "الضعيفة" تحت حديث رقم (٢٥٤٦)، وفي "النصيحة" (ص١٩)،=

وقد علقت في مسألة الإسناد المعنعن علىٰ كتاب: "دليل أرباب الفلاح" (ص٢٢٢-٢٢٣)، وللفائدة أذكره هاهنا، فأقول:

اختلف العلماء في قبول الإسناد المعنعن إلىٰ أربعة أقوال، وهي كالآتي:

الأول: أنه من قبيل المرسل والمنقطع؛ أي: لا يقبل إلا إذا صرح بالسماع.

قال ابن الصلاح رَمِيْكُ: عدَّه بعض الناس من قبيل المرسل والمنقطع، حتى يتبن اتصاله بغيره.

قال النووي رَحْقُهُ: هذا المذهب مردود بإجماع السلف.

الثاني: قبوله مع اشتراط طول الصحبة بين الراوي وبين شيخه، مع السلامة من وصمة التدليس، وهو قول أبي المظفر السمعاني.

قال ابن رشيد رضي عن هذا المذهب: إنه من مذاهب أهل التشديد.

الثالث: قبوله مع اشتراط ثبوت اللقاء بين الراوي وشيخه، وأن يكون الراوى بريئًا من وصمة التدليس.

وهو مذهب الإمام البخاري وشيخه علي بن المديني رحمهما الله، بل هو قول جمهور الأئمة.

حتى إن ابن عبد البر رَهِ فقل الإجماع على ذلك، فقال: اعلم -وفقك الله-أني تأملت أقاويل أئمة أهل الحديث، ونظرت في كتب من اشترط الصحيح في النقل منهم ومن لم يشترطه؛ فوجدتهم أجمعوا على قبول الإسناد المعنعن لا خلاف بينهم في ذلك إذا جمع شروطا ثلاثة وهي:



- ١) عدالة المحدثين في أحوالهِم.
- ٢) ولقاء بعضهم بعضا مجالسة ومشاهدة.
  - ٣) وأن يكونوا برآء من التدليس.

قال ابن الصلاح ره والصحيح والذي عليه العمل: أنه من قبيل الإسناد المتصل، وإلى هذا ذهب الجماهير من أئمة الحديث وغيرهم، وأودعه المشترطون للصحيح في تصانيفهم فيه وقبلوه...، وهذا بشرط أن يكون الذين أضيفت العنعنة إليهم قد ثبتت ملاقاة بعضهم بعضا، مع براءتهم من وصمة التدليس.اه

الرابع: قبوله مع اشتراط المعاصرة، وإمكان اللقي مع البراءة من وصمة التدليس، إلا أن يكون هناك دلالة بيِّنة أن هذا الراوي لم يلقَ من روى عنه، أو لم يسمع منه شيئًا، وهذا مذهب الإمام مسلم، وجماعة من أهل العلم.

قال ابن جماعة رضي الصحيح الذي عليه جماهير العلماء، والمحدثين والفقهاء والأصوليين، أنه متصل إذا أمكن لقاؤهما مع براءة من وصمة التدليس.

قال ابن الأمير الصنعاني في معرض نقاشه للحافظ، عندما رجَّح مذهبَ البخاري على مذهب مسلم: وإذا عرفت هذا، فمذهب مسلم لا يخلو عن القوَّة لمن أنصف.

وقد قال أبو محمد بن حزم رَهِ في كتابه "الإحكام": "اعلم أن العدل إذا روى عَمَّن أدركه من العدول فهو على اللقاء والسماع، سواء قال: أخبرنا أو



يكون أكمل و أقوى إذا ثبت لنا سماعه من شيخه، وآخر غير مدلس و روى عن شيخه بالعنعنة وهو معاصر له وأمكن لقاؤه، هذا صحيح وهذا صحيح، لكن شرط البخاري أمكن وأقوى ولكن مسلمًا لا يشترط فيه وجوب ثبوت اللقاء.

حدثنا أو عن فلان، أو قال فلان، فكل ذلك محمول على السماع".

قال الصومعي -كان الله له-: والقول الثالث والرابع من هذه الأقوال الأربعة هما المعتبران، ولقائل أن يقول: مذهب الإمام مسلم صواب، ومذهب الإمام البخاري أصوب، مذهب مسلم قوي، ومذهب البخاري أقوى: وقد ذكر الإمام الذهبي في "السِّيرَ" مذهب من اشترط العلم باللقاء، فقال: وهو الأصوب الأقوى، وفي "الموقظة" ذكر القولين سيَّان، فكأنه يميل إلى ذلك، والله تعالى أعلى وأعلم.

انظر: "علوم الحديث" (١/٢١٤) مع "التقييد"، "تدريب الراوي" (١/١١)، مقدمة "التمهيد" (١/٨٤)، "السنن الأبين" لابن رشيد (ص٥٣)، "شرح مسلم" للنووي (١/٨١)، "سير أعلام النبلاء" (ص٥٣)، "الموقظة" (ص٤٤) "المنهل الروي" لابن جماعة (ص٤٤)، "توضيح الأفكار" (١/٤٣٣)، "كفاية الحفظة" (١٩٥)، "الدرر البيضانية على المنظومة البيقونية" (ص٣٨).



# الحديث الحسن ﴿ ﴿

س٨: السؤال يقول: إنّ الإمام أحمد يحتج بالحديث الضعيف، ويقدمه على القياس، ولكن ما المراد بالحديث الضعيف؟

ج: يقول شيخ الإسلام ابن تيمية، وأظن ابن رجب، وأحمد شاكر، وغيرهم وبحسب دراستي أنا أيضًا لبعض الأحاديث أن مراده بالحديث الضعيف الذي يحتج به الحديث الحسن عند الترمذي(٢) ومن بعده؛ لأن

(١) تقدم تعريفه في التعليق على جواب السؤال الأول.

(٢) وكلام شيخ الإسلام رهي في "مجموع الفتاوى" (١/ ٢٥١-٢٥١) قال: ومن نقل عن أحمد أنه كان يحتج بالحديث الضعيف الذي ليس بصحيح ولاحسن فقد غلط عليه ولكن كان في عرف أحمد بن حنبل ومن قبله من العلماء أن الحديث ينقسم إلى نوعين: صحيح وضعيف. والضعيف عندهم ينقسم إلى ضعيف متروك لا يحتج به وإلى ضعيف حسن...، وأول من عرف أنه قسم الحديث ثلاثة أقسام - صحيح وحسن وضعيف - هو أبو عيسى الترمذي في الحديث ثلاثة أقسام - صحيح وحسن وضعيف - هو أبو عيسى الترمذي في =



الإمام أحمد رمس وطبقته ومن قبله، حتى طبقة تلاميذه مثل البخاري يجعلون الحديث قسمين: ضعيف وصحيح، ويدخلون ما يسمى بالحسن عند المتأخرين في الضعيف، والضعف يتفاوت فمنه ضعف لا ينجبر، ومنه ضعف ينجبر، ومما شمله اسم الضعيف: الحسن عند المتأخرين الذي يحتج به في الحلال والحرام و في سائر الأحكام.

فإذا قيل: إنَّ الإمام أحمد يقدم الحديث الضعيف على القياس.

فالمراد: هذا الحديث الذي يرويه، مثل: ابن إسحاق (١)، ومثل عمرو بن

"جَامِعِهِ"، والحسن عنده ما تعددت طرقه ولم يكن في رواته متهم وليس بشاذ، فهذا الحديث وأمثاله يسميه أحمد ضعيفا ويحتج به؛ ولهذا مثل أحمد الحديث الضعيف الذي يحتج به بحديث عمرو بن شعيب وحديث إبراهيم الهجري ونحوهما.اه

وأما كلام ابن رجب فهو في "شرح علل الترمذي" (١/ ٣٤٤)، قال: وكان الإمام أحمد يحتج بالحديث الضعيف الذي لم يرد خلافه، ومراده بالضعيف قريب من مراد الترمذي بالحسن.اه

وانظر: "أعلام الموقعين" (١/ ٣١)، و"تقسيم الحديث إلى صحيح وحسن وضعيف" لشيخنا حفظه الله.

(١) هو محمد بن إسحاق بن يسار أبو بكر المطلبي مولاهم المدني، نزيل العراق، إمام المغازي، صدوق يدلس، مات سنة (١٥٠ه). "تقريب التهذيب"، ترجمة



شعيب (۱)، وأمثال هؤلاء، يعني: هؤلاء مختلف فيهم، منهم من يصحح حديثهم ومنهم من يضعفه، ومنهم من يتوسط فيه، وأحمد أحيانًا يحتج بعمرو ابن شعيب وأحيانًا يرده، وأحيانًا يحتج بابن إسحاق، وأحيانًا يرده.

فالشاهد: أنّه قد يحتج بحديث ضعيف، يعني: حسن عند غيره من أمثال روايات هؤلاء.

هذا الاصطلاح أول ما شَهر الحسن الذي يحتج به -الإمام الترمذيالحسن لذاته، والحسن لغيره، وما يقول فيه حسن صحيح، وغريب صحيح،
حسن غريب، حسن صحيح غريب، إلى آخر إطلاقات الترمذي<sup>(۲)</sup>، هذه أول
من شهرها هو الإمام الترمذي، ودرج الناس بعده على هذا، تقسيم الحديث
إلى ثلاثة أقسام: صحيح، وضعيف، وحسن، والضعيف يتفاوت.

أمّا أحمد ومن قبله ومن عاصره، حتى علي بن المديني (٣) فإنّهم يطلقون

برقم (۲۲۷٥).

قلت: فحديثه حسن إذا صرح بالتحديث وإلا فضعيف.

<sup>(</sup>۱) هو عمرو بن شعیب بن محمد بن عبدالله بن عمرو بن العاص، صدوق، مات سنة (۱۱۸ه). "تقریب التهذیب" ترجمة برقم (۰۸۵).

<sup>(</sup>٢) انظر لذلك "النزهة" (ص٩١-٩٥)، و"فتح المغيث" (١/ ١٦٤-١٧٠).

<sup>(</sup>٣) هو على بن المديني، حافظ عصره، وقدوة أرباب هذا الشأن، أبو الحسن على=



الحسن إطلاقًا لغويًا (١)؛ فتجد البخاري يطلق الحسن على الحديث المنكر الغريب، وتجده أحيانًا يطلقه على الصحيح إذا كان غريبًا يدخل فيه الحسن، وأحيانًا يطلقه على ما نسميه نحن الحسن في اصطلاح المتأخرين، كذلك ابن المديني.

وأنا ضربت أمثلة لهذه الأمور في الكتاب الذي سميته: "تقسيم الحديث إلى صحيح وحسن وضعيف"، فصَّلْتُ فيه، وضربت الأمثلة، ورددت على من غالط في هذه القضايا(٢) وتحامل على الإمام أحمد وابن تيمية.

## A.A.A.

ابن عبدالله بن جعفر بن نجيح السعدي، مولاهم المديني ثم البصري، مات سنة (٢٣٤ه) "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٤٣٦)، "سير أعلام النبلاء" (١/١١)، "ميزان الاعتدال" (٣/ ١٣٨).

<sup>(</sup>١) انظر: "تقسيم الحديث إلى صحيح وحسن وضعيف" (ص٢٨)، وما بعدها، ط/ مكتبة الغرباء.

<sup>(</sup>٢) ردَّ فيه علىٰ أبي غدة، ومحمد عوامة.



س٩: شيخنا يذكر في هذه القضية كما ذكرتم: أنّ أول من أشهر الاصطلاح هذا هو الإمام الترمذي، ويقال: إنّ البخاريّ سبق الترمذيّ إلى هذا لكنه لم يشهره، فكيف هذا؟

ج: أنا ضربت أمثلة كثيرة من إطلاقات البخاري، وأنّه يطلقه إطلاقًا لغويًّا لا إطلاقًا اصطلاحيًّا، البخاري، والإمام أحمد، وعلي بن المديني.

ولعلكم تذكرون أنَّ الحافظ ابن حجر رَحْكُ قال: أمَّا أحمد ومن قبله فلم يظهر لي قصدهم من هذا الإطلاق، وأمَّا أبو حاتم وعلي بن المديني والترمذي ويعقوب بن شيبة فهؤلاء يريدون به المعنى الاصطلاحي.

فهذا نفعنا شيئًا ما، ولكن ليس على إطلاقه كما قال الحافظ ابن حجر رمالية.

قال: قال ابن المديني هذا في المسند، أنا بينت أن هذا المسند لم تره العيون، وأن علي بن المديني رهي جمعه ووضعه في قمطر كما يقول، وذهب إلى اليمن إلى عبد الرزاق ثم عاد إلى وطنه وجاء إلى القمطر يريد المسند فإذا به طينة أكلته الأرضة فما استطاع أن يعيده.

فإطلاقات على بن المديني هي إطلاقات لغوية، وما استفيد منه، والإطلاقات التي أطلقها تلقاها عنه تلاميذه، ومنهم البخاري فظنَّ الحافظ وَالْإطلاقات التي أطلقها تلقاها عنه تلاميذه، ومنهم البخاري فظنَّ الحافظ وَالْإِطلاقات التي أطلقها تلقاها عنه تلاميذه، ومنهم البخاري فظنَّ المسند، أنا رجعت إلى فهرست ابن حجر



"المعجم المفهرس" الذي يذكر فيه الكتب المصنفة التي يرويها بأسانيده من كتب الرجال والمتون والعلل والموضوعات و... إلخ.

فرجعت إلى هذا الكتاب لعلي أجد في مرويات الحافظ "العلل" و"المسند"، هذين الكتابين، فلم أجد لهما ذكرًا، ولو كان رواهما عن شيوخه لَاعْتزَّ بهما وقدمهما على غيرهما، لا سيما كتاب "العلل" لعلي بن المديني.

فأنا أعتقد: أنَّ الحافظ ابن حجر ينقل كلام وأحكام علي بن المديني من كتب تلاميذ علي بن المديني ومن أخذ عنه، ولم ير لا "المسند" ولا "العلل"، ولو كان رآهما ورواهما لجعلهما في طليعة المسانيد وفي طليعة كتب العلل، لكن لا ذكر لهما في معجمه المذكور.

ورجعت إلى "فهرست ابن خير" (١) وأظن أنه أخذ عن أبي طاهر السلفي (٢)، أخذ عنه جزءًا من العلل؛ أجازه في جزء من العلل، هذا الذي

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الحافظ شيخ القراء: أبو بكر محمد بن خير بن عمر بن خليفة اللمتوني الإشبيلي، مات سنة (٥٧٥ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١١٠٨)، "فهرس الفهارس" (١/٢٨٦) للكتاني.

<sup>(</sup>٢) هو السِّلفي الحافظ العلامة شيخ الإسلام: أبو طاهر عماد الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن إبراهيم الأصبهاني الجرواءاني، وجرواءان من محال أصبهان، وسلفة لقبة لجده أحمد، مات أبوطاهر سنة (٥٧٦هـ) "تذكرة=



أظنه أما المسند فلا ذكر له في "فهرست ابن خير" وبحثت في عدد من الفهارس، فلم أجد ذكرًا لهذا الكتاب.

فكلام الحافظ ابن حجر، وكلام أبي غدة، وعوامة، وما ينسبونه إلى على ابن المديني وإلى ...، لا دليل عليه، أنا وجدت جزءًا من "العلل" وبينت أن علي بن المديني يطلق الحسن إطلاقًا لغويًّا، وبينت هذا بالأدلة، أما "المسند" فلم أره ولم يره مَن قبلي، "العلل" ما وجدنا منها إلا جزءًا، وليس الأمر كما نسب إليه أبو غدة ومحمد عوّامة، وبينت ذلك بالأدلة.

يعقوب بن شيبة (۱) وجدنا له جزءًا من "مسنده"، مسند عمر (۲) ونسبوا إليه أنه يطلق الحسن إطلاقًا اصطلاحيًّا، ونسبوا ذلك إلى مالك أيضًا وإلى .... وإلى مَن قبلهم، فبينا أن يعقوب بن شيبة يطلق الحسن إطلاقًا

الحفاظ" ترجمة برقم (١٠٨٢)، "وفيات الأعيان" (١/ ١٥٠).

<sup>(</sup>۱) هو يعقوب بن شيبة بن الصلت بن عصفور الحافظ العلامة: أبو يوسف السدوسي البصري، نزيل بغداد، صاحب "المسند الكبير المعلل" ما صُنِّف مسندٌ أحسن منه، ولكنه ما أتمه، مات سنة (۲۲۲ه)، "تاريخ بغداد" (۲۸۱/۱۶)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) وهذا الجزء لخصه من مسند عمر أحمد بن أبي بكر الطبراني الكاملي، المتوفى سنة (٨٣٥هـ)، وطبع بـ(دار ابن الجوزي) بتحقيق د/ على بن عبدالله الصياح.



لغويًّا، وشيخه ابن المديني كذلك، والبخاري مِنْ أقرانه أو دونه في السن قليلًا، كلُّ هؤلاء يطلقون الحسن إطلاقًا لغويًّا، ومَنْ قبلهم يطلقونه إطلاقًا لغويًّا، ومَنْ قبلهم التيمي (١) إلى لغويًّا، وضربنا الأمثلة عن الجميع من إبراهيم التيمي (١) إلى شعبة (٢) إلى مالك إلى غيرهم إلى أبي حاتم إلى أبي زرعة.

بَيَّنَا بالأدلة أنهم يطلقون الحسن إطلاقًا لغويًّا لا إطلاقًا اصطلاحيًّا، واقرؤوا في هذا الكتاب الذي أشرت إليه، ذكرته لكم: "تقسيم الحديث إلى حسن وصحيح وضعيف بين واقع المحدثين ومغالطات المتعصبين".



<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن يزيد بن شريك التيمي الكوفي العالم العامل، مات سنة (۹۲ه) "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٦٩)، "سير أعلام النبلاء" (٥/ ٦٠)، "الوافي بالوفيات" (٦/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) هو شعبة بن الحجاج بن الورد، الحجة الحافظ شيخ الإسلام أبو بسطام الأزدي العتكي مولاهم، مات سنة (١٦٠ه) "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١٨٧)، "الوفيات بالوفيات" (١٦/ ١٥٥).



س١٠: هناك من يرد تقسيم الترمذي؛ بحجة أنه اصطلاح حادث ولم يعرفه المتقدمون؟

ج: ما أظن أنَّ هناك مَنْ يرد اصطلاح الترمذي؛ الذي أعرفه أن الحملات على المتأخرين من بعد القرن الثالث والترمذي قبل هذا، وإذا قال هذا إنسان فهو لا يعرف شيئًا، لكن ما أظن أحدًا يقول هذا. (١)

س١١: هل تعتضد رواية المستور بالمستور الآخر وترتقي إلى درجة الحسن لغيره، وهل يكون كذلك مجهول العدالة باطنًا وظاهرًا؟

ج: نعم؛ لأن هذا ضعيف خفيف الضعف، وهذا ضعيف خفيف الضعف كما يقال: ضعيفان يغلبان قويًّا؛ فيحصل تعاضد بين هذا الضعيف وهذا الضعيف، ويرتقيان معًا إلى درجة القبول، إلى مرتبة الحسن لغيره.

كذلك المرسل، المرسل فيه ضعف، فإذا اعتضد بمرسل آخر أو بمسند تقوى، فإذا كان المرسل يتقوى بالمرسل، فكذلك المستور يتقوى بالمستور.

أما مجهول العدالة باطنًا وظاهرًا فهو أقل درجة منهما(٢)، إذا جاء

<sup>(</sup>١) للفائدة، انظر: "سؤالات للعلامة محمد ناصر الدين الألباني"، (ص٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) لأن المستور مجهول العدالة الباطنة، وهو عدل في الظاهر، وسماه بهذا أبو=



مجهول ومجهول مثله فلا يتقويان، لكن بعض العلماء -وليس كلهم-يقوي رواية المجهول، منهم ابن تيمية وابن حجر.

محمد البغوي، وأما مجهول العدالة الباطنة والظاهرة فهو مجهول الحال. ومجهول الحال والمستور كلاهما روئ عنهما اثنان فصاعدًا ولم يوثقهما معتبر، وأما من روئ عنه واحد ولم يوثقه معتبر فهو مجهول العين.

ومن أهل العلم من جعل القسمين الأولين واحدًا، وهو الحافظ ابن حجر؛ فإنه قال في "النزهة" (ص ١٣٥): فإن سُمِّي الرَّاوي، وانْفَرَد راوٍ واحدُّ بالرواية عنه، فهو مجهول العين، كالمبهم، فلا يقبل حديثه، إلا أن يوثقه غير من ينفرد عنه علىٰ الأصح، وكذا مَن انفرد عنه إذا كان متأهلًا لذلك.

أو إنْ روى عنه اثنان فصاعدًا ولم يوثق فهو مجهول الحال وهو المستور...اه.

(۱) يعني: أنهما يستشهدان بمجهول الحال، كما أفادني ذلك بنفسه عندما سألته أستثبت منه، أما مجهول العين فقد ذكر الحافظ فيما تقدم نقله عنه أنه كالمبهم لا يقبل حديثه؛ بَيْدَ أَنَّ الحافظ ابن كثير في "اختصار علوم الحديث" (۱/ ۲۹۳) يرئ أنه إذا كان في عصر التابعين والقرون المشهود لهم بالخير فإنه يستأنس بروايته، ويستضاء بها في مواطن.اه

وانظر: "علوم الحديث" (ص١١١-١١١)، و"اختصار علوم الحديث" (١/ ٢٩٢- ٢٩٢)، و"انظر: "علوم الحديث" (١/ ٢٩٢- ٢٩٢)، "دليل أرباب ٢٩٤)، و"النزهة" (ص١٦٨- ٢٠١)، "دليل أرباب الفلاح" (ص١٦٨- ١٧٠) بتعليقي، و"تمام المنة" (ص٢٠).



# الحديث الضعيف ﴿

س١١: أحسن الله إليكم، القصة إذا اشتهرت عند أهل السنة وتلقوها على أنها ثابتة، مثل قصة خالد القسري مع عدم ثبوت الإسناد؟

ج: هذه القصة -والله أعلم- ليس فيها كذاب ولا متهم، نعم في بعض رواتها شيء من الضعف، ثم تلقاها العلماء بالقبول ونصروا بها السنة، فمثل هذه تُمَشَّى، والحديث الضعيف إذا تلقته الأمة بالقبول ينجبر ويجب العمل به؛ لأن الأمة لا تجتمع على ضلالة.

ويقول الحافظ ابن حجر: "التلقي بالقبول أقوى من مجرد كثرة الطرق". (٢)

(١) تقدم تعريفه في التعليق على الجواب عن السؤال الأول.

<sup>(</sup>٢) قال في "النزهة" (ص٧٤) -في معرض كلامه عن أحاديث "الصحيحين"-: وتلقِّي العلماء كتابيهما بالقَبُولِ، وهذا التلقِّي وحدَهُ أَقوىٰ في إِفادة العلم من مجرد كثرة الطرق القاصرة عنِ التواتر.اه



يعني: كثرة الطرق توصل الحديث إلى العزيز إلى المشهور وإلى المتواتر، لكن الحافظ يقول: "التلقي بالقبول أقوى من مجرد كثرة الطرق"، ومن ميزات "الصحيحين": التزامهما أولًا بالصحة، وثانيًا: تلقي الأمة لهما بالقبول والحكم لأحاديثهما بالصحة.

### *~~~*

س١٣: بالنسبة لبعض الأحاديث تجدها ضعيفة، لكن يقول بعض العلماء: تلقتها الأمّة بالقبول، ما حكم هذه الأحاديث يا شيخ؟

ج: تكلمنا على هذه المسألة من أول الأمر، وأن الحديث الضعيف إذا تلقته الأمة بالقبول فإنه يجب العمل به (۱)؛ لأن الأمة لا تجتمع على ضلالة، مثل: الماء الذي تقع فيه النجاسة، هل ينجس أو لا؟ إذا تغير طعمه أو لونه أو ريحه، كثيرًا كان أو قليلًا فهو نجس بإجماع الأمّة، وأصله حديث ضعيف، لكنه وجب العمل به؛ لأن الأمة أجمعت على صحة معناه.

<sup>(</sup>١) انظر الجواب عن السؤال الثالث والرابع.



س١٤: أحسن الله إليكم، بعض العلماء عندما يورد قصة من قصص السلف، ويكون فيها ضعف، فيقول: باب السير نتسامح فيه، فما هو الضابط في هذا؟

ج: الضابط في هذا: أن القضايا التاريخية يجب أن يحكم عليها بموازين ومقاييس أهل الحديث، خاصة إذا كانت تتعلق بالصحابة، تتعلق ببعض العلماء، تمس بمكانتهم، فلابد فيها من التثبت بدراسة الأسانيد، والحكم عليها في ضوء هذه الدراسة.

لكن مثل الأحداث، المعركة الفلانية، المعركة الفلانية، وقع فيها كذا وكذا، وما فيها -يعني ما تمس الأشخاص-، هذه تُمَشى، لكن عند التدقيق وكذا وكذا، إذا سئلت: صحيح أو ليس بصحيح؟ تقول ما تعرفه من الحق، تدرس وتبين.

أمَّا فلان جهمي، فلان معتزلي، تذكر لك قصة عن فلان وهو معروف بالسنة، قال: وقع في الاعتزال، وقع في كذا. لابد من التثبت، يذكر لك صحابيًّا ويقول لك: حصل له كذا وكذا. لابد من التثبت.

أنا أعرف أن التأريخ نهض به أهل البدع أكثر من أهل السنة، ثم جاء ابن



جرير (١) وغيره ينقل عن أبي مخنف (٢)، وفلان وفلان من الروافض ومن هؤلاء الضالين الكذابين، فيحتاج الأمر إلى التحري والتثبت.

(۱) هو محمد بن جرير بن يزيد بن كثير، الإمام الفرد الحافظ أبو جعفر الطبري، أحد الأعلام وصاحب التصانيف، مات سنة (۱۰ه) "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۷۲۸)، "وفيات الأعيان" (٤/ ١٩١)، "الوافي بالوفيات" (٢/ ٢٨٤)، "شذرات الذهب" (٢/ ٢٦٠).

(٢) هو أبو مخنف لوط بن يحيى، أخباري تالف، لا يوثق به، تركه أبو حاتم وغيره، وقال الدارقطني: ضعيف. وقال ابن معين: ليس بثقة.

وقال مرة: ليس بشيء. وقال ابن عدي: شيعي محترق، صاحب أخبارهم. "ميزان الاعتدال" (٣/ ٤١٩)، ترجمة برقم (٦٩٩٢).



س١٥: هل عدم اشتراط العدالة والضبط يعم رواة التاريخ، وما حكم رواية المستشرقين له، جزاكم الله خيرًا؟

ج: العدالة والضبط يشترطان في كل نقل، في التاريخ، في السنة، في أحوال الناس، في كل نقل، ولا نقبل أي خبر إلا إذا توفرت شروط العدالة والضبط في النقل. (١)

أما التاريخ خاصة إذا كان يتناول الصحابة، أو يتناول علماء الإسلام الذين حرم الله دماءهم وأعراضهم وأموالهم، فلا نقبل كل ما هب ودب، ولا نقبل نقول المستشرقين.

لكن إذا حققوا لنا كتابًا، ندرسه وننظر وندقق في معرفة أمانتهم؛ لأنهم أهل دس وخبث، فننظر هل نقلوا من أصول صحيحة؟ هل اعتمدوا على أصول صحيحة؟ فإذا عرفنا هذا، فنقبل هذا الكتاب لا لأنه من مستشرق، وإنما لأنه كتاب فلان وتوثقنا وتأكدنا أن هذا الكتاب لفلان؛ لأن هذه الأصول موجودة عند غير هذا المستشرق، والحمد لله.

وبعض الناس يقول: "الروايات التاريخية لا يطبق عليها منهج

<sup>(</sup>۱) وللفائدة انظر كتاب: "العدالة والضبط وأثرهما في قبول الأحاديث وردها"، تأليف الدكتورة جنيد أشرف إقبال أحمد، وهي رسالة علمية تقدم بها لنيل درجة الدكتوراه.



المحدثين"، هذا ليس بصحيح، هذا غلط؛ لأن في المؤرخين كذابين، فيهم روافض ولهم أهداف سيئة، ويلصقون المثالب بأصحاب رسول الله عليه وتابعيهم وخيار الناس، فلا نقبل منهم أبدًا إلا بالأسانيد الصحيحة. (١)

(۱) قال الكافيجي رضي في "مختصر علم التاريخ" (ص٣٦٦): ينبغي أن يُشترط في المؤرخ ما يُشترط في راوي الحديث من العقل والضبط والإسلام والعدالة؛ ليكون كلُّ واحد منهما معتمدًا في أمر الدين وأمينًا فيه، ولتزداد الرغبة في تاريخه، وللاحتراز عن المجازفة؛ فيحصل له الأمن من الوقوع في الضلالة والإضلال، ولابد له من مستند في تاريخه؛ فإنْ قلت: فما المستند؟ قلتُ: هو ما يصح له من أصله أن يروي ما رواه ويقبل منه، فإن لم يحصل له ما فيه مستند، لم يجز له شيء من ذلك شرعًا.اه

وقال السخاوي رمس كلامه عن الإعلان بالتوبيخ" (ص٦٣) في معرض كلامه عن المعتني بالتاريخ: وأما شرط المعتني به فالعدالة مع الضبط التام الناشئ عنه مزيد الإتقان، والتحري، سيما فيما يراه في كلام كثير من جهلة المتعنتين بسير الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.اه



س١٦: هل هذا القول صحيح: كلُّ حديث ضعيف هو على ضعفه صحيح المعنى؟

ج: من قائل هذا الكلام أولًا؟

من أين له هذه الكلية؟

ما أعتقد أنَّ أحدًا يقول: كل حديث ضعيف هو على ضعفه صحيح المعنى. لا أحد يقول هذه الكلية -والله أعلم- لا يقولها عاقل.

لكن بعض الأحاديث قد تكون ضعيفة لكن معناها صحيح، أما هذه الكلية: كل حديث ضعيف لابد أن يكون صحيح المعنى. أعوذ بالله، إذن لماذا يتعب أهل الحديث في التمييز بين الصحيح والضعيف، بين الكذابين والضعفاء والثقات ...إلخ؟ كم من حديث ضعيف ومعناه باطل، لا يمكن أن يصح بحالٍ من الأحوال.



## س١٧: هل يكون للحديث الضعيف شواهد من القرآن؟

ج: بعض العلماء يرى هذا، الحديث إذا لم يأتنا من طريق كذاب، ولا من طريق فاحش الغلط، ولا من طريق الفساق؛ فإنَّ هؤلاء ضعفهم شديد لا يقوي شيئًا من حديث رسول الله على، ولا يتقوى بشيء، فهذه الأصناف لا يؤخذ منها الحديث ولا كرامة، ولا نتلمس تصديق رواياتهم، لا من القرآن ولا من غيره.

لكن إذا كان الضعيف خفيف الضعف، مثل: سيئ الحفظ، ومثل: الذي اختلط بآخِرِه، ومثل: الروايات المرسلة، وروايات المدلسين، وما شاكل ذلك، هذه التي تتقوى بالأحاديث التي في مستواها أو فوقها، وإذا وجد من القرآن ما يشهد لها، فإن بعض العلماء يرى أنها تتقوى بشواهد القرآن.(١)

(۱) نقله الحافظ رهضه في "النكت" (۱/ ٢٤٣)، عن أبي الحسن بن القطان، قال: وقد صرح أبو الحسن أحد الحفاظ النقاد من أهل المغرب في كتابه "بيان الوهم والإيهام" بأن هذا القسم لا يحتج به كله، بل يعمل به في فضائل الأعمال، ويتوقف عن العمل به في الأحكام إلا إذا كثرت طرقه، أو عضده اتصال عمل، أو موافقة شاهد صحيح أو ظاهر القرآن.

قال الحافظ رَمِّكُ : وهذا حسن قوي رايق، ما أظن منصفًا يأباه، والله الموفق.اه ونقله عن الحافظ تلميذه السخاوي رَمِّكُ في "فتح المغيث" (١/ ١٢٦)،=



وقال مُحَقِّقاً الكتاب: إن المنقول عن ابن القطان هو من النصوص المفقودة من الكتاب. "الوهم والإيهام".

قلت: وذُكِرَ للألباني كلام ابن القطان، فقال: جميل جدًّا، وهذا لابد منه.اه انظر: "الدرر في مسائل المصطلح والأثر" (ص١٠١، ٢٠١، ١٠٥).

أما شيخنا مقبل الوادعي وسن فلا يرى بذلك، ويقول: "نكتفي بما دلت عليه الآية القرآنية" سمعت ذلك منه مرارًا عندما كنت عنده بدار الحديث بدماج.



س١٨: ما حكم مراسيل صغار الصحابة، مثل محمد بن أبي بكر الصديق ويعض صغار الصحابة الذين كانوا يـ وتى بهـ م إلى النبي عليه، ويحنكهم؟

**ج**: هذه مثل مراسيل كبار التابعين (۱)، ولها حكمهما (۲)، ولا تلتحق

(١) المرسل هو: أن يقول التابعي سواء أكان كبيرًا أو صغيرًا: قال رسول الله على الله على كذا أو فعل كذا، أو فُعِل بحضرته كذا، أو نحو ذلك.

(٢) وهو الضعيف، وهو قول جمهور أهل الحديث؛ للجهل بحال المحذوف، قال الإمام مسلم رئيسه والمرسل من الروايات في أصل قولنا وقول أهل العلم بالأخبار ليس بحجة.اه

وقال الإمام الترمذي ولله الحديث إذا كان مرسلًا فإنه لا يصح عند أكثر أهل الحديث، وقد ضعفه غير واحد منهم.اه

انظر: "مقدمة صحيح مسلم" (١/ ٣٠)، و"علل الترمذي" الملحقة بآخر "الجامع" (٥/ ٧٥٣)، و"نزهة النظر" (ص١١٠)، و"شرح شرح النخبة"=



# بمراسيل الصحابة.(١)

(ص٠٠٤) للقاري.

وأما مسألة الاستشهاد بالمرسل فقد تكلم شيخنا على ذلك في الجواب عن السؤال العاشر.

(۱) لأن مراسيل الصحابة صحيحة؛ ولهذا لم يعدَّه أهل المصطلح في نوع المرسل السالف الذكر، قال ابن الصلاح رَحْثُ في "علوم الحديث" (ص٦٥): ثم إنا لم نعد في أنواع المرسل ونحوه ما يسمى في أصول الفقه مرسل الصحابي مثلما يرويه ابن عباس وغيره من أحداث الصحابة عن رسول الله عنه، ولم يسمعوه منه؛ لأن ذلك في حكم الموصول المسند؛ لأن روايتهم عن الصحابة، والجهالة بالصحابي غير قادحة، لأن الصحابة كلهم عدول، والله أعلم.اه

قلت: أما رد بعضهم مراسيل الصحابة بحجة كون الصحابي والله أخذه عن تابعي.

وأما روايتهم عن التابعي فقليلة نادرة، فقد تُثبِّعَت وجُوِعَت لقلتها..."
قال: "وقد سردها شيخنا -يعني: العراقي - رَحْقُ في "النكت" فأفاد وأجاد".اه
وانظر: "التقييد والإيضاح" (١/ ٣٩١) وما بعدها، و"النكت" (٢/ ٣٥)،



س١٩: ما هي صورة التضرد؟ وما هي ضوابط قبوله؟ وما معنى قولهم: "هذا إسناد بصري"؟ وما هي الفائدة من معرفة هذا؟

ج: يعني مثلًا: عندنا مجموعة من تلاميذ الزهري<sup>(۱)</sup> يتفقون في رواية حديث عنه، فيأتي أحدهم فيروي حديثًا، تبحث فلا تجد أحدًا مِنْ تلاميذ الزهري شارك هذا الإنسان في رواية هذا الحديث، فإن كان ضعيفًا هذا المتفرد، كان الحديث ضعيفًا.<sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۱) هو الزهري، أعلم الحفاظ، أبو بكر محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله الن عبد الله بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري المدني الإمام، مات سنة (١٢٤ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٩٧)، "سير أعلام النبلاء" (٥/ ٣٢٦)، "الوافي بالوفيات" (٥/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الصلاح رَهِ في "علوم الحديث" (ص٧٩): إذا انفرد الراوي بشيء نظر فيه: فإن كان ما انفرد به مخالفا لما رواه من هو أولى منه بالحفظ لذلك،

وإن كان من المتقنين الملازمين للزهري فلا يضر هذا التفرد، بل يوجد كثير من هذا النوع في "الصحيحين"، حوالي مائتي حديث، وقد جمعها الإمام عبد الغنى بن عبد الواحد المقدسي<sup>(۱)</sup> أو الضياء<sup>(۲)</sup> أحدهما، هذا لا يضر،

وأضبط كان ما انفرد به شاذا مردودا، وإن لم تكن فيه مخالفة لما رواه غيره، وإنما هو أمر رواه هو ولم يروه غيره، فينظر في هذا الراوي المنفرد: فإن كان عدلا حافظا موثوقا بإتقانه وضبطه قبل ما انفرد به، ولم يقدح الانفراد فيه...، وإن لم يكن ممن يوثق بحفظه وإتقانه لذلك الذي انفرد به كان انفراده به خارما له، مزحزحا له عن حيز الصحيح، ثم هو بعد ذلك دائر بين مراتب متفاوتة بحسب الحال فيه، فإن كان المنفرد به غير بعيد من درجة الحافظ الضابط المقبول تفرده استحسنا حديثه ذلك، ولم نحطه إلى قبيل الحديث الضعيف، وإن كان بعيدا من ذلك رددنا ما انفرد به...اه

- (۱) هو عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور بن رافع بن حسن بن جعفر، الحافظ الإمام محدث الإسلام تقي الدين أبو محمد المقدسي الجماعيلي، ثم الدمشقي الصالحي الحنبلي، مات سنة (۲۰۰ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۱۱۱۲)، "حسن المحاضرة" (۱/ ۳۷۲).
- (٢) نعم، هو للضياء، وهو الإمام العالم الحافظ الحجة محدث الشام شيخ السنة: ضياء الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد بن عبدالرحمن السعدي المقدسي ثم الدمشقي، الصالحي الحنبلي، مات سنة (٣٤٣هـ). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١١٢٩)، "النجوم الزاهرة" (٦/ ٣١٥).

هذا المتفرد إذا كان ثقة ثبتًا ضابطًا فلا يضره هذا التفرد، خاصة إذا كان ملازمًا لهذا الشيخ الذي روى عنه.

## الشطر الثاني: ما هو الإسناد البصري؟

يعني: الإسناد من أوله أو أغلبه مروي عن أهل البصرة.

الحديث أو أغلبه عند أهل البصرة، لا تجده في الكوفة، أو قد يكون في الإسناد البصري عن البصري إلى آخره، أهل البصرة فلان عن فلان، مثلًا من البخاري، أو من مسلم، أو من عبد الرزاق، أو من ابن أبي شيبة، يعني: رواه كوفي عن كوفي عن كوفي، أو بصري عن بصري عن بصري إلى الصحابة، فهذا يوصف بأنه إسناد بصري، وذاك يوصف بأنه إسناد كوفي.

وهذه من الطرائف عند أهل الحديث ومن اللطائف عندهم، يعني من الأمور التي ينبغي أن يعرفها علماء الحديث وطلابه، وهذه اللطائف لا دخل لها في صحة الحديث أو ضعفه (١)، كل هذه لطائف كما يقال، وأهل الحديث

<sup>(</sup>۱) إلا في حالة واحدة، كأن يقال: تفرد به الكوفيون، أو: اليمنيون، عن غيرهم، والمراد به شخص واحد من باب إضافة الواحد إلى القبيلة، فهذا حكمه على ما تقدم من كلام شيخنا: إنْ كان ضعيفًا هذا المتفرد فالحديث ضعيف، وإن كان متقنًا فحديثه صحيح؛ ولهذا قال ابن الصلاح في "علوم الحديث" (ص٧٩): "ومثل ما يقال فيه: هذا حديث تفرد به أهل مكة، أو: تفرد به أهل =



يعطونها قيمة، كون المحدث يعرف هذا الأمر، هذه من طبيعة كونه محدثًا.

الشام، أو: أهل الكوفة، أو: أهل خراسان، عن غيرهم...، وليس في شيء من هذا ما يقتضي الحكم بضعف الحديث، إلا أن يطلق قائل قوله: تفرد به أهل مكة، أو تفرد به البصريون عن المدنيين، أو نحو ذلك على ما لم يروه إلا واحد من أهل مكة، أو واحد من البصريين ونحوه، ويضيفه إليهم كما يضاف فعل الواحد من القبيلة إليها مجازا...؛ فيكون الحكم فيه على ما سبق في القسم الأول ".اه

قلت: وما أشار إليه هو في الشاذ.

قال عن الراوي المتفرد: "فإن كان عدلا حافظا موثوقا بإتقانه وضبطه قبل ما انفرد به، ولم يقدح الانفراد فيه...؛ فإن كان المنفرد به غير بعيد من درجة الحافظ الضابط المقبول تفرده استحسنا حديثه ذلك، ولم نحطه إلى قبيل الحديث الضعيف، وإن كان بعيدا من ذلك رددنا ما انفرد به..."اه

تنبيه: كلام شيخنا -حفظه الله- هو عن كون الإسناد يكون مسلسلاً بالبصريين أو الكوفيين، لا أنهم رووا عن غيرهم، وإنما ذكرت ذلك من باب الفائدة، وربط الفوائد بعضها ببعض يعتبر مهما جدًّا لطالب العلم.

## س٧٠: ما المقصود بالتفرد عند المحدثين المتقدمين؟

ج: فيه متقدمون ومتأخرون، يعني: يختلف اصطلاحهم، فيه فرد مطلق وفرد نسبي عند المتقدمين والمتأخرين، وهذ الاصطلاح متأخر، يعني: مثل الترمذي وأمثاله.

فالفود المطلق أنْ يكون تفرده في أصل الحديث (١١)، إما من الصحابي، وإما من التابعي الذي روى هذا الحديث.

والفرد النسبلي: أنْ يكون التفرد أثناء الإسناد، يكون الحديث مشهورًا عن فلان، ويتفرد عنه واحد من تلاميذه بلفظ أو زيادة اسم أو شيء من هذا؛ فيسمى فردًا نسبيًّا. (٢)

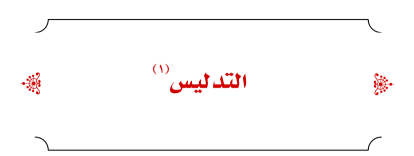
(۱) وهو الموضع الذي يدور الإسناد عليه ويرجع، ولو تعددت الطرق إليه. "النزهة" (ص٧٨).

ومثاله حديث: «إنها الأعمال بالنيات»؛ فإنه لم يروه عن النبي على غير عمر، ولم يروه عن عمر سوى علقمة بن وقاص.

(٢) وقد قسم الحافظ الفرد النسبي إلى أقسام عدة، تُنظر في "النكت" (٢/ ٥٠٥). فائدة هل هناك فرق بين الغريب والفرد؟

قال الحافظ وَ النزهة (ص ١٨): "فالفرد أكثر ما يطلقونه على الفرد المطلق، والغريب أكثر ما يطلقونه على الفرد النسبي، وهذا من حيث إطلاق الاسم عليهما، وأما من حيث استعمالهم الفعل المشتق، فلا يفرقون، فيقولون في المطلق والنسبي: تفرد به فلان، أو أغرب به فلان.اه

۹۸ التد لیس



س٢١: يقول السائل: البخاري رَحَّتُ احتج بحميد الطويل (٢)، وأكثر عنه، وله يحتج بأبي الزبير مع أنه أقل منه تدليسًا؟

ج: من قال بأنه أقل منه تدليسًا؟

ثم الذين يدلس عنهم حميد الطويل هما اثنان: إما ثابت (٣)، وإما

(١) التدليس هو: أن يروي الراوي عمَّن سمع منه ما لم يسمعه، موهمًا أنه سمعه منه بصيغة تحتمل اللقي وعدمه، كـ(عن) و(قال) و(أنَّ).

انظر "علوم الحديث" (١/ ٤٤٦) مع "التقييد"، و"الشذا الفياح" (١/ ٧٧)، و"اختصار علوم الحديث" (١/ ٣٧٢)، و"دليل أرباب الفلاح" (ص١٢٠) بتعليقي.

- (٢) هو حميد بن أبي حميد الطويل أبو عبيدة، اختُلف في اسم أبيه إلى نحو عشرة أقوال، ثقة، مدلس، عابه زائدة لدخوله في شيءٍ من أمر الأمراء، مات سنة (١٤٢ه) "تقريب التهذيب" ترجمة برقم (١٥٥٣).
- (٣) هو ثابت بن أسلم البُناني، أبو محمد البصري، ثقة، عابد، مات سنة (١٢٣هـ). =

99

قتادة (۱)، وهما ثقتان، ومن هنا رجحوه علىٰ أبي الزبير (۲)، وأبو الزبير من الثقات -إن شاء الله-، ولا نطعن فيما رواه مسلم عنه ولو كان بالعنعنة؛ لأن بعض الناس يقول: أبو الزبير مدلس، وإذا وجدنا له أي إسناد معنعن في "مسلم" أو غيره فلابد أن نحكم عليه بالضعف؛ لأنه مدلس وقد عنعن، إلا رواية اللبث عنه. (۳)

"تقريب التهذيب" ترجمة برقم (٨١٨).

قال حماد بن سلمة رضي : لم يدع حميد لثابت علمًا إلا وعاه وسمعه منه.اه "تهذيب الكمال" (٧/ ٣٦٠)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم ( ٢٤٥).

- (۱) هو قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي، أبو الخطاب البصري، ثقة، ثبت، مات سنة (۱۱۸ه)، وقيل: (۱۱۷ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۱۰۷)، "تقريب التهذيب" ترجمة برقم (۵۵۵).
- (٢) هو محمد بن مسلم بن تدرس الأسدي، مولاهم، أبو الزبير المكي، صدوق إلا أنه يدلس، مات سنة (١١٨ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١١٣)، "تقريب التهذيب" ترجمة برقم (٦٣٣١).
- (٣) لأن سعيد بن أبي مريم قال: حدثنا الليث، قال: جئت أبا الزبير فدفع إلي كتابين، فانقلبت بهما ثم قلت في نفسي: لو أنني عاودته فسألته: أسمع هذا كله من جابر؟ فسألته، فقال: منه ما سمعت، ومنه ما حُدِّثت عنه. فقلت له: أعلم لي على ما سمعت منه. فأعْلَمَ لي على هذا الذي عندي. "ميزان الاعتدال" =



وهذه النظرية فيها خطأ؛ فإنَّ "صحيح مسلم" له مزايا:

المزية الأولى: أنَّ الأمة تقلته بالقبول، وعلى رأسهم أئمة الجرح والتعديل، وقد انتقدوا أحاديث معروفة أصابوا في نقدهم وأخطأوا في نفس الوقت، قد يكون الناقد مثل الدارقطني، وأبي مسعود الدمشقي<sup>(۱)</sup>، وأبي على الغساني الجياني<sup>(۲)</sup> وغيرهم، وقد يخطئ،

(٤/ ٣٧) ترجمة برقم (٨١٦٩).

قال الحافظ ابن حجر رَحِقُهُ في "نتائج الأفكار" (٣/ ٧٩) عن إخراج الإمام مسلم لأبي الزبير: لكنه لا يخرج إلا ما صرح فيه بالسماع عن جابر، أو كان له فيه متابع من رواية الليث.اه

وقال العلائي رَحْقُهُ في "جامع التحصيل" (ص١٢٦): وفي "صحيح مسلم" عدة أحاديث مما قال فيه أبو الزبير: عن جابر. وليست من طريق الليث، وكأن مسلمًا رَحْقُهُ اطَّلع علىٰ أنها مما رواه الليث عنه، وإنْ لم يروها من طريقه، والله أعلم.اه

- (۱) هو أبو مسعود إبراهيم بن محمد بن عبيد الدمشقي الحافظ، مات سنة (۲۰۱) هر "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۹۷۷).
- (٢) هو الغساني الحافظ الإمام الثبت محدِّث الأندلس، أبو علي الحسين بن محمد بن أحمد الجياني الأندلسي، مات سنة (٩٨ هـ)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٩٨ )، "العبر" (٣/ ٣٥١)، "النجوم الزاهرة" (٥/ ١٩٢).



انتقدوا "الصحيحين": "البخاريّ" و"مسلمًا".

لكن الغالب أنَّ الحق مع الشيخين؛ لأنهما أعلم بالحديث ممن انتقدهم، وأكثر تحريًّا والتزامًا.

الشاهد: أنَّ الأحاديث التي لم ينتقدها أحدٌ من أئمة النقد المذكورين مثل أحاديث أبي الزبير فلا ننتقدها؛ لأن الأمة تلقتها بالقبول، وأئمة النقد لم ينتقدوها رحمهم الله.

الميزة الثانية: أنَّ الشيخين التزما الصحة فيما يوردانه في "صحيحيهما" -رحمهما الله-، وانتقيا هذه الأحاديث الموجودة في "صحيحيهما" التي ترجع إلى أربعة آلاف تقريبًا.

طبعًا مسلم يعدد الطرق، والبخاري يكرر، يعني: بكثرة الأسانيد تصل الأربعة آلاف هذه إلى اثني عشر ألفًا في "صحيح مسلم"، والأربعة آلاف في "البخاري" تصل إلى سبعة آلاف، وشيء، يعنى: بالتكرار.

فالتزما الصحة في هذه الأحاديث، وانتقيا من مئات الآلاف من الأحاديث، وصرحا بالتزامهما بالصحة.

مسلم لما كان يكتب في "صحيحه" وجاء إلى حديث أبي موسى والله على مسلم لما كان يكتب في "صحيحه" وقد روى من طرق في كيفية صلاة الرسول على وفيه: «وإذا قرأ فأنصتوا»،



قال له أبو بكر ابن أخت أبي النضر: هذا الحديث قد قيل فيه. أو كلامًا نحو هذا، فقال مسلم: هو عندي صحيح، أتريد أحفظ من سليمان؟ —يعني سليمان التيمي عن قتادة هي المنتقدة من بين عدد من الطرق عن قتادة، قال له: أتريد أحفظ من سليمان؟ فقال له أبو بكر: فحديث أبي هريرة: «وإذا قرأ فأنصتوا»؟ فقال: هو عندي صحيح. قال له: لِمَ تضعه هَا هُنا؟ –أي: في كتابك الصحيح – قال: ليس كل شيء عندي صحيح وضعته هَا هُنا؟ إنما وضعت هَا هُنا ما أجمعوا عليه. (١)

هو لا يتحرى الصحيح فقط، فحديث أبي هريرة صحيح، ومع ذلك لم يدخله في كتابه، لماذا؟ لأنه يتحرى الأصح، وقد يُخطئ أحيانًا وَهُلُهُ.

وقد بين مسلم منهجه فيما يُورده في هذا الكتاب.

واعلموا أن الله قد ضمن حفظ هذا الدين، فقال سبحانه: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللهِ عَلَىٰ رَسُولَ الله عَلَىٰ رَسُولَ الله عَلَىٰ اَو الله عَلَىٰ عَلَىٰ رَسُولَ الله عَلَىٰ اَو

قلت: قيل: إن مسلمًا ره يد بهذا الإجماع إجماع أربعة من الحفاظ، وهم: أحمد بن حنبل، ويحيى بن يحيى النيسابوري، وعثمان بن أبي شيبة، وسعيد ابن منصور، وقيل غير هذا. انظر "النكت" (١/ ١٧٧ - ١٧٨) للزركشي.

<sup>(</sup>١) "صحيح مسلم" (١/ ٤٠٤) عقب حديث رقم (٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) الحجر آية: ٩.



يخطئ، لابدأن يُبيّن هذا الخطأ.

ومن هذا المنطلق: منطلق الحفاظ على سنة رسول الله على ألّف أئمة النقد كتب العلل، وانتقدوا الرواة، وانتقدوا الأحاديث -رضوان الله تعالى عليهم-؛ نُصحًا لله -تبارك وتعالى- وحرصًا على ألّا ينسب إلى الله تعالى، ثم إلى رسوله على إلا ما يثبت، ولم يستثنوا حتى الإمامين الجليلين: البخاري، ومسلمًا رحمهم الله.

ولكن هؤلاء المجتهدين النُّقَّاد الذين انتقدوا "الصحيحين"، منهم من يخطئ، فقد يهيء الله لهم الصواب، وقد لا يتهيأ لهم ذلك.

وقد ناقشهم أئمة الحديث فيما ناقشوا فيه الإمامين حتى إنَّ الإمام ابن تيمية (١) وقد ناقشهم أئمة الانتقادات، وقال: لم يصيبوا فيما انتقدوا فيه البخاري

(۱) قال في "منهاج السنة النبوية" (٧/ ٢١٤-٢١٦): ومثل هؤلاء الجهال يظنون أن الأحاديث التي في "البخاري" و"مسلم" إنما أُخذت عن البخاري ومسلم كما يظن مثل ابن الخطيب ونحوه ممن لا يعرف حقيقة الحال، وأن البخاري ومسلمًا كان الغلط يروج عليهما، أو كانا يتعمدان الكذب، ولا يعلمون أن قولنا: "رواه البخاري ومسلم" علامة لنا على ثبوت صحته لا أنه كان صحيحا بمجرد رواية البخاري ومسلم، بل أحاديث البخاري ومسلم رواها=



غيرهما من العلماء والمحدثين من لا يحصي عدده إلا الله، ولم ينفرد واحد منهما بحديث، بل ما من حديث إلا و قد رواه قبل زمانه وفي زمانه وبعد زمانه طوائف ولو لم يُخْلَق البخاري ومسلم لم ينقص من الدين شيء وكانت تلك الأحاديث موجوده بأسانيد يحصل بها المقصود وفوق المقصود.

وإنما قولنا: "رواه البخاري ومسلم" كقولنا: "قرأه القراء السبعة"، والقرآن منقول بالتواتر لم يختص هؤلاء السبعة بنقل شيء منه وكذلك التصحيح لم يقلد أئمة الحديث فيه البخاري ومسلما، بل جمهور ما صححاه كان قبلهما عند أئمة الحديث صحيحًا متلقًىٰ بالقبول، وكذلك في عصرهما، وكذلك بعدهما قد نظر أئمة هذا الفن في كتابيهما ووافقوهما على تصحيح ما صححاه إلا مواضع يسيرة نحو عشرين حديثا غالبها في "مسلم"، انتقدها عليهما طائفة من الحفاظ، وهذه المواد المنتقدة غالبها في "مسلم"، وقد انتصر طائفة لهما فيها وطائفة قررت قول المنتقدة.

والصحيح التفصيل؛ فإنَّ فيها مواضع منتقدة بلا ريب مثل حديث أم حبيبة، وحديث: «خلق الله البرية يوم السبت»، وحديث: «صلاة الكسوف بثلاث ركوعات، وأكثر»، وفيها مواضع لا انتقاد فيها في «البخاري»؛ فإنه أبعد الكتابين عن الانتقاد، ولا يكاد يروي لفظا فيه انتقاد إلا ويروي اللفظ الآخر الذي يبين أنه منتقد فما في كتابه لفظ منتقد إلا و في كتابه ما يبين أنه منتقد فما في كتابه لفظ منتقد إلا و في كتابه ما يبين أنه منتقد.

وفي الجملة من نقد سبعة آلاف درهم فلم يرج عليه فيها إلا دراهم يسيرة، =



إلا في أربعة أحاديث، بل الصواب معه.

وأما مسلم رضي قال: فيه خطأ بعض الكلمات وبعض العبارات، وانتقد أحاديث صلاة الكسوف، وقال: فيها خطأ، بعضهم قال في ركعتين: ست ركوعات. فخالفوا الأحاديث الثابتة، مثل: حديث عائشة، وابن عباس، وغيرهما، في صلاة الكسوف خالفوا، وغلط بعض الرواة وقال: إنَّ الرسول ركع فيها في ركعتين ست ركوعات، وإنما هي أربع ركوعات في كل ركعة ركوعان، وذكر بعض الأحاديث.

أنا كما تعرفون ناقشت الدارقطني في كتابي: "بين الإمامين" -رحم الله الجميع-، وكان الصواب حليفًا لمسلم في معظم انتقادات الدارقطني رمسه، وبقيت لي من حوالي مائة حديث ثمانية أحاديث، وأتمنى إلى الآن أن ينشط أحد طلاب العلم الأقوياء أن يدرسها من جديد؛ لأني أنا حرصت في دراستي

ومع هذا فهي مغيَّرة ليست مغشوشة محضة، فهذا إمام في صنعته، والكتابان سبعة آلاف حديث وكسر.

والمقصود: أن أحاديثهما انتقدها الأئمة الجهابذة قبلهم وبعدهم، ورواها خلائق لا يحصي عددهم إلا الله فلم ينفردا لا برواية ولا بتصحيح، والله سبحانه وتعالى هو الكفيل بحفظ هذا الدين كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لُكُوظُونَ ﴾ [الحجر آية: ٩].اه



## على الدفاع عن مسلم، لا بالتعصب وإنما بالأدلة والبراهين. (١)

(۱) وقد ذكر ذلك -حفظه الله- في معرض كلامه عن أسباب اختياره ذلك الموضوع، وهذا في (ص٨-١١) من كتابه: "بين الإمامين مسلم والدارقطني" ط/دار الإمام أحمد، فقال حفظه الله تعالى:

## أسباب اختياري لهذا الموضوع:

أولاً: كان من فضل الله عليّ أن رُزِقت حبّ السُّنَة وعلومها، وحب "صحيح مسلم" بالذات، وكان لبعض العلماء الأفاضل –وهو الشيخ حماد الأنصاري علم بصلتي بهذا الكتاب، وإعجابي به في أثناء استعدادي للالتحاق بقسم الدراسات العليا بجامعة الملك عبد العزيز بمكة المكرمة، فأشار عليّ أنْ أجعل من دراسة الأحاديث المنتقدة من "صحيح مسلم" دراسة بحث ونظر، ومن الكتابة حولها، ومناقشة الدارقطني فيها موضوعًا لنيل شهادة الماجستير من القسم المذكور، فصادف ذلك رغبة قوية في نفسى.

ورأيت أنَّ المجال لا يزال فسيحًا ومتسعًا للبحث والمناقشة، والأخذ والرد.

ثانيًا، ما حازه هذا الكتاب من مكانة مرموقة بين مصادر التراث الإسلامي الخالد، وما ناله من تقدير الأمة الإسلامية؛ حيث تلقته بالقبول والتسليم؛ لِمَا له من ميزات وخصائص انفرد بها هذا الكتاب عن سائر الكتب ما عدا "صحيح البخاري"، من تلك الخصائص ما يرجع إلى صحة نصوصه وصفائها، ومنها ما يرجع إلى أسانيده وما فيها من متانة وقوة، ومنها ما يرجع



إلى نواحٍ فنية يعرف قيمتها وأهميتها من يرزق التضلع من السنة النبوية وعلومها.

ثالًا ما يشنه خصوم الإسلام في هذا العصر من هجوم عنيف غاشم على الإسلام؛ مستهدفين هدم بنيانه وتقويض أركانه بتسديد ضرباتهم الأثيمة، تارة إلى القرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وتارة إلى السنة المطهرة التي هي تفسير وإيضاح لمرامي القرآن وأهدافه، وتقييد لإطلاقه وبيان لمجملاته، وأخرى إلى حملة الشريعة الغراء، مبتدئين بصحابة رسول الله على الأجلاء، لاسيما من وقف نفسه وحياته لنشر مبادئ الإسلام وتعاليم الرسول الرشيدة، وسنته الطاهرة المشرقة، ومنتهين بكل من له جهد وأثر في حمل رسالة الإسلام على مدى التأريخ الإسلامي.

ولما كان هؤلاء المغرضون المتحاملون على الإسلام ظلمًا وأتباعهم من أدعياء الإسلام، قد يتخذون تكأة ويستغلون مثل انتقاد الدارقطني ونظرائه، جاهلين ما تعنيه هذه الانتقادات وما تهدف إليه من حماية للإسلام، وصيانة لنصوصه.

إنهم على الضد مما يتصوره هؤلاء المتهجمون على الإسلام والمفترون على حملته، ونصوصه.

إنهم يرمون إلى غاية نزيهة كريمة، هي حماية نصوص هذا الدين، والذب عن كيانه والذود عن حياضه، وإبراز نصوصه للناس بيضاء نقية، لا يشوب نقاءها وصفاءها شائبة من خطإ وخلل، فضلًا عن الكذب والإفك، سواء في



## والخلاصة فيها:

أنَّ بعض النقد يتجه إلى إسناد معين، ويكون للحديث أسانيد أُخر في نفس "صحيح مسلم"، وفي "البخاري" وغيرهما، فهذا النقد مُوجَّه للإسناد فقط، لا يؤثر على الحديث، بل يبقى الحديث صحيحًا، وقد يكون متواترًا.

نصوصها أو في أسانيدها وطرقها المؤدية إليها.

فليفهم هؤلاء المغرضون هذه الأهداف السامية، وليوقنوا أنهم بإزاء نصوص الإسلام التي تعهد الله بحفظها.

# كَنَاطِحٍ صَخْرَةً يومًا لِيُوهِنَهَا فَلَم يَضِرْها وَأَوهَىٰ قَرْنَهُ الوَعِلُ

بناء على هذه الأسباب والحوافز وغيرها، وعلى ما لقيته من تشجيع من أساتذة أفاضل وأصدقاء، أحببت أن أُسْهِم بتقديم هذا الجهد المتواضع في الكشف عن حقيقة هذه الاستدراكات، وإلى أي مدى يكون تأثيرها على هذه الأحاديث المنتقدة، وعلى "صحيح الإمام مسلم"، وجعلته موضوع رسالتي لدرجة الماجستير.

وسميته: "بين الإمامين مسلم والدارقطني".

## الغاية من دراسة هذا الموضوع:

وغايتي من دراسة هذه الأحاديث: الوصول إلى نتيجة صحيحة إن شاء الله- في مكانتها ودرجاتها من الصحة وغيرها، على ضوء المتابعات والشواهد، ودراسة قواعد فن الاصطلاح.



وبعض النقد إذا كان ليس للحديث إلا إسناد واحد وانصب عليه النقد فإنه قد يكون الحديث ضعيفًا، وهذا نادر جدًّا، وأغلب الانتقادات إنما هي موجهة لبعض الأسانيد، وراجعوا خلاصة كتابي "بين الإمامين". (1)

- (۱) بعدما انتهى -حفظه الله تعالى من العمل في الكتاب المذكور، جعل في آخره خاتمة حصر فيها انتقادات وتتبعات الدارقطني للإمام مسلم إلى أقسام وعددها خمسة عشر قسمًا، قال -حفظه الله مبينًا ذلك: يمكن إرجاع انتقادات الدارقطني وتتبعاته للإمام مسلم إلى الأقسام الآتية:
- انتقاد موجه إلى أسانيد معينة، فيبدي لها عللًا من إرسال، أو انقطاع، أو ضعف راوٍ، أو عدم سماعه، أو مخالفته للثقات في أمرٍ ما، ويتبين في ضوء الدراسة والبحث: أنه غير مصيب فيما أبداه من علة، وهذا النوع من الانتقاد لا يكون له تأثير في متون تلك الأسانيد؛ لعدم ثبوت العلل التي أبداها، ويبلغ عدد هذا القسم أربعين حديثًا.
- ٢- انتقاد موجه إلى الأسانيد، فيبدي لها عللًا من انقطاع، أو عدم سماع...إلخ، ويكون مصيبًا فيم أبداه من علة، لكن تأثيره قاصر على ذلك الإسناد المعين، والمتن يكون صحيحًا من طريق، أو طرق أخرى، وله من المتابعات والشواهد ما يزيده قوة، ويبلغ عدد هذا القسم خمسة وأربعين حديثًا.
- ٣- انتقاد موجه إلى المتن، كأن يدعي في حديثٍ ما أنه لا يصح إلا موقوفًا،
   ولم يثبت رفعه، أو يدعي أنه من قول أحد التابعين، ولا يصح رفعه، أو=



يدعي أن جملة معينة قد زيدت في متن بسبب وهم أحد الرواة، ويكون مصيبًا في ذلك، ويكون لهذا الانتقاد أثره لثبوت دعواه، ولعدم المتابعات والشواهد لذلك المتن، وهذا القسم قليل جدًّا لا يجاوز ثمانية أحاديث.

٤- انتقاد موجه إلى المتن، كأن يدعي في حديث ما أنه لا يصح إلا موقوفًا عن صحابي معين، أو مرسلًا من قول فلان، وتبين في ضوء الدراسة أن دعواه لا تثبت، وهذا يكون بالبداهة لا أثر له في ذلك المتن الذي ادعىٰ فيه تلك العلة، ولا يزيد هذا القسم عن حديثين.

## ويمكن إرجاع انتقادات الدارقطني إلى الأبواب الآتية من أبواب العلل:

- ۱- (۲۲) حدیثًا مرسلًا.
- ٢- (١٨) حديثًا موقوفًا.
- ٣- (٢٢) حديثًا أسانيدها مقلوبة.
- ٤- (١٠) أحاديث معلة بالانقطاع.
- ٥- (٤) أحاديث معلة بالإرسال الخفى.
- (۲) حديثان معلان بالزيادة في متصل الأسانيد.
  - (۲) حديثان أُعِلَّا بالإدراج.
  - $\Lambda$  (۳) أحاديث أعلت بوصل المنقطع.
    - ٩- (٢) حديثان أُعِلَّا بالاضطراب.

=



كذلك النووي ناقش الدارقطني، وأبو مسعود وإنْ كان ينتقد مسلمًا، لكنه قد يناقش الدارقطني أحيانًا، الحافظ ابن حجر دافع عما يخص الإمام البخاري، وعن الأحاديث المشتركة بين الشيخين رحمهم الله جميعًا.

- (٣) أحاديث معلة بما يمكن أن نسميه شذوذًا. - (٣)

١١ - (٣) أحاديث أُعِلَّت بتضعيف.

١٢ – (١) حديث أُعِلَّ بأنه مقطوع.

١٣ – (١) حديث أُعِلَّ بالنكارة.

<sup>15 - (</sup>٢) حديثان لا علة لهما أبدًا، بل توهم الدارقطني أن فيهما علة.

<sup>10 -</sup> ١٥) حديث ألزم مسلمًا بإخراجه؛ فهو من باب الإلزامات.

انتهىٰ الكتاب بحمد الله، وصلىٰ الله علىٰ نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.



# وَيادة الثقر (۱)

(۱) هي: أنْ يتفرد بعض الرواة عن شيخ لهم بزيادة في حديث عن بقية الرواة، وقد عرفها الحافظ ابن كثير في "اختصار علوم الحديث" (۱/ ۱۹۰) بقوله: إذا تفرد الراوي بزيادة في الحديث عن بقية الرواة عن شيخ لهم، وهذا الذي يُعَبَّر عنه بزيادة الثقة.اه

قلت: ولابد في الحكم على الزيادة من اتحاد مخرج الحديث؛ بحيث نعرف أنَّ الراوي الذي جاء بها قد زادها من بين أقرانه المشاركين له في الرواية في شيخه، فالزيادة التي يتكلم عنها أهل هذا الفن هي في حديث اتحد مخرجه، ألا ترى إلى قول الحافظ ابن كثير: "إذا تفرد الراوي بزيادة في الحديث عن بقية الرواة عن شيخ لهم"؟ فذكر المخرج وهو: الشيخ.

وقد أوضح هذا العلائي في "نظم الفرائد" (ص٢٢٣) بقوله: "إنما الكلام في حديث اتحد مخرجه، مثل: سفيان، عن الزهري، عن سالم، عن ابن عمر، ورواه عن سفيان جماعة حفاظ، وانفرد ثقة دونهم في الحفظ والإتقان فيه بزيادة؛ فإنها لو كانت هذه الزيادة محفوظة لرواها سفيان كل مرة، وسمعها منه الحفاظ الأثبات، فتفرُّد هذا وحده بها وإنْ كان ثقةً دون من هو أتقن منه



س٢٢: ما مدى صحة التقسيم الذي ذكره ابن الصلاح (١) في زيادة الثقة، إذا كانت منافية فهي مقبولة (٢)، وهل

- وأكثر عددًا يقتضي ريبة توجب التوقف عن قبولها، وإنْ لم يُحكَمْ عليه بالغلط والوهم فيها.اه

قلت: وليعلم كذلك أنَّ الزيادة التي يتكلم عنها علماء هذا الفن هي زيادة التابعين ومن بعدهم، أما زيادة يزيدها صحابي علىٰ غيره من الصحابة فلا يختلفون في قبولها؛ ولهذا قال العلائي في "نظم الفرائد" (ص٢٢٢): "فإن الزيادة متىٰ كانت من حديث صحابي غير الصحابي الذي رواه بدونها فلا خلاف في قبولها.اه

قال الحافظ في "النكت" (٢/ ١٦٨): "إن الذي يبحث فيه أهل الحديث في هذه المسألة إنما هو في زيادة بعض الرواة من التابعين فمن بعدهم، أما الزيادة من بعض الصحابة على صحابي آخر إذا صح السند إليه فلا يختلفون في قبولها.اه

- (۱) هو الإمام الحافظ المفتي شيخ الإسلام: تقي الدين أبو عمرو عثمان بن عبدالرحمن بن عثمان بن موسى الكردي الشهرزوري الشافعي. "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١١٤١)، و"النجوم الزاهرة" (٦/٤٣).
- (٢) قال في "علوم الحديث": وقد رأيت تقسيم ما ينفرد به الثقة إلى ثلاثة أقسام: أحدها: أنْ يقع مخالفًا منافيًا لما رواه سائر الثقات، فهذا حكمه الرد كما سبق في نوع الشاذ.



هذا يتعارض مع منهج الأئمة المتقدمين الذين كانوا يلجؤون إلى القرائن دون هذا التقسيم؟

ج: هذا كلام المليباري<sup>(۱)</sup>، عنده ما ننظر إلى الإسناد، ننظر إلى القرائن فقط، وهو لا يعرف القرائن.

ما قرره ابن الصلاح أيده فيه ابن حجر (٢) وغيره (٣)، وأصوله موجودة عند السلف، فزيادة الثقة إنْ كانت مخالفة لأصلها –أي: المزيد عليه مخالفة لا يمكن التوفيق بينهما، حينئذٍ نرجع إلى الأدلة، إنْ كانت منافية رجعنا إلى الأدلة، وإنْ كانت غير منافية فالأصل فيها القبول؛ لأن هذه الزيادة

الثاني، أنْ تكون فيه منافاة ومخالفة أصلًا لما رواه غيره...

الثالث ما يقع بين هاتين المرتبتين، مثل: زيادة لفظة في حديث لم يذكرها سائر مَنْ روى ذلك الحديث.اه

(۱) هو حمزة عبد الله المليباري، ولشيخنا عليه ردود علمية متينة، انظر في المجلد الثامن ضمن موسوعة مؤلفات شيخنا المسماة "مجموع كتب ورسائل وفتاوئ فضيلة الشيخ العلامة ربيع بن هادي المدخلي".

(۲) انظر "النزهة" (ص٩٥-٩٦)، و"النكت" (٢/ ١٦٤) وما بعدها.

(٣) انظر "المنهل الروي" (ص٥٥) لابن جماعة، و"الخلاصة" (ص٥٥) للطيبي، و"الموقظة" (ص٥٥)، و"تنقيح الأنظار" (ص٣٧) و(ص٥٥) لابن الوزير، و"توضيح الأفكار" (٢٤/٢) للصنعاني.



بمنزلة متن مستقل يأتي به إمام من الأئمة، يرويه محدث ثقة، عن محدث ثقة، عن محدث ثقة، عن ولو كان من ثقة، عن ثقة، إلى أنْ يصل إلى النبي عليه فهذا حديث صحيح ولو كان من الغرائب والأفراد.

ويوجد من هذا الشكل حوالي مائتي حديث في "الصحيحين" سماها الأئمة: (غرائب الصحيحين)، وهي من الأحاديث الصحيحة التي تلقتها الأمة بالقبول، فحكم الزيادة إذا كانت غير منافية القبول، نقبلها كما نقبل النصوص المستقلة التي جاءتنا عن طريق الأفراد، والتي تفرد بها حافظ، عن حافظ، حافظ، حافظ، حافظ ثقة عن حافظ ثقة.

وإذا جاءت منافية أو نرى ظاهرهما التعارض فنحاول الجمع بينهما، كما إذا تعارض نصان صحيحان، فإننا في الخطوة الأولىٰ نحاول أنْ نوفق ونجمع بين هذين النصين اللذين ظاهرهما التعارض.

كذلك نفعل في زيادة الثقة، نحاول أنْ نجمع بينها وبين ما يظهر أنه معارض لها؛ فإنْ أمكن الجمع بدون تعسف فالحمد لله، وإذا ما أمكن فحينئذٍ نرجع إلى الترجيح، كما نفعل مع الأحاديث والنصوص المستقلة تمامًا.

فإنْ ترجحت الزيادة قلنا بها، وإنْ ترجح عدم الزيادة ضعفنا هذه الزيادة.



السائل: طيب يا شيخ، لو كان لأحد هؤلاء الرواة طلبة كثيرون، ولم يروِ عنه هذه الزيادة إلا واحد؟

الشيخ: إذا كان هذا ليس من الملازمين له، وليس من المهتمين بحديثه والمرافقين والملازمين له، فهذا قد يكون حديثه منكرًا، كما قرر ذلك الإمام مسلم.

مثلًا: نأتي إلى مثل الزهري وهو حديثه محفوظ، وله طلاب كثيرون يعتنون بحديثه، ويأتي إنسان غريب ويتفرد بزيادة، فهذه زيادة منكرة، وإنْ كان من كبار أصحاب الزهري وتفرد بها فهذه تقبل منه. (١)

(۱) قال الإمام مسلم في "مقدمة صحيحه" (۱/۷): وعلامة المنكر في حديث المحدِّث إذا ما عُرِضت روايته للحديث على رواية غيره من أهل الحفظ والرِّضا، خالفت روايته روايتهم، أو لم تكد توافقها، فإذا كان الأغلب من حديثه كذلك كان مهجور الحديث غَيْر مَقْبُولِهِ ولا مُستَعْمَلِهِ...؛ لأن حكم أهل العلم والذي نعرف من مذهبهم في قبول ما يتفرد به المحدِّث من الحديث أن يكون قد شارك الثقات من أهل العلم والحفظ في بعض ما رووا، وأمعن في ذلك على الموافقة لهم إذا وُجِدَ كذلك، ثم زاد بعد ذلك شيئاً ليس عند أصحابه قُبلَت زيادته.

فأما من تراه يَعْمِدُ لمثل الزهري في جلالته وكثرة أصحابه الحفاظ المتقنين =



لحديثه وحديث غيره، أو لمثل هشام بن عروة وحديثهما عند أهل العلم مبسوط مشترك، قد نقل أصحابهما عنهما حديثهما على الاتفاق منهم في أكثره، فيروي عنهما أو عن أحدهما العَدَدَ من الحديث مما لا يعرفه أحد من أصحابهما، وليس ممن قد شاركهم في الصحيح مما عندهم فغير جائز قبول حديث هذا الضرب من الناس، والله أعلم.اه



# الْعِلَّة (۱) ﴾

## س٢٣: ما معنى العلة غير القادحة، مع التمثيل لذلك؟

ج: هذا الاختلاف لأن أهل الحديث يسمون مجرد الاختلاف علة، لكن يفرقون بين مجرد الاختلاف، هذا الذي يطلقون عليه اسم العلة، وبين العلة القادحة، فالعلة القادحة هي التي تنشأ عن أوهام بعض الرواة، من رفع الموقوف، أو وقف المرفوع، أو علة من العلل الخفية التي لا يعرفها إلا النقاد وفحول المحدثين، وتخفئ على غيرهم، وهي التي يكون الإسناد ظاهره الصحة وفيه علة خفية لا يدركها إلا هؤلاء. (٢)

### (١) العلة لغة: المرض.

واصطلاحًا: هي أسباب غامضة خفية تقدح في صحة الحديث وظاهره السلامة منها. انظر "علوم الحديث" (١/ ٥٠٢) مع "التقييد"، و"فتح المغيث" (١/ ٢٣٦)، و"التوشيح الحثيث" (ص٦٧).

(٢) ولهذا قال أبو عبد الله الحاكم رَحِيُّهُ في "معرفة علوم الحديث" (ص١٤٠):=

وإنما يعلل الحديث من أوجه ليس للجرح فيها مدخل؛ فإنَّ حديث المجروح ساقط واو، وعلة الحديث يكثر في أحاديث الثقات أن يحدثوا بحديث له علة، فيخفىٰ عليهم علمه؛ فيصير الحديث معلولًا، والحجة فيه عندنا الحفظ والفهم والمعرفة لا غير.اه

قال الحافظ رَهِ في "النكت" (٢/ ١٨٦) معلقًا على كلام الحاكم السابق: فعلى هذا لا يسمَّى الحديث المنقطع مثلًا معلولًا، ولا الحديث الذي راويه مجهول أو مضعف معلولًا، وإنما يسمَّى معلولًا إذا آل أمره إلى شيءٍ من ذلك، مع كونه ظاهر السلامة من ذلك، وفي هذا رد على من زعم أن المعلول يشمل كل مردود.اه

قلت: هذا هو الأصل أنّ العلة أسباب خفية تقدح في صحة الحديث، ويكون ظاهر الإسناد الصحة، لكنهم قد يطلقون العلة على غير ذلك؛ ولهذا قال أبو عمرو بن الصلاح رَفِّهُ في "علوم الحديث" (ص٩٢): ثم اعلم أنه قد يطلق اسم العلة على غير ما ذكرناه من باقي الأسباب القادحة في الحديث، المُخْرِجة له من حال الصحة إلى حال الضعف، المانعة من العمل به على ما هو مقتضى لفظ العلة في الأصل؛ ولذلك تجد في كتب علل الحديث الكثير من الجرح بالكذب، والغفلة، وسوء الحفظ، ونحو ذلك من أنواع الحديث.اه قلت: وقد ذكر شيخنا ذلك في أول الجواب: أنّ أهل الحديث يسمون مجرد الاختلاف علة، لكنهم يفرقون بينه وبين العلة القادحة.

وقد ذكر هذا ابن الصلاح، فقال في "علوم الحديث" (ص٩٣): "ثم إنَّ=



ومعرفتهم هذه (۱) تنشأ عن جمع الطرق، ودراستها، ونقدها، ومقارنتها، ومعرفتهم هذه (۱) وأما العلة غير القادحة فهي ما ذكرناه مثل: اختلاف ألفاظ المحدثين التي لا تؤثر في المعنى، فيقولون: الحديث فيه علة؛ لاختلافٍ في ألفاظه، ولكنها لست قادحة.

#### *\$*

= بعضهم أطلق اسم العلة على ما ليس بقادح من وجوه الخلاف، نحو إرسال من أرسل الحديث الذي أسنده الثقة الضابط... اه

(١) يعنى: العلة.

(٢) هذه هي الأمور التي تعرف بها العلة:

١- جمع الطرق؛ ولهذا قال علي بن المديني: الباب إذا لم تجمع طرقه لم تتبين خطؤه. وقال ابن المبارك: إذا أردت أن يصح لك الحديث فاضرب بعضه ببعض.

٢- أنْ تدرس هذه الطرق وتقارن؛ لينظر في اختلاف الرواة، ويعتبر بمكانتهم في الحفظ، ومنزلتهم في الضبط والإتقان.

قال الخطيب رَهِ في السبيل إلى معرفة علة الحديث: أنْ يُجمع بين طرقه، ويُنظر في اختلاف رواته، ويُعتبر بمكانتهم من الحفظ، ومنزلتهم في الإتقان والضبط.اه

انظر "الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع" (٢/ ٢٦، ٤٥٢)، و"علوم الحديث" (ص٨٩-٩٣)، و"فتح المغيث" (١/ ٢٣٦).



س؟ العلم المعافظ ابن حجر في "النكت" مثالًا للعلم التي تكون في السند ولا تقدح في السند ولا تقدح في السند ولا تقدح في السند، وإنما تقدح في المتن (١)؛ فنريد توضيحًا لهذا الكلام؟

ج: أنا ذكرت لكم شيئًا مما ناقشت فيه الدارقطني؛ فإنَّ الحديث إذا كان له طرق صحيحة وله متن وهم بعض الرواة في إسناده؛ فإنَّ هذه العلة تخص

(۱) قال في "النكت" (۲/ ۲۰): فمثال ما وقعت العلة في الإسناد ولم تقدح مطلقًا ما يوجد مثلًا من حديث مدلِّس بالعنعنة؛ فإنَّ ذلك علة توجب التوقف عن قبوله، فإذا وجد من طريق أُخرى قد صرح فيها بالسماع تبيَّن أنَّ العلة غير قادحة.

وكذا إذا اختُلف في الإسناد على بعض رواته؛ فإنَّ ظاهر ذلك يوجب التوقف عنه؛ فإنْ أمكن الجمع بينها على طريق أهل الحديث بالقرائن التي تحف الإسناد تبين أن تلك العلة غير قادحة. اه

(٢) قال في "النكت" (٢/ ٢٢١-٢٢١): ومثال ما وقعت العلة في المتن دون الإسناد ما ذكره المصنف - يعني ابن الصلاح - من أحد الألفاظ الواردة في حديث أنس ولي ، وهي قوله: «لا يذكرون بسم الله الرحمن الرحيم في أول قراءة ولا في آخرها»؛ فإن أصل الحديث في "الصحيحين"، فلفظ البخاري: «كانوا يفتتحون به آفكم تُدِينَ مَن المحديث » اه.

ثم أفاض في الكلام عليه مع جمع طرقه، فمن شاء أنْ يرجع فليرجع إلى الكتاب المذكور.



السند ولا تتعدى إلى المتن (١)، وإذا كان ليس له إلا ذلك الإسناد، أو له أسانيد أخرى لكنها لا تنهضه من الضعف إلى الصحة فهنا تكون العلة موجهة إلى المتن ومُؤثرة فيه. (٢)

وهذا الكلام ليس عند ابن حجر في "النكت"، كأنكم ما تقرؤون في "مقدمة ابن الصلاح"، و"تدريب الراوي"، وما شاكلها، هذا الكلام في "مقدمة ابن الصلاح".

ومثل للحديث الذي تؤثر العلة في إسناده دون متنه بما رواه الثقة يعلى ابن عبيد، عن سفيان الثوري، عن عمرو بن دينار، عن ابن عمر، عن النبي قال: «البيعان بالخيار...» الحديث، فهذا إسناد متصل بنقل العدل عن العدل، هو معل غير صحيح، والمتن على كل حال صحيح، والعلة في قوله: "عن عمرو بن دينار"، إنما هو عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر، هكذا رواه الأئمة من أصحاب سفيان عنه، فوهم يعلىٰ بن عبيد، وعدل عن عبدالله

(١) انظر على سبيل المثال: الحديث الحادي عشر في كتاب "بين الإمامين مسلم والدارقطني".

<sup>(</sup>٢) انظر الحديث الحادي والثلاثون في كتاب "بين الإمامين مسلم والدارقطني" ط/ دار الإمام أحمد.



ابن دينار إلى عمرو بن دينار، وكلاهما ثقة. (١)

لكن هذا الحديث إنما هو عن عبد الله بن دينار، كما رواه الثقات عن عبدالله بن دينار، وقول يعلى بن عبيد: "عن عمرو بن دينار" خطأ. (٢)

(١) وسبب الاشتباه على يعلى اتِّفاقهما في اسم الأب، وفي غير واحد من الشيوخ، وتقاربهما في الوفاة، ولكنْ عمرو أشهرهما مع اشتراكهما في الثقة.اه "فتح

المغنث" (٢/ ٥٥).

\_

<sup>(</sup>٢) انظر "علوم الحديث" (ص٩٩).





س٢٥: يا شيخ، بالنسبة للمعلقات في "البخاري" و"مسلم"، يذكر أهل العلم أنّ ما بين البخاري ومن علق إليه يكون ثابتًا، ثم ينظر في السند من بعد من علق إليه، طيب بالنسبة للمعلقات التي ما وجدنا من وصلها، كيف يكون التعامل معها؟

ج: المعلقات في "البخاري" بعض الناس يعتقدون أنَّ كل ما علقه بصيغة الجزم فهو صحيح إلى ذلك المعلق عنه، وما علقه بصيغة التضعيف فهو ضعيف، لكن الحافظ ابن حجر العليم بهذه الأمور أكثر من غيره يرى أنَّ فيما روي بصيغة الجزم قد يكون فيه الضعيف، وضرب لذلك أمثلة. (٢)

وما روي بصيغة التمريض قد يكون فيه الصحيح، وتكون روايته له

(١) تعريفه هو: أنْ يحذف المصنف شيخه فأكثر. انظر "منهج ذوي النظر" (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر "النكت" (١/ ١٧٥)، وما بعدها.



بصيغة التمريض لا من أجل ضعفه، وإنما لأجل أنه رواه بالمعنى، أو تصرف فيه، هذا فيما يتعلق بالمعلقات في "البخاري"، وأثبتوا الصحة إلى من علق عنه، ويبقى النظر فيمن بعد هذا. (١)

وتعرفون أنَّ الحافظ رَحَالُكُ في "فتح الباري" يصل بعض المعلقات، وفي "تغليق التعليق" يصل بعض المعلقات.

وأنا أقول بناء على هذه القاعدة: لا أذكر الآن حديثًا عجز الحافظ عن تغليقه، ما أذكر، لكن لو فرض أنه عجز عن تغليقه؛ فيكون حكمه حكم المراسيل والمقاطيع، وما شاكل ذلك، يحكم عليها بالضعف؛ لأننا لماذا نحكم على المرسل بالضعف، والمنقطع؟ للجهل بحال الراوي، الساقط(٢) هذا قد يكون ثقة، وقد يكون ضعيفًا، وقد يكون كذابًا إلى آخره، فنجهل

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن كثير رَحِقُهُ في "اختصار علوم الحديث" (۱/ ۱۲۱-۱۲۲): وحاصل الأمر أنَّ ما علقه البخاري بصيغة الجزم فصحيح إلى من علقه عنه، ثم النظر فيما بعد ذلك.

وما كان منها بصيغة التمريض فلا يستفاد منها صحة ولا تنافيها أيضًا؛ لأنه قد وقع من ذلك كذلك، وهو صحيح، وربما رواه مسلم.اه

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ رَحْتُ في "النزهة" (ص٩٠١): وإنما ذُكِرَ التعليق في قسم المردود؛ للجهل بحال المحذوف.اه



حاله.

فلا نحكم له بالصحة إلا إذا عرفنا حال راويه (۱)، وأنه من الثقات أو على الأقل ممن تقبل روايته كراوي الحسن وما شاكل ذلك، إذا لم نجد فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، نمشي على هذه القواعد، ونعامله كمعاملة المراسيل، ونحكم عليه بالضعف.

السائل: الإشكال هو أنَّ ابن الصلاح قبل ابن حجر لما ذكر المعلقات هذه قال: "بالنسبة لما ذكره البخاري بصيغة الجزم فإننا نحكم بالصحة إلى من علقه عنه".

قال: "تحسينًا للظن بالبخاري"، فاستشكلت أنا على المدرس، قلت له: يعني إنما قلنا: إنه صحيح. بناء على أن البخاري يرى أنه ثقة عنده، ويُشكل على هذا أنه قد يقول بعض الأئمة مثلًا: حدثني الثقة. لكن لا نقبل بهذا حتى نعرف من هو هذا الثقة.

الجواب: هو كذلك، وأنتم تعرفون أن الدارقطني ناقشه في أحاديث، لا هي معلقة ولا هي مرسلة، بل موصولة الأسانيد، ومع ذلك أعلها، وإنْ كان قد يكون الغالب أنَّ الصواب مع البخاري ومع مسلم، لكن قد يصيب

<sup>(</sup>١) قال الحافظ رَحَكُ في "النزهة" (ص٩٠١) عن المعلق: "وقد يحكم بصحته إنْ عُرِف بأنْ يجيء مسمَّىٰ من وجه آخر..."اه



أحيانًا.

ولهذا يقال: أحاديث "الصحيحين" تفيد العلم اليقيني أو القطعي؛ لتلقي الأمة لها بالقبول إلا الأحاديث التي انتُقِدت، انتقدها الدارقطني وغيره؛ فإنَّ هذه ليس لها حكم تلك الأحاديث التي تُلُقِّبَت بالقبول، وإنْ كان فيها الصحيح، لكن لا نعطيها حكم الأحاديث التي جزمت الأمة بصحتها. (١)

#### A A A

(۱) قال الحافظ ابن كثير رمض في "اختصار علوم الحديث" (۱/ ۱۲۲) في معرض كلامه عن المعلقات الصحيحة: "وما كان من التعليقات صحيحًا فليس من نمط الصحيح المسند فيه؛ لأنه وسَمَ كتابه بـ"الجامع المسند الصحيح المختصر في أمور رسول الله على وسننه وأيامه"".اه



س٢٦: ما حكم الأحاديث المعلقة عند البخاري المصدرة بصيغة التضعيف؟ وهل توثيق ابن حبان (١) يرد مطلقًا، كما يقول بعض العلماء، أم يقبل أحيانًا إذا توافرت فيه بعض الشروط كما يقول المعلمي (٢) اليماني والألباني؟ (٣)

(۱) وهو الحافظ الإمام العلامة أبو حاتم محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ التميمي البستي، مات سنة (٣٥٤ه). "طبقات الحفاظ" ترجمة برقم (٨٧٩)، و"الوافي بالوفيات" (٢/ ٣١٧)، "النجوم الزاهرة" (٣٤٢).

(٢) هو عبد الرحمن بن يحيى بن علي بن أبي بكر المعلمي العُتُمي اليماني، مات سنة (١٣٨٦هـ).

(٣) قال المعلمي رضي التنكيل" (١/ ٤٣٧ – ٤٣٨): "والتحقيق أنَّ توثيقه على در جات:

الأولى: أنْ يصرح به، كأن يقول: (كان متقنًا)، أو: (مستقيم الحديث)، أو نحو ذلك.

الثانية: أنْ يكون الرجل من شيوخه الذين جالسهم وخبرهم.

الثالثة: أنْ يكون من المعروفين بكثرة الحديث، بحيث يُعلم أنَّ ابن حبان وقف له علىٰ أحاديث كثيرة.

الرابعة: أنْ يظهر من سياق كلامه أنه قد عرف ذاك الرجل معرفة جيدة. الخامسة: ما دون ذلك.



ج: معلقات البخاري في الغالب على ما يأتي فيه بصيغة الجزم أنه صحيح إلى من عُلِّق عنه، الغالب هذا، وقد يأتي في الصيغ المجزوم بها ما هو ضعيف،

فالأولىٰ لا تقل عن توثيق غيره من الأئمة، بل لعلها أثبت من توثيق كثير منهم، والثانية قريب منها، والثالثة مقبولة، والرابعة صالحة، والخامسة لا يؤمن فيها الخلل، والله أعلم".

\* قال العلامة الألباني رَحْكُ "قلت: هذا تفصيل دقيق يدل على معرفة المؤلف رضي وتمكنه من علم الجرح والتعديل، وهو مما لم أره لغيره، فجزاه الله خيرًا، غير أنه قد ثبت لدى بالممارسة أنّ من كان منهم من الدرجة الخامسة فهو على الغالب مجهول لا يُعرف، ويشهد بذلك صنيع الحفاظ، كالذهبي، والعسقلاني وغيرهما من المحققين؛ فإنهم نادرًا ما يعتمدون على توثيق ابن حبان وحده ممن كان في هذه الدرجة، بل والتي قبلها أحيانًا، ولقد أجريت لطلاب الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة يوم كنت أستاذ الحديث فيها سنة (١٣٨٢) تجربة عملية في هذا الشأن في بعض دروس الأسانيد، فقلت لهم: لنفتح على أي راو في كتاب "خلاصة تهذيب الكمال" تفرد بتوثيقه ابن حبان، ثم لنفتح عليه في "الميزان" للذهبي، و"التقريب" للعسقلاني، فسنجدهما يقولان فيه: (مجهول)، أو: (لا يعرف)، وقد يقول العسقلاني فيه: (مقبول)، يعنى: لين الحديث، ففتحنا على بضعة من الرواة تفرد بتوثيقهم ابن حبان، فوجدناهم عندهما كما قلت: إما مجهول، أو لا يُعرَف، أو مقبول". انظر تعليق الألباني على "التنكيل" (١/ ٤٣٨).



وما يورده البخاري بصيغة التمريض، فالغالب عليه الضعف، ولكن هناك صور من هذا التعليق لا تكون ضعيفة.

وليس التعبير عنها بصيغة التمريض من أجل ضعفها، وإنما لأغراض أخرى، منها: أن يكون قد روى الحديث بالمعنى، إلى أغراض أخر تعرف بالتبع والدراسة، وخاصة من الحافظ ابن حجر ومن العراقي، تبين أن هذه الصيغة وإنْ كانت للتمريض أنها لا تضر بهذا الحديث، ولا تحط من درجة صحته.

والبخاري لم يعبر بهذا إشارة إلى التضعيف، وإنما عبر بها من أجل أغراض أخرى، ومنها ما ذكرته وهو أنه قد يروي الحديث بالمعنى أو يختصره فيورده بهذه الصيغة، هذا حسب الاستقراء ليس اصطلاح البخاري، وإنما استقراء الحفاظ، ومنهم الحافظ ابن حجر رها الله الجميع.

<sup>(</sup>۱) قال في "النكت" (١/ ١٧٦ - ١٧٧): الأحاديث المرفوعة التي لم يوصل البخاري إسنادها في "صحيحه" منها: ما يوجد في موضع آخر من كتابه، ومنها ما لا يوجد إلا معلقًا.

فَأَمَا الْأُولِ: فالسبب في تعليقه أنَّ البخاري من عادته في "صحيحه" أنْ لا يكرر شيئًا إلا لفائدة، فإذا كان المتن يشتمل علىٰ أحكام كرره في الأبواب=



بحسبها، أو قطّعه في الأبواب إذا كانت الجملة يمكن انفصالها من الجملة الأُخرى، ومع ذلك فلا يكرر الإسناد، بل يغاير بين رجاله، إما شيوخه أو شيوخ شيوخه، ونحو ذلك، فإذا ضاق مخرج الحديث ولم يكن له إلا إسناد، واشتمل على أحكام واحتاج إلى تكريرها فإنه -والحالة هذه- إما أنْ يختصر المتن أو يختصر الإسناد، وهذا أحد الأسباب في تعليقه الحديث الذي وصله في موضع آخر.

وأما الثاناي، وهو ما لا يوجد فيه إلا معلقًا فهو على صورتين:

إما بصيغة الجزم، وإما بصيغة التمريض.

فَأَمَا اللَّهِلِ: فهو صحيح إلى من علقه عنه، وبقي النظر فيما أبرز من رجاله، فبعضه يلتحق بشرطه.

والسبب في تعليقه له إما لكونه لم يحصل له مسموعًا، وإنما أخذه على طريق المذاكرة، أو الإجازة، أو كان قد خرج ما يقوم مقامه، فاستغنى بذلك عن إيراد هذا المعلق مستوفي السياق، أو لمعنى غير ذلك، وبعضه يتقاعد عن شرطه، وإنْ صححه غيره أو حسنه، وبعضه يكون ضعيفًا من جهة الانقطاع خاصة.

وَإِما الثانكي. وهو المعلق بصيغة التمريض مما لم يورده في موضع آخر فلا يوجد فيه ما يلتحق بشرطه إلا مواضع يسيرة قد أوردها بهذه الصيغة؛ لكونه ذكرها بالمعنىٰ كما نبه عليه شيخنا رضي الله تعالىٰ عنه.

نعم فيه ما هو صحيح، وإنْ تقاعد عن شرطه، إما لكونه لم يخرج لرجاله، أو=



لوجود علة فيه عنده، ومنه: ما هو حسن، ومنها: ما هو ضعيف، وهو على قسمين:

أحدهما! ما ينجبر بأمر آخر.

وثانيهما. ما لا يرتقي عن مرتبة الضعيف، وحيث يكون بهذه المثابة فإنه يبين ضعفه، ويصرح به حيث يورده في كتابه.

ولنذكر أمثلة لما ذكرناه.

قلت: وبعدما ذكر أمثلة ذلك قال (ص١٩١): فقد لاح بهذه الأمثلة، واتضح أنَّ الذي يتقاعد عن شرط البخاري من التعليق الجازم جملة كثيرة، وأنَّ الذي علقه بصيغة التمريض متى أورده في معرض الاحتجاج والاستشهاد فهو صحيح، أو حسن، أو ضعيف منجبر، وإنْ أورده في معرض الرد فهو ضعيف عنده، وقد بينا أنه يبين كونه ضعيفًا، والله الموفق.

ثم قال بعد ذلك: وجميع ما ذكرناه يتعلق بالأحاديث المرفوعة.

أما الموقوفات فإنه يجزم بما صح منها عنده، ولو لم يبلغ شرطه ويمرض ما كان فيه ضعف وانقطاع.

وإذا علق عن شخصين، وكان لهما إسنادان مختلفان مما يصح أحدهما ويضعف الآخر؛ فإنه يعبر فيما هذا سبيله بصيغة التمريض، والله أعلم.

وهذا كله فيما صرح بإضافته إلى النبي ﷺ وإلى أصحابه.

أما ما لم يصرح بإضافته إلى قائل، وهي الأحاديث التي يوردها في تراجم الأبواب من غير أن يصرح بكونها أحاديث فمنها: ما يكون صحيحًا وهو=



أما توثيق ابن حبان: فإذا كان في الشيوخ الذين يعرفهم، كما قال المعلمي وغيره، فتوثيقه لا يقل عن توثيق الأئمة الكبار، وكلامه في الطبقات التي لم يدركها من التابعين وتابعيهم وما شاكل ذلك، فهنا يتوسع رَحْلُكُ؛ ولهذا تعرفون موقف المحدثين من توثيقه لهؤلاء المجهولين (١) رَحُلُكُ، وأنه لا يعتد بهذا التوثيق من ابن حبان رَحَلُكُ.

الأكثر، ومنها: ما يكون ضعيفًا كقوله -في باب اثنان فما فوقهما جماعة ولكن ليس شيء من ذلك ملتحقًا بأقسام التعليق التي قدمناها؛ إذ لم يسقها مساق الأحاديث، وهي قسم مستقل ينبغي الاعتناء بجمعه والكلام عليه وبه، وبالتعليق يظهر كثرة ما اشتمل عليه "جامع البخاري" من الحديث، ويوضح سعة اطلاعه ومعرفته بأحاديث الأحكام جملة وتفصيلًا الشعل.

<sup>(</sup>١) انظر "لسان الميزان" (١/ ١٤).



## الشاذ والمنكر ﴿

## س٧٧: هل يظهر أثر في التفريق بين مصطلح الشاذ والمنكر؟

ج: السلف ما كان عندهم ذاك التفريق الكبير (۱)، لكن المتأخرين دققوا بناءً على قرائن وعلى معرفة وإحاطة، فرقوا بينهما، خاصة الحافظ ابن حجر (۲)، ولا ينبغي أن تقوم ضجة على هذا التفريق؛ لأن النتيجة واحدة

(١) قال الزركشي رمض في "النكت" (٢/ ١٥٦): ومن تأمل كلام الأقدمين من أهل الحديث وجدهم يطلقون النكارة على الحديث الذي يخالف راويه الحفاظ المتقنين. اه

قلت: معنىٰ هذا أنهم يطلقون النكارة علىٰ الشاذ الذي خالف راويه الحفاظ.

(٢) فقال في تعريف الشاذ في "النزهة" (ص٩٨) بأنه: ما رواه المقبول مخالفًا لمن هو أولى منه.

قال: وهذا هو المعتمد في تعريف الشاذ بحسب الاصطلاح.

ثم قال: وإنْ وقعت المخالفة مع الضعيف فالراجح يقال له: المعروف. ومقابله يقال له: المنكر...، وعُرف بهذا أن بين الشاذ والمنكر عمومًا=



المنكر لا يُقبل والشاذ لا يقبل، كلها حكمها واحد.

الحافظ ابن حجر فرق بينهما بأن الشاذ هو مخالفة الثقة للثقات(١)،

= وخصوصًا من وجه؛ لأن بينهما اجتماعًا في اشتراط المخالفة، وافتراقًا في أنَّ الشاذ راويه ثقة، أو صدوق، والمنكر راويه ضعيف.اه

قلت: ومع أنَّ الحافظ فرق بين الشاذ والمنكر، لكنه لم ينف ما وجد في كلام أهل الحديث، من إطلاقهم النكارة على مجرد تفرد الضعيف، بل جعله أحد قسمى المنكر.

قال في "النكت" (٢/ ١٥٢ - ١٥٣): وأما إذا انفرد المستور أو الموصوف بسوء الحفظ، أو المضعف في بعض مشايخه دون بعض بشيءٍ لا متابع له ولا شاهد، فهذا أحد قسمي المنكر، وهو الذي يوجد في إطلاق كثير من أهل الحديث.

وإنْ خولف في ذلك فهو القسم الثاني، وهو المعتمد على رأي الأكثرين؛ فبان بهذا فصل المنكر من الشاذ، وأنَّ كلًّا منهما قسمان يجمعهما مطلق التفرد أو مع قيد المخالفة، والله أعلم.اه

قلت: وتفريق الحافظ لهما سيقوم على استقراء تام لأقوالهم، والرجل مستقرئ لا شك في ذلك، لا سيما وقد قال آنفًا: وهو المعتمد على رأي الأكثرين.

فهذه الأكثرية لا تعرف إلا بذلك، والله أعلم.

(١) انظر تعريفه له بما تقدم قريبًا.



والمنكر هو ما خالف فيه الضعيف الثقات، وكلاهما من قسم المردود(١)،

(١) ولا يصلحان في الشواهد أبدًا.

قال ابن هانئ وَمُلْكُ في "مسائله للإمام أحمد": ترى أنْ يُكتب الحديث المنكر؟ فقال: المنكر أبدًا منكر. قيل له: فالضعفاء؟ قال: قد يحتاج إليهم في وقت.اه

وقال ابن الصلاح رمض في "علوم الحديث" (ص٣٤): ومن ذلك ضعف لا يزول بنحو ذلك؛ لقوَّة الضعف، وتقاعد هذا الجابر عن جبره ومقاومته، وذلك كالضعف الذي ينشأ من كون الراوي متهمًا بالكذب، أو كون الحديث شاذًًا. اه

وقال العلامة الألباني رَحْقُهُ في "صلاة التراويح" (ص٦٦) في معرض كلامه عن رواية راوٍ خالف رواية من هو أولى منه: "ولا شك أنَّ هذه الرواية من النوع الأول -يعني: الشاذ-؛ لأن راويها مخالف لما رواه من هو أولى منه بالحفظ لذلك وأضبط؛ فهي مردودة، ومن الواضح أن سبب ردِّ العلماء للشاذ إنما هو ظهور خطئها بسبب المخالفة المذكورة، وما ثبت خطؤه فلا يعقل أنْ يقوَّىٰ به روايةٌ أخرىٰ في معناها، فثبت أنَّ الشاذ والمنكر مما لا يعتد به، ولا يستشهد به، بل إنَّ وجوده وعدمه سواء.اه

قلت: وبعد هذا فإنه لا يلتفت إلى قول من يقول: "إذا وجد للشاذ متابع أو شاهد انتفىٰ عنه الشذوذ، وصلح للاحتجاج به"، كالتهانوي في "قواعد في علوم الحديث" (ص١٢٤).



وابن الصلاح لم يفرق بين الشاذ والمنكر؛ لأن المسألة سهلة، لكن هؤلاء يجعلون من الحبة قبة، وينفخون فيها، ويكبرونها، ويضخمونها، ويؤلفون فيها المؤلفات، وهؤلاء أهل فتن.

يعني البدع والضلالات والإلحاد والشرور تنهك المسلمين والإسلام، وهم في الشاذ والمنكر وزيادة الثقة... إلخ، يشغلون الناس، لا يتكلمون في البدع والضلالات والكفر والإلحاد والأشياء هذه أبدًا، إنما شغلهم في إثارة الفتن بين أهل العلم والمشتغلين بالسنة، فألفوا المؤلفات في هذه الأشياء، كلها كلام فارغ.(١)

(۱) لا يفهم من هذا تزهيده في علم الحديث، فها هو من فرسان ميدانه، وإنما يتكلم عن عمل هؤلاء الذين أنفقوا فيه الأوقات لإشعال الفتن، واستنقاصهم أئمة في هذا الباب، وأنَّ كلامهم الذي سطروه يعتبر كلامًا فارغًا، فهذا مراده —حفظه الله—فهو يتكلم عما جاءوا به من كلامهم، الذي كان سببًا في غرورهم وغطرستهم، لا عن علم الحديث، فتنبه.



## (۱) التخريج ﴾

## س٧٨: كيف يتدرب طالب العلم على التخريج؟

ج: يبدأ على شيخ يعلمه ثم يمشي إن شاء الله-، وينظر في عمل الألباني في "الصحيحة"، و"الضعيفة"، وينظر في "العلل" لابن أبي حاتم، و"نصب الراية" للزيلعي، و"التلخيص الحبير" لابن حجر، ثم يحتاج إلى معرفة العلل، يعرف الصحيح من الضعيف.

التخريج بدون معرفة وبدون التمييز بين الصحيح والضعيف، وبين المعلل والشاذ وما شاكل ذلك فهذا التخريج لا ينفع، يضر ولا ينفع، فلابد أن يكون عنده أولًا أصول، وعنده معرفة وتمييز بين الصحيح والضعيف، دراسة كتب العلل، وكتب الرجال، وكتب التخريج، وما شاكل ذلك، ولا يتصدى للتخريج وهو جاهل؛ فإن هذا ضرره أكبر من نفعه.

(۱) وتعريفه: هو الدلالة على موضع الحديث في مصادره الأصلية التي خرجته بسنده، ثم بيان مرتبته عند الحاجة. انظر "أصول التخريج ودراسة الأسانيد" (ص٠١)، و"التأصيل لأصول التخريج وقواعد الجرح والتعديل" (ص٢٥).



فالعلم في الإسلام مشترط في كل عمل، والإحسان في كل شيء "إن الله عزوجل كتب الإحسان على كل شيء" (١)، حتى في ذبح الدجاجة وغيرها لابد أن يحسن الذبح، كيف في عرض العلم؟ العلم الذي تقوم عليه حياة المسلمين لابد أنْ يكون عندك خبرة وعلم فيما تكتب فيه.



(١) رواه مسلم برقم (١٩٥٥) من حديث شداد بن أوس ريايت.



### س٢٩: وضحوا لنا المتابعة التامة والقاصرة؟

ج: المتابعة التامة: هي أن يتابع هذا الذي يُرئ أنه تفرد وأغرب بالرواية أنْ يتابعه شخصٌ أو أشخاص في شيخه الذي ظُن أنه تفرد عنه بتلك الرواية، فإذا جاءت المتابعة له في نفس شيخه ثم استمر الإسناد هكذا إلى الصحابي إلى النبي على، فهذه هي المتابعة التامة.

والمتابعة القاصرة: أن تكون في شيخ شيخه فما فوقه إلى الصحابي، هذه تسمى قاصرة؛ لأنها قاصرة عن التامة، فالتامة من أول الإسناد إلى نهايته، والقاصرة تكون في جزء من الإسناد؛ فهي قاصرة بهذا الاعتبار.(١)

(١) ويستفاد منها التقوية. "النزهة" (ص٠٠١).

ولا اقتصار في هذه المتابعة، سواء كانت تامة أم قاصرة على اللفظ، بل لو جاءت بالمعنى لكفت، لكنها مختصة بكونها من رواية ذلك الصحابي.

وإنْ وُجِدَ متن يروى من حديث صحابي آخر يشبهه في اللفظ أو في المعنى فقط فهو الشاهد...، وخص قوم المتابعة بما حصل باللفظ سواء كان من رواية ذلك الصحابي أم لا، والشاهد بما حصل بالمعنى كذلك، وقد تطلق المتابعة على الشاهد وبالعكس، والأمر سهلٌ.

واعلم أن تتبع الطرق من الجوامع والمسانيد والأجزاء لذلك الحديث الذي يُظَنُّ أنه فرد ليُعلَم هل له متابع أم لا؟ هو الاعتبار –أي: يسمىٰ بذلك-=

(18)

س٣٠: تسمع هذه الأيام بعض الناس يفرقون بين منهج المتقدمين ومنهج المتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها، فنرجو منكم أن تبينوا صحة هذا القول من خطئه، وجزاكم الله خيرًا.

ج: قد كفانا الجواب وشفى الأستاذ أحمد الزهراني (1) وفقه الله في كتابه "نقد مجازفات المليباري" (1) ناقش فيه هذا الجاهل المتعالم ألا وهو حمزة المليباري، يعني: من صغره وهو يستعلي على العلماء وعلى الكتب، ويضع مناهج فاسدة، وهذا إنسان صاحب هوى.

المتأخرون سائرون على منهج المتقدمين، وأضافوا التعاريف وما شاكلها؛ تقريبًا لهذا العلم إلى أفهام طلاب العلم، السلف ما كانوا يُعَرِّفون، لكن هؤلاء عرَّفوا؛ ليفهم الطلاب، ساعدوا الطلاب على الفهم فقط، فعرفوا الصحيح، وبينوا شروطه، ووضحوها، وأشياء من هذا النوع، لا تزيد علم السلف إلا قوة، لا تهدمه ولا تخالفه.

<sup>=</sup> وقول ابن الصلاح: "معرفة الاعتبار والمتابعات والشواهد قد يوهم أنَّ الاعتبار قسيم لهما وليس كذلك بل هو هيئة التوصل إليهما". "النزهة" (ص١٠٠-١٠١).

<sup>(</sup>١) هو الدكتور أحمد بن صالح الزهراني.

<sup>(</sup>٢) وله كتاب آخر ناقش فيه بعض المتأثرين بهذا الفكر، وعنوانه: "حبذا كيس الحافظ" وهو كتاب جيد، فجزاه الله خيرًا.



لكن هؤلاء نشأوا وهم صغار، هكذا وأفهامهم منحرفة، ويتصورون كل شيء بالمقلوب؛ فخرجوا يقولون: متقدمين ومتأخرين، وإمامهم هذا الجاهل، كان وهو يحضر في رسالة أظنها: (المقصد الأحمد في زوائد الإمام أحمد)، قفز منه إلى "مسلم"، وجاء إلى باب كامل فيه عشرة أسانيد، قال: "ما تصلح في المتابعات ولا في الشواهد والشواهد التي من الخارج كلها ليست بصحيحة"، وخالف أكثر من عشرين عالمًا يصححون هذه الأحاديث، وهو جاهل.

أنا لما رأيت هذه المجازفات ووضعه منهجًا لمسلم، لما رأيت هذه المجازفات من هذا الرجل كتبت إليه نصيحة، فرد عليَّ بالكذب والدجل، قلت: هذا وراءه شيء، هذا من تلاميذ أحمد أمين والغزالي(١)، ولكن

(۱) والغزالي، وأحمد أمين متأثران بالمدرسة العقلية الحديثة في تقديم العقل على النقل، وقد رد على هؤلاء وغيرهم ممن أصيبوا بلوثة الاعتزال والعقلنة جماعة من أهل السنة، وشيخنا له كتابات متفرقة في ذلك، وله كتاب خاص في الرد على الغزالي بعنوان: "كشف موقف الغزالي من السنة وأهلها ونقد بعض آرائه"، وتناول أحمد أمين وغيره في كتابه "حجية خبر الآحاد في العقائد والأحكام"، وكذلك شيخنا الوادعي في مقدمة كتابه "الصحيح المسند من دلائل النبوة"، والشيخ محمد أبو شهبة في كتاب له بعنوان "دفاع عن السنة النبوية"، وغيرهم من العلماء الغيورين على سنة رسول الله على.

الأسلوب يختلف؛ هم يواجهون، وهو يدمر ويخرب تحت ستار المدح، هذا من ورائه الصوفية، هنا في مكة جماعة علوي (١)، وهو من تلاميذ الغزالي، وأحمد أمين؛ لأنه درس في مصر.

فلاحظت ووجدت أنَّ له علاقة بصوفي خطير في مكة من ورائه، ثم فضحه الله، فذهب من هنا إلى الجزائر عند شيخه الغزالي، وأقام مدةً يخرب هناك، ذهب للأردن أقام سنةً أو سنتين، وما رأى الألباني ولا يستطيع أن يراه؛ لعداوته له؛ لأن أصله صوفي، ثم صار عقلانيًّا من تلاميذ الغزالي، وهو يشوش على "صحيح مسلم"، وبعد ذلك توجه إلى علوم الحديث يشوش عليها؛ لأن هؤلاء أفراخ الغرب متجهين إلى علوم الإسلام؛ ليخربوا فيها، ويفسدوا عقول المسلمين، ويشككوا في أصولهم وعلومهم.

الترابي (٢) يشكك في كثير من الأشياء، في الأحاديث، وفي أصول الفقه، وفي التفسير، و... إلخ، وهؤلاء يمموا شطر المصطلح، كلهم موجهون لحرب العلوم الإسلامية، هذا أنا أعتبره خائنًا مدسوسًا لمحاربة السنة وعلومها، ويدعى التحقيق وهو كذاب.

أخيرًا أنا ناقشته في "صحيح مسلم" في منهج مسلم في ثلاثة كتب أو

<sup>(</sup>١) هو علوي المالكي، صوفي، بل من رؤوسهم، وقد هلك.

<sup>(</sup>٢) هو حسن الترابي السوداني، رجل عقلاني منحرف عن الصراط المستقيم.



أربعة، منها: "منهج مسلم في ترتيب صحيحه" هو -يعني المليباري- وضع منهجًا ينسف ما بعد الطريق الأولى في الباب، ما بعد الحديث الأولى ينسفه كله، ويقول: "إذا رأيت مسلمًا يقدم ما يستحق التأخير، ويؤخر ما يستحق التقديم فاعلم أنَّ هناك شيئًا".

يعني: وجود علة، ويدندن حول هذه القضية.

فمؤدى منهج هذا الخبيث: أنْ نطمس ما هو صحيح مما أورده مسلم في "صحيحه" إلا الحديث الأول، وما عداه ما أخرها إلا لأن فيها عللًا، بل كَرَّ علىٰ باب بكامله فنسفه كله من أوله إلىٰ آخره بمنهجه الفاسد، ماذا يبقىٰ لـ"صحيح مسلم"؟ يصبح كتاب علل. (١)

(۱) وقد ناقشه شيخنا في ذلك الكتاب بما شكره عليه علماء أهل الحديث وغيرهم من أهل السنة، فجزاه الله خيرًا، ومما قاله في بداية ذلك الكتاب: الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه. أما بعد:

فقد وصل إليَّ بحثُ، وهو جزء من رسالة في مرحلة الدكتوراة يحضِّرها أحد الطلَّاب بالدراسات العليا بجامعة أمِّ القرئ بمكة المكرمة، وهو حمزة المليباري، وموضوعها: (تحقيق وتخريج القسم الثاني من "غاية المقصد في زوائد المسند")، تناول في هذا البحث حديثي: ابن عمر، وابن عباس اللَّذين=

خرَّ جهما الإمام مسلم رَحْكُ في "صحيحه" (٢/ ١٠١٣ - ١٠١٤) من طرق في غاية الصحة، ومدارها على أربعة من كبار أصحاب نافع مولى ابن عمر وللله ، ولفظ حديث ابن عمر: «صلاةٌ في مسجدي خيرٌ من ألف صلاة فيها سواه إلا المسجد الحرام»، وحديث ابن عباس بمعناه، وشرع في تضعيفهما وتوهينهما قائلًا عن طرقهما: "إنها كلها منتقدة معللة"، ويقول عن مسلم: "إنه لم يخرّجهما في الأصول ولا في المتابعة، وإنما أوردها في "الصحيح" للتنبيه علىٰ عللها\*"

واستدل على رأيه هذا بقول الإمام مسلم رَحْكُ في مقدمة "صحيحه" (١/ ٥٩): "وسنزيد إن شاء الله تعالىٰ شرحًا وإيضاحًا في مواضع من الكتاب عند ذكر الأخبار المعلَّلة إذا أتينا عليها في الأماكن التي يليق بها الشرح والإيضاح إن شاء الله تعالى".

ثم أضاف وجهين من الأدلة في زعمه، يستدل بهما علىٰ أنَّ الإمام مسلمًا رَهِ اللَّهُ لَمُ يُورِدُ هَذَينِ الحديثينِ مَن تلكُ الطرقِ الصحيحة، لا في الأصول ولا ا في المتابعة، فهي غير صالحة لذلك، وإنما أوردها للتنبيه على عللها.

\* وطبَّق هذا المنهج على حديث صحيح لم يسبقه أحد إلى تعليله، وهو حديث شعبة عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عمر -(انظر ص١١٨-١١٩ من هذا البحث)- علمًا بأنه لم يمنعه من كثرة التطبيق إلا عجزه، وقد ظنَّ أنَّ هذا الحديث صالح للتطبيق فخاب ظنُّه، وانظر إبطال قوله في هذا الحديث (ص١٢٧-١٢٩)

من هذا البحث.



ثم عقّب تلك الأدلة -في زعمه- بقوله: "ولما أن الإمام مسلمًا رَهِ أخرج هذا الحديث من وجوه صحيحة، واتّفق (كذا) عليها الإمام البخاري في "صحيحه"، ولم يقصد بإخراج هذه الطرق المعلّلة والمنتقدة المتابعة، لم يتجه إليه الطعن إن شاء الله".

يقصد أنَّ الإمام مسلمًا أقام الدليل على أنَّ طرق حديثي ابن عمر، وابن عباس معللة منتقدة، ولا تصلح في الأصول ولا في المتابعة بهذا الترتيب، فحيث قدم حديث أبي هريرة من وجوه صحيحة، وأخَّر حديثي ابن عمر، وابن عباس؛ فإنَّ هذا الترتيب بالتقديم والتأخير برهان واضح على صحة ما قدم وضعف ما أخَر، ولو جاء المتأخر من وجوه أقوى من المتقدم، وهذا هو الذي وعد به الإمام مسلم من الشرح والإيضاح في نظر هذا الباحث.

وكنت قد ناقشت في رسالتي "بين الإمامين" كلام الدارقطني والإمام البخاري والنسائي وعياض –رحمهم الله- مناقشة علمية قائمة على الحجج القوية، وانتهيت في مناقشتي إلى تصحيح الحديثين وسلامتهما من العلل، فذكر الباحث مناقشتي هذه وأثنى على رسالتي، ثم قال:

"والأمر الوحيد الذي استدعىٰ انتباهي هو مخالفة الشيخ لما اتَّفق الإمام البخاري والدارقطني والنسائي والقاضي عياض علىٰ إعلالهم حديث نافع، ثم إنَّ مسلمًا لم يُشِر إلى تصحيحه ذلك الحديث –حديث نافع وحديث ابن عباس عن ميمونة – بأيِّ وجه من الوجوه، وللقارئ أنْ يفهم من هذا الكلام ما يمكنه إدراكه.

فقد أعرضت عن مناقشته سابقًا وسوف أناقشه فيما يأتي إن شاء الله".



ثمَّ مضىٰ الرجل في مناقشتي ودراسة بعض الأسانيد دراسة غريبة بعيدة عن المنهج العلمي، وفي نهاية هذه المناقشة وصل إلى نتيجة، وما أصعبها وأشد وقعها عل النفس، وهي قوله: "ثمَّ فضيلة الشيخ ذكر شواهد للحديث لا يحتاج إليها، مع أنَّ الشواهد كلها منتقدة، وقد بينتها في تعليقي السابق، والله أعلم".

## فناقشته فيما طرحه في هذا البحث:

أولا: فيما تعلَّق به من كلام مسلم، وهو قوله: "وسنزيد -إن شاء الله تعالى-شرحًا وإيضاحًا".

حيث رأى أنَّ هذين اللفظين: "الشرح والإيضاح" إنما يتمثلان في ترتيبه للأحاديث؛ فحديث أبي هريرة ما قدَّمه إلا لأنه صحيح، وما أخَّر حديثي ابن عمر وابن عباس إلا لأنَّ طرقهما معلَّلة منتقدة.

فأدركتُ ما في هذا الاتّجاه من خطر، وأنّ مقتضاه أنّ ما ساقه مسلم في أول كل باب فهو صحيح، وأنّ ما أخّره ولو جاء من طرق فهو معلّ بحيث لا يصلح في المتابعات، وما هذا الباب إلا مثال لتطبيق هذه القاعدة ، فناقشته في أمر لا يُطاق، فأي مسلم يعرف مكانة سنة رسول الله على يهون عليه أن يرئ من يُقعد صن حيث يدري أو لا يدري لنسف ثاني أصح الكتب بعد كتاب الله، بحيث لا تستثني هذه القاعدة إلا الأحاديث الأوائل، كمن يحاول قذف قنبلة مثل قنبلة هيروشيما على مدينة من أرقى المدن، ويقول في هدوء ورفق: "لا تخافوا من تدمير هذه القنبلة؛ فإنها سوف تبقي في كلّ بيت وأسرة أوائلها وأقوى وأصح أفرادها"، ثم يصرّ ويصرّ على قذفها.

\* وقد خُيِّل إليه.



واجهتُ هذا الاتجاه الخطير بصبر، وناقشته في هذه القاعدة التي يدَّعي جهلًا -علىٰ أحسن أحواله- أنه استفادها من كلام مسلم، وبينت بطلانها من وجوه عديدة من تصريحات مسلم ومن واقع "صحيحه"، ومن كلام أئمة هذا الشأن ومواقفهم، راجع ردِّي عليه من (ص٤-٩)، وفيها ما يقنع طالب الحق. فلما رآها حُججًا دامغة لم يستطع الإجابة عليها لم يرجع إلى الحق ولم يستسلم له، فتحايدها في جوابه الجديد، وأخذ يؤكِّد تلك القاعدة الباطلة بخلف الكلام ورديئه، وبكلام ينقله عن العلماء لا صلة له بهذه القنبلة المدمرة، وحاشاهم ثم حاشاهم، وبرَّأهم الله أنْ يقولوا أو يفكروا فيما يشير الى مثلها، فضلًا أنْ يقولوا ما يؤيدها، ولو رأوها لكانت لهم مواقف صارمة من واضعها، وَلاَ قاموا الدنيا وأقعدوها، وسيأتي ذكر مواقفهم من هذا الكتاب العظيم "صحيح مسلم" رَلِّهُ.

## ثانيًا: ناقشته في كلامه على أسانيد الحديثين وتعليلها:

رأيت منهجًا غريبًا في أسلوبه، فرأيته يحاول جاهدًا مِنْ رفع شأن الأسانيد إذا كانت خارج "صحيح مسلم"، ويترك ما قيل فيها من خدش، ويذكر ما قيل من خدش في بعض رجال مسلم، ويقتصر على بعض ما قيل من مدح في الجبال من رجال مسلم، ورأيت روح حب الغلب قد سيطرت على بحثه، كأنّه في ميدان من ميادين المباريات، ورأيته يدّعي أنّ البخاري، والدارقطني، والنسائي، والقاضي عياضًا قدِ اتّفقوا على تعليل طرق حديثي ابن عباس، وابن عمر؛ فناقشته في هذه الدعوى، وبينت الفوارق بين انتقاداتهم، بحيث لا يصح إطلاق دعوى الاتفاق، وأنّ شبههم ضعيفة على جلالتهم، انظر ردّي=

عليه من (ص١٧ - ٢٤).

وانظر ردِّي عليه عمومًا إلى آخره في مناقشته في الرجال، وفي القضايا الأخرى، وبعد كل ما وقع منه من ادِّعاءٍ على الإمام مسلم، وبعدما وقع منه من أخطاء، وبعد إجهازه على كل طرق حديثي ابن عمر، وابن عباس، جاء بطامَّةٍ كبرى على شواهد الحديثين، فقال: "إنها كلها منتقدة معلَّلة"، وأنه قد بينها في تعليقه على الحديث السابق.

أي: إنه قضي على الشهود قبل أن يؤدُّوا شهادتهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

فلما وقفتُ على هذه النتيجة طلبت منه تعليقه الذي فعل فيه ما فعل بهذه الشواهد، فأدرك أنَّ تلك النتيجة لا تُطاق، فمسح عبارة: (كلّها)، وطبع بدلها كلمة: (بعضها)، وعلَّق في الحاشية بالكلام الآتي: "قد أخطأت خطأً فاحشًا في قوله: (كلَّها منتقدة)؛ لأن حديث أبي هريرة صحيح متفق عليه، وحديث جبير بن مطعم حسن لغيره، أمَّا حديث جابر وابن الزبير فهما منتقدان، كما في التعليق السابق".

وفي كلامه هذا تخفيف من هول النتيجة نوعًا ما، رغم إصراره على تعليل بقية أحاديث الباب إلى جانب طرق حديثي ابن عباس، وابن عمر في "صحيح مسلم"؛ فبيَّنتُ له أنَّ هذه الأحاديث قدِ ادُّعىٰ فيها التواتر، وأنه قد خالف بتعليله لها ثلاثة عشر إمامًا من أئمة الحديث. انظر (ص٧٧-٨٠) وما بينهما إنْ شئت.

\* بل يزيد عددهم على خمسة عشر.



مع أنَّ هذا العرض لا يعطيك الحقيقة كاملة، فاقرأ الرد عليه وستقف إن شاء الله - منه على مكانة هذه الأحاديث التي انتقدها وعلَّلها، وخالف فيها أئمة الحديث الذين صحّحوها، وترئ بُعْدَه عن مناهج علماء الإسلام المنصفين، والذين تشبَّعوا بحبّ السنة واحترامها.

ثُمَّ اطَّلعت على الأوراق الأخيرة التي ضعَف فيها الشواهد، فإذا به يعلق على حديث عبد الله بن الزبير الذي خرَّجه الإمام أحمد في "المسند"، وأورده الهيثمي في "غاية المقصد في زوائد الإمام أحمد"، والذي صححه عشرة من العلماء، وصحح شواهده علماء آخرون كثير والعدد، فترك تخريجه من "مسند أحمد" الذي هو أهمُّ عمله.

وبدل أنْ يكتب عليه بضعة أسطر في بيان درجته، وذِكْر أئمة الحديث الذين صححوه، وذِكْر شواهده التي ترفع من شأنه، فإذا به يستطرد في سبع صحائف من القطع الكبير -لعلّها تبلغ إحدى عشرة صحيفة - يناقش العلماء ويصاولهم ويضعف ما صححوه، ويناقش حتى الدارقطني إذا لَانَ، فرجَّح بعض الطرق، وبأساليب تدلّ -والله - على ضعفه، وعلى عدم معرفته في الوقت نفسه بطرق تحقيق المخطوطات، وبقواعد المحدِّثين في التصحيح والتضعيف وغيرهما، ثُمَّ لمَّا وصل إلى حديث ابن عمر رقم (٥٠٠٠) من شاية المقصد من طريق عطاء عنه: « صلاة في مسجدي أفضل من ألف صلاة في السواه...» الحديث، الذي أشار مؤلِّف "غاية المقصد" -وهو الهيثمي - إلى صحته، لمَّا وصل إليه كرَّ عليه بالأسلوب نفسه.



وناقشته في هذا الكتاب -أعني "منهج مسلم في ترتيب صحيحه" - فردَّ عليه بكتاب اسمه: "التوضيح"، فرددت عليه بـ"التنكيل".

فبدل أنْ يتبع منهج المحققين فيكتفي ببضعة أسطر؛ لئلا يثقل الكتاب الذي يحققه ويخرج حديث ابن عمر من "صحيح مسلم"، كما أشار إليه المؤلف الهيثمي، ويشد به أزر حديث عطاء، بَدَلَ أنْ يسير على هذا المنهج العلمي المعقول المقبول المسلَّم به في الأوساط العلمية، يخرج بعيدًا عن مجال عمله، ويصول ويجول في صفحات كثيرة؛ يشتّت فيها أحاديث صححها جمهرة من علماء الحديث، وادَّعَىٰ بعضهم فيها التواتر، ويمزقها أشلاء، ضاربًا باحترام العلماء لها وتصحيحهم إيَّاها عرض الحائط.

ومع كلّ هذه الأفاعيل الشنيعة، والتحديات الخطيرة لأقوال العلماء ومواقفهم، يستنكر عليَّ تصحيح حديثيَّ : ابن عمر، وابن عباس في "صحيح مسلم"، والذي وافقني فيه معظم المحدثين، ويستبيح لنفسه مخالفة خمسة عشر عالِمًا بل أكثر، والحق معهم، والأدلة والحجة في جانبهم، ويصف منهجه بأنه منهج علمي، فللقارئ أنْ يتصور إلى أي حدِّ بلغ به الغرور، كما يقال.

أقول: وقد ناقش المليباري نقاشًا علميًّا رصينًا، وإني لأنصح طلبة العلم بقراءة هذا الكتاب؛ كي يعرفوا شُبه القوم، ويعرفوا كيفية دحضها بالحجة الدامغة، فجزئ الله شيخنا خير الجزاء، وأوفاه على ما قدم ويقدم من الذب عن كتاب الله وسنة رسوله على.



وهناك ردٌّ علىٰ المليباري قبل كتابيَّ المذكورين.

هذا يكفي العاقل المنصف، وهو يثرثر، ومن ورائه أناس يثرثرون، كتب كتابًا ملأه بالأكاذيب والتباهي، والتعالي، والطعن في كل من يكتب في هذا العصر، كلهم ما يفقهون، ومن عهد الخطيب البغدادي<sup>(۱)</sup>، ويمكن من عهد الدارقطني إلى الآن كلهم ما يفهمون، ما يفهم إلا هو وأتباعه من الجهلة والسفهاء! فلا تغرنكم هذه الدندنة.

اقرؤوا كتاب أحمد الزهراني -جزاه الله خيرًا-: "نقد مجازفات المليباري"، أجاد فيه جزاه الله خيرًا.

A. A. A.

(۱) هو الخطيب الحافظ الكبير الإمام محدث الشام والعراق أبو بكر أحمد بن علي ابن ثابت بن أحمد بن مهدي البغدادي، مات سنة (٢٩٣ه). "العبر" (٢٥٣/٣)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١٠١٥).



س٣١: يقول بعض الشباب: كما أننا نقلد الشيخ الألباني في أغلب الأحاديث، كذلك يجوز تقليد أئمة الجرح والتعديل في عصرنا مطلقًا، هل هذا الكلام صحيح؟

ج: الشيخ الألباني وقبله علماء أكبر منه، مثل: أبي داود (۱)، والترمذي (۲)، والنسائي، الناظر في كلامهم، وأحكامهم على الأحاديث بين أمرين:

إما أنْ يكون جاهلًا لا يمكنه أنْ يصحح أو يضعف؛ هذا يقلد.

وإما إنسان متمكن، طالب علم قوي، عالم متمكن من التمييز بين الصحيح والضعيف، الصحيح والضعيف، عنده قدرة تؤهله لهذا التمييز بين الصحيح والضعيف، يدرس تراجم الرجال، ويدرس العلل، وكذا وكذا؛ لتكون النتيجة هي موافقة هذا الإمام أو مخالفته، في ضوء البحث العلمي القائم على المنهج الصحيح، وطرق أهل الجرح والتعديل، نعم.

ثم التقليد في الجرح والتعديل هذا شأنه، يعني: لو أنَّ إنسانًا لا يتمكن من العلم وقف على كلام للبخاري، أو لمسلم، أو لأبي داود: فلان كذاب، فلان سيء الحفظ، فلان واه، فلان متروك، فلان كذا، وما وجد أحدًا

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) تقدمت ترجمته.



يعارضه، يقبل كلامه؛ لأنه خبر من الأخبار، يقبله؛ لأنه خبر من الأخبار، وقبول أخبار الثقات أمرٌ ضروري لابد منه. (١)

(۱) قال العلامة ابن الوزير اليماني وَ الله قاعدة في التصحيح معلومة الفساد أنَّ الحديث صحيح، يجب قبول قوله بالأدلة العقلية والسمعية الدالة على قبول خبر الواحد، وليس ذلك بتقليد، بل هو عمل بما أوجبه الله تعالى من قبول خبر الثقات. اه

وقد سُئل العلامة الصنعاني عن قول ابن الوزير كما في "إرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد" (ص٢٤-٢٦)، فكان الجواب منه بما يلي:

"رسم الحافظ ابن حجر رمّ الله قي كتابه "نخبة الفكر" الحديث الصحيح بأنه ما نقله عدل تام الضبط متصل السند غير معلل ولا شاذ وقال: وهو الصحيح لذاته. وقريب منه رسم ابن الصلاح وزين الدين بأنه: ما اتصل إسناده بنقل عدل ضابط عن مثله من غير شذوذ ولا علة قادحة، إذا عرفت هذا فهذه خمسة قيود: ثلاثة وجودية واثنان عدميان وكلها إخبار. كأنه قال: الثقة حين قال: حديث صحيح، هذا الحديث رواته عدول مأمونُو الضبط متصل إسنادهم، لم يخالف فيه الثقة ما رواه الناس وليس فيه أسباب خفية طرأت عليه تقدح في صحته، وحينئذ فقول الثقة: "صحيح" يتضمن الإخبار بهذه الجمل الخمس، وقد تقرر بالبرهان الصحيح أن الواجب أو الراجح العمل بخبر العدل والقبول له، وتقرر أن قبوله ليس من التقليد؛ لقيام الدليل على قبول خبره، فالتصحيح مثلا والرواية للخبر قد اتفقا أنهما إخبار، إما بالدلالة المطابقية،=



أو التضمنية، أو الالتزامية.

أما قبول خبره الدال بالمطابقة فلا كلام فيه، كقوله: "زيد قائم" أما قبول خبره الدال بالتضمن أو الالتزام فيدل على قبوله أنهم جعلوا من طرق التعديل حكم مشترط العدالة بالشهادة، وعمل العالم المشترط لها رواية من لا يروي إلا عن عدل؛ فإنهم صرحوا في الأصول وعلوم الحديث أن هذه طرق التعديل ومعلوم أن دلالة هذه الصور على عدالة الراوي والشاهد التزامية، فقول الثقة: "حديث صحيح" يتضمن الإخبار بالقيود الخمسة والرواية لها، ولا يقال: إن إخباره بأنه صحيح إخبار على ظنه بحصول شرائط الصحة عند ظنه، كما يدل له أنه صرح زين الدين وغيره بأن قول المحدثين: "هذا حديث صحيح" أي: فيما يظهر لنا عملًا بظاهر الإسناد، لا أنه مقطوع بصحته في نفس الأمر؛ لأنا نقول: إخبار الثقة بأن زيدًا عدل إخبار عن ظنه بأنه آت بالواجبات، مجتنب للمقبحات، بحسب ما رآه من ذلك، وأخبر مع جواز أنه في نفس الأمر غير مسلم، لكن هذه التجويزات لا يخاطب بها المكلف.

فإن قلت: من شروط الصحيح السلامة من الشذوذ والعلة، وليس مدرك هذين الأمرين الإخبار، بل تتبع الطرق والأسانيد والمتون، كما أشار إليه السائل؟

قلت: أما أولا فالشذوذ والإعلال نادران والحكم للغالب لا للنادر، ألا ترى أن الراجح العمل بالنص وإن جوز أنه منسوخ عملا بالأغلب وهو عدم النسخ وبرهان ندورهما يعرف من تتبع كلام أئمة الحديث على طرق الأحاديث من مثل "البدر المنير" وتلخيصه؛ فإنهم يتكلمون على ما قيل في=



الحديث، فتجد القدح بالشذوذ والإعلال نادرًا جدا، بل قال السيد محمد بن إبراهيم في "التنقيح": "ظاهر الحديث المعل السلامة من العلة حتىٰ تثبت العلة بطريق مقبولة".

أما ثانيا: فقول الثقة: "هذا صحيح"، أي: غير شاذ ولا معلل، إخبار بأنه لم يقع في رواته راو ثقة خالف الناس فيه ولا وجدت فيه علة تقدح في صحته، وهذا إخبار عن حال الراوي بصفة زائدة على مجرد عدالته وحفظه، أو حال المتن بأن ألفاظه مصونة عن ذلك وليس هذا خبرًا عن اجتهاد، بل عن صفات الرواة والمتون؛ فإنه إخبار بأنه تتبع أحوال الرواة حتى علم من أحوالهم صفات زائدة على مجرد العدالة، وفي التحقيق هذا عائدة إلى تمام الضبط وتتبع مروياتهم حتى أحاط بألفاظها، فالكل عائد إلى الإخبار عن الغير لاعن الاجتهاد الحاصل عن دليل ينقدح له منه رأى.

وأنت إذا نظرت إلى الأئمة النقاد من الحفاظ كالحاكم أبي عبدالله، وأبي الحسن الدارقطني، وابن خزيمة ونحوهم كالمنذري، وتصحيحهم لأحاديث، وتضعيفهم لأحاديث واحتجاجهم على الأمرين مستندا إلى كلام من تقدمهم كيحيى بن معين، وأحمد بن حنبل، وأبي عبدالله البخاري، ومسلم، وغيرهم من أئمة هذا الشأن، وأنه ثبت له عنهم أو عن أحدهم أنه قال: "فلان حجة" أو: "ثبت" أو: "عدل"، أو نحوها من عبارات التعديل، وأنهم قالوا في غيره: "إنه ضعيف" أو: "كذاب" أو: "لا شيء" أو نحوها، ثم فرعوا على هذه الروايات صحة الحديث أو ضعفه باعتبار ما قاله من قبلهم؛ فإنه تجنب ابن إسحاق من تجنبه من أهل الصحاح بقول مالك فيه مع أن ابن ا

إسحاق إمام أهل المغازي، وقدحوا أيضا في الحارث الأعور بكلام الشعبي فيه ولم يلقوا ابن إسحاق ولا الحارث، بل قبلوا كلام من تقدم فيهم من الأئمة وإذا حققت علمت أن تصحيح البخاري ومسلم وغيرهما مبني علىٰ ذلك، وكذلك تضعيفهما فإنهما لم يلقيا إلا شيوخهما من الرواة وبينهم وبين الصحابة وسائط كثيرون اعتمدوا في ثقتهم وعدمها على الرواة من الأئمة قبلهم فلم يعرفوا عدالتهم وضبطهم إلا من أخبار أولئك الأئمة فإذا كان الواقع من مثل البخاري في التصحيح تقليدًا؛ لأنه بناه على إخبار غيره عن أحوال من صحح أحاديثهم كان كل قابل لخبر من تقدمه من الثقات مقلدا، وإن كان الواقع من البخاري من التصحيح اجتهادا مع ابتنائه على خبر الثقات فليكن قولنا بالصحة لخبر البخاري المتفرع عن إخبار الثقات اجتهادًا؛ فإنه لا فرق بين الإخبار بأن هؤلاء الرواة ثقات حفاظ وبين الإخبار بأن الحديث صحيح إلا بالإجمال والتفصيل، وكأنهم عدلوا عن التفصيل إلى الإجمال اختصارًا وتقريبًا؛ لأنهم لو أعقبوا كل حديث بقولهم: "رواته عدول حافظون رووه متصلا ولا شذوذ فيه ولا علة"؛ لطالت مسافة الكلام وضاق نطاق الكتاب الذي يؤلفونه عن استيفاء أحاديث الأحكام، فضلًا عما سواها من الأخبار، علىٰ أن هذا التفصيل لا يخلو عن الإجمال؛ إذ لم يذكر فيه كل راو علىٰ انفراده بصفاته، بل في التحقيق أن قولهم: "عدل" معدول به عن آت بالواجبات مجتنب للمقبحات، محافظ على خصال المروءة، متباعد عن أفعال الخسة، فعدلوا عن هذه الإطالة -أي: قولهم: "عدل" إلى قولهم عدل فقولهم: "عدل" خبر انطوت تحته عدة أخبار كما انطوت تحت قولهم: "صحيح". =



لكن إذا كان طالب علم، ووجد إمامًا قد جرح رجلًا ثم وجد إمامًا آخر قد خالفه وزكاه، فحينئذ لابد من تفسير هذا الجرح، لا يسلم لهذا الجارح طالما هناك عالم آخر يعارضه في هذا التجريح.

فإذا لم يعارضه أحدٌ يُقبل، وإذا عارضه عالم فلابد من بيان سبب الجرح (١)، فإذا بُيِّن السبب وكان قادحًا قُدم الجرح على التعديل، والأمر مقرر وموجود في كتب المصطلح وكتب علوم الحديث.

إذا عرفت هذا تبين لك صحة قول صاحب "الروض الباسم" وأنه الصواب فيما نقله السائل عنه، ومثله قوله في "التنقيح" أنه إنْ نص على صحة الحديث أحد الحفاظ المرضيين المأمونين فيقبل ذلك منه للإجماع وغيره من الأدلة الدالة على قبول خبر الآحاد كما ذلك مبين في موضعه ولا يجوز ترك ذلك متى تعلق الحديث بحكم شرعي.اه

وانظر "المقترح" الجواب عن السؤال رقم (١٨٨) لشيخنا الوادعي رهيُّك.

(١) لأن الناس يختلفون فيما يجرح وما لا يجرح؛ فيطلق أحدهم الجرح بناءً على أمرٍ اعتقده جرحًا، وليس بجرح في نفس الأمر. "علوم الحديث" (ص١٠٦-١٠٧).

ومن هذا القبيل ما روى الخطيب في "الكفاية" (ص١١٠-١١) بسنده إلى محمد بن جعفر المدائني، قال: قيل لشعبة: لِمَ تركت حديث فلان؟ قال: رأيته يركض على برْذَوْن؛ فتركت حديثه.اه

والركض: هو استحثاث الدابة بالرِّ جل لتعدو. "فتح المغيث" (٢/ ١١٧).



هذا الشيء معروف عند طلاب العلم، فراجعوه في "مقدمة ابن الصلاح"(۱)، وراجعوا "فتح المغيث"(۱)، وراجعوا "تدريب الراوي"(۱) وراجعوا كتب هذا الشأن: علوم الحديث، وعلوم الجرح والتعديل.(٤)

#### *-*

(١) (ص٤٠١) وما بعدها من ط/ دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) (٣/ ١٧٧) وما بعدها من ط/ مكتبة دار المنهاج.

<sup>(</sup>٣) (١/ ١٣/٥) وما بعدها من ط/ دار العاصمة.

<sup>(</sup>٤) انظر "ضوابط الجرح والتعديل" للعبد اللطيف، و"ألفاظ وعبارات الجرح والتعديل والتعديل" للدكتور أحمد معبد عبد الكريم، و"مصطلحات الجرح والتعديل المتعارضة" للدكتور جمال أسطيري.



س٣٦: من يقف على حديث أعله بعض الأئمة المتقدمين، وصححه بعض المتأخرين، ممن له اشتغال ومعرفة بالحديث، صححه من عدة طرق، فما الواجب عليه تجاه هذا؟

ج: هذا ينبني على: هل باب الاجتهاد في التصحيح والتضعيف جائز ومستمر<sup>(۱)</sup>، أو أنَّ باب الاجتهاد في التصحيح والتضعيف قد أغلق كما أغلق

(۱) خلافًا لأبي عمرو بن الصلاح؛ فإنه منع التصحيح، قال في "علوم الحديث" (ص٦٦-١٧): "إذا وجدنا فيما يُروى من أجزاء الحديث وغيرها حديثًا صحيح الإسناد، ولم نجده في أحد "الصحيحين"، ولا منصوصًا على صحته في شيءٍ من مصنفات أئمة الحديث المعتمدة المشهورة، فإنًا لا نتجاسر على جزم الحكم بصحته، فقد تعذر في هذه الأعصار الاستقلال بإدراك الصحيح بمجرد اعتبار الأسانيد...اه

وقد خالف ابن الصلاح علماء منهم: الحافظ النووي، قال في "التقريب" (١/٤/١) مع "التدريب": والأظهر عندي جوازه لمن تمكن وقويت معرفته.اه قال الحافظ ابن كثير رهي في "اختصار علوم الحديث" (١/١١-١١) في معرض كلامه عن المستخرجات: "وكذلك يوجد في "معجم الطبراني الكبير"، و"الأوسط"، و"مسند أبي يعلى"، و"البزار"، وغير ذلك من المسانيد والمعاجم والفوائد والأجزاء ما يتمكن المتبحر في هذا الشأن من الحكم بصحة كثير منه بعد النظر في رجاله، وسلامته من التعليل المفسد، ويجوز له الإقدام على ذلك، وإنْ لم ينص على صحته حافظ قبله؛ موافقةً للشيخ أبي =



غلاة المتعصبين باب الاجتهاد في ميدان الفقه؟

فباب الاجتهاد في هذا الدين وفي هذه الأمة على الوجه الصحيح، وعلى ما يقوله العلماء الأفذاذ المحققون: إنَّ باب الاجتهاد مفتوح هنا وهناك، والرسول على يقول: «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر». (١)

فإذا وجد إنسان متمكن في علوم الحديث، وله قدرة على التمييز بين

زكريا يحيى النووي، وخلافًا للشيخ أبي عمرو.اه

قال الحافظ العراقي رَحْقُهُ في "التقيد والإيضاح" (١/ ٢٢٧): "وما رجحه النووي هو الذي عليه عمل أهل الحديث، فقد صحح جماعة من المتأخرين أحاديث لَمْ نجد لمن تقدمهم فيها تصحيحًا...اه

قلت: ما أحْسَنَ قولَ العلامة الألباني، حيث قال في "مقدمة تحقيقه لصحيح سنن أبي داود" (١٧/١): "وليت شعري، لِمَ ألَّف -يعني ابن الصلاح- هو وغيره في أُصول الحديث؟ ولِمَ ألَّفوا في أصول الفقه؟ أللتسلية والفرجة وتضييع الوقت؟ أم للعمل بمقتضاها، وربط الفروع بأُصولها؟ وهذا يستلزم الاجتهاد الذي أنكروه، ونحمد الله تعالى أننا لا نُعْدَمُ في كلِّ عصر من علماء يردون أمثال هذه الزلَّات من مثل هذا العالم...اه

(۱) رواه البخاري برقم (۷۳۵۲)، ومسلم برقم (۱۷۱٦)، من حديث عمرو بن العاص رَبِيَّةُ.



الصحيح والضعيف، وهضم قواعد علوم الحديث؛ فإن له أن يجتهد في أحاديث غير "الصحيحين"، أما "الصحيحان" فقد تلقتهما الأمة بالقبول، لحن أتى إلى "سنن أبي داود"، وإلى "الترمندي"، وإلى "النسائي"، وإلى "مصنف عبد الرزاق"(۱)، إلى "مصنف ابن أبي شيبة" (۱)، "معاجم الطبراني" (۳)، ووجد أحكامًا على بعض الأحاديث، أو لم يجد، فله أن يجتهد.

وجد مثلًا واحدًا من أئمة الحديث قد ضعف حديثًا، وبين له علة في إسناد ما، فبحث وتوسع من هنا، من المعاجم والأطراف والأجزاء والمصنفات والمسانيد؛ فوجد طرقًا أخرى لهذا الحديث، إما صحيحة،

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرزاق بن همام بن نافع الحافظ الكبير أبو بكر الحميري، مولاهم الصنعاني، مات سنة (۲۱۱ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۳۵۷)، و"سير أعلام النبلاء" (۹/ ۵۲۳).

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر بن أبي شيبة الحافظ، عديم النظير، الثبت النحرير، عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، مات سنة (٢٣٥ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٤٣٩)، "الوافي بالوفيات" (٢١/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٣) هو الطبراني الحافظ الإمام الحجة أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، مسند الدنيا، مات سنة (٣٦٠هـ). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٨٧٥)، "العبر" (٢/ ٣١٥)، "طبقات الحفاظ" (ص٣٨٨) ترجمة برقم (٨٤٥).



وإما فيها ضعف ينجبر، ويشهد بعضها لبعض، ويتابع بعضها بعضًا.

فإنَّ هذا له أن يقول: هذا الحديث أعله فلان، وأنا وجدت له متابعات وشواهد في المصدر الفلاني والمصدر الفلاني بالإسناد الفلاني والإسناد الفلاني؛ فالحديث بهذا الجهد العلمي يكون قد نجا من هذه العلة؛ بسبب وجود هذه المتابعات والشواهد، والإمام الفلاني الذي ضعفه إنما حكم على الإسناد المعين الذي فيه فلان، أو فيه العلة الفلانية، وهذا المجتهد المتأخر له أنْ يحكم بصحة الحديث، وإنْ خالف من أعله من المتقدمين على الطريقة التي قلتها لكم، أو منْ قَبْلَه صحح حديثًا، ثم بحث عالم متأخر فوجد في هذا الحديث علة خفيت على ذلك العالم؛ لأنَّ ذلك العالم أخذ بظاهر إسناد ذلك الحديث.

وأنتم تعرفون أنَّ علي بن المديني وغيره من أئمة الحديث قالوا: لا تعرف علة الحديث إلا إذا جمعت طرقه.

فهذا جاء إلى حديث، كما يفعل الطبراني، أو يفعل غيره من الأئمة كابن حبان أو الحاكم يصحح الحديث، يصحح حديثًا ما من طريق ما، فيجيء عالم من بعدهم في القرون المتأخرة، فيضعفه بناءً على دراسة شاملة لطرقه التي وقف عليها وفاتتهم، فيقول: أنتم أيها الأئمة صححتم هذا الحديث بناء على الإسناد الذي وصل إليكم، وكان ظاهره الصحة، وأنا وجدت له طرقًا أخرى، فتبين لي أنَّ فيه علة، فيه انقطاع، أو فيه إرسال، أو موقوف، يعني:



ثلاثة، أربعة، خمسة من الحفاظ خالفوا فلانًا في إسناده، فرووا هذا الحديث موقوفًا، أو رووه مرسلًا، أو منقطعًا.

فهذا عنده حجة، وعنده برهان على ضعف هذا الحديث، فلا يجوز له أنْ يقلد ابن حبان (۱) مثلًا، أو الحاكم (۲) في تصحيح حديث عُرِف بالدراسة الجادة أنه ضعيف.

علىٰ كل حال باب الاجتهاد مفتوح -والحمد لله - للمؤهلين، لا لكل من هبّ ودبّ؛ فإنّ بعض الناس لم يتمكن، ويستعجل؛ فيحكم في دين الله علىٰ الأحاديث في أبواب الفقه، أو في أبواب العقائد بجهل، هذا غلط؛ لأنه ليس مؤهلًا لأنْ يحكم علىٰ الأحاديث بالصحة والضعف، وهو لم يبلغ هذه الذروة، وهذا المستوىٰ الذي يؤهله لتصحيح الأحاديث أو تضعيفها، هذا ما أقوله في الإجابة علىٰ هذا السؤال.

#### *\$*

<sup>(</sup>۱) هو ابن حبان الحافظ الإمام العلامة أبو حاتم محمد بن أحمد بن حبان البستي، مات سنة (۵۲ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (۸۷۹)، "الوافي بالوفيات" (۲/۳۱۷).

<sup>(</sup>۲) هو الحاكم الحافظ الكبير إمام المحدثين أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نعيم الضبي الطهماني النيسابوري المعروف بابن البيع، مات سنة (٤٠٥ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٩٦٢)، و"شذرات الذهب" (٣/ ١٧٦).

(170)

س٣٣: هل الأخذ بتصحيحات علماء الحديث يعتبر تقليدًا لهم، وهل يقدم في ذلك قول المعاصر بناء على أنه اطلع على ما لم يطلع عليه الأوائل؟

# ج: طالب العلم بين أمرين:

إما أنْ يكون في البداية، فهذا عليه أنْ يأخذ ما صححه البخاري بالتسليم، ويأخذ ما صححه غيره من المحدثين بالتسليم.

وإنْ كان قد تعلم وشدا في العلم، وبرع في علم الحديث، وتمكن من التمييز بين الصحيح والضعيف، فأمامه "الصحيحان" قد تلقتهما الأمة بالقبول، وليأخذ بهذا الإجماع ولا يخالفه، وأمامه كتب السنن والجوامع والمعاجم والمسانيد والأجزاء والمستخرجات وغير ذلك.

فإذا كان متمكنًا -كما أسلفت- وأتى إلى تصحيح أو تضعيف إمام من أئمة هذه الدواوين التي ذكرت الآن، فعليه أنْ يعرف الحق عن طريق الدراسة والبحث، ويستعين بكلام هؤلاء الأئمة أنفسهم، وقواعدهم في التمييز بين الصحيح والضعيف.

والقول بأنَّ التصحيح والتضعيف قد أغلق بابه قول غير صحيح، وقد رد العلماء كلمة هذا القائل وهو ابن الصلاح<sup>(۱)</sup> رَحَالتُهُ، فلم يتوقفوا عن الاجتهاد

<sup>(</sup>١) انظر الجواب عن السؤال السابق، مع التعليق عليه.



في التصحيح والتضعيف، ولم يرفعوا رأسًا بما قاله حتى من تلاميذه، واستمر كل واحد منهم يعمل بما عنده من المعرفة بالقواعد والمناهج، فيصحح ويضعف على ضوء هذه القواعد والمناهج.

فقد يحتج في دراسته بكلام أهل العلم ومناهجهم في أحاديث معينة قد صححها بعضهم وضعفها بعضهم، فيتوصل إلى الراجح من خلال هذه الدراسة، وذلك بأنْ يقوم -كما يقال- بعمليات ترجيح في ضوء هذه الدراسة العلمية التي يجب أن يرافقها الإخلاص لله رب العالمين، والصدق في طلب الحق، فإذا توصل إلى ترجيح صحة هذا، أو ضعف ذاك فعليه أنْ يأخذ بما يتوصل إليه بنفسه، وألاً يقلد هذا أو ذاك.

والحاصل: أنَّ موقف المسلم من التصحيح والتضعيف إما أن يكون مبتدئًا فيأخذ بتصحيح غيره وتضعيفه، وإما أنْ يكون متمكنًا ضابطًا لقواعد علوم الحديث وبارعًا في الجرح والتعديل، ويفهم كيف يرجح ويجرح ويعدل؛ فإنَّ عليه كما قال الحافظ ابن حجر: عليه أنْ يجتهد فلا يقلد أبا داود، ولا الترمذي، ولا النسائي، ولا مَنْ بعدهم.

وفق الله الجميع لما يحب ويرضى، وباب الاجتهاد باب مفتوح في أبواب الفقه، والتصحيح والتضعيف.



### (۱) علم الرجال }



(۱) علم رجال الحديث هو: العلم بأحوال رواة الحديث من حيث القبول والرد. "المختصر في علم الأثر" (ص٩).

وأول من تكلم في أحوال الرجال القرآن، ثم النبي على ثم أصحابه، والآيات كثيرة في الثناء على أفراد معينين من الصحابة، كما يعلم من كتب الفضائل، وآيات التنبيه على نفاق أفراد معينين، وعلى جرح أفراد آخرين، وأشهر ما جاء في هذا قوله تعالى: ﴿إِنجَآءَكُمُ فَاسِقُ إِنبَا فَتَبَيّنُوا ﴾ [الحجرات آية: ٦]، نزلت في رجل بعينه...، وهي مع ذلك قاعدة عامة. "علم الرجال وأهميته" (ص ١٨) للمعلمي.

ولِأهمية هذا العلم جعله الأئمة نصف العلم، قال الإمام علي بن الديني: التفقه في معاني الحديث نصف العلم، ومعرفة الرجال نصف العلم. رواه الرامهرمزي في "المحدث الفاصل" (ص٣٢٠)، والخطيب في "الجامع" (٢/١١).



قال العلامة المحقق عبد الرحمن المعلمي وسلم - في كتابه الماتع "علم الرجال وأهميته" (ص١٧) -: قد وقعت الرواية ممن يجب قبول خبره، وممن يجب ردُّه، وممن يجب التوقف فيه، وهيهات أنْ يُعْرَف ما هو من الحق الذي بلَّغه خاتم الأنبياء عن ربِّه عزوجل، وما هو من الباطل الذي يبرأ عنه الله ورسوله إلا بمعرفة الرجال، وهكذا الوقائع التاريخية، بل حاجتها إلى معرفة أحوال رواتها أشدُّ؛ لغلبة التساهل في نقلها، على أنَّ معرفة أحوال الرجال هي نفسها من أهم فروع التاريخ.

وإذا كان لابد من معرفة أحوال الرواة فلابد من بيانها، بأنْ يخبر كلُّ من عرف حال راو بحاله؛ ليعلمه الناس، وقد قامت الأمة بهذا الفرض كما ينبغي. اه



# (۱) **والجرح والتعديل**

(۱) **الجرح هو:** وصف الراوي في عدالته أو ضبطه بما يقتضي تليين روايته أو تضعيفها، أو ردها. "ضوابط الجرح والتعديل" (ص٢١).

وعرفه ابن الأثير في "جامع الأصول" (١/ ١٢٦) بقوله: الجرح وصفٌ متى التحق بالراوي والشاهد سقط الاعتبار بقوله وبطل العمل به.اه

(٢) **التعديل هو:** وصف الراوي في عدالته وضبطه بما يقتضي قبول روايته. "المختصر في علم رجال الأثر" (ص٤٣)، و"ضوابط الجرح والتعديل" (ص٢٢).



س٢٤: نقرأ كثيرًا في تراجم العلماء أنّ فلانًا برع في علم الرجال، ونحوها من العبارات، فكيف تكون دراسة علم الرجال؟ وهل هناك طريقة معينة، أو كتب تنصحون بها في هذا الباب، خاصة معرفة طبقات الرواة؟ وجزاكم الله خيرًا.

ج: أولًا: تدرس على عالم في علم الرجال وفي غيره.

وثانيًا: عندك -والحمد لله- كتب الرجال متوفرة، وكتب الطبقات متوفرة -والحمد لله-، "طبقات ابن سعد"، و"ثقات ابن حبان" (۱)، رتبه على الطبقات، و"تذكرة الحفاظ" للذهبي (۲)، و"طبقات الحفاظ" للسيوطي (۳). ... إلخ، كذلك "تقريب التهذيب" يذكر الطبقات، فكتب الطبقات هي الكتب التي ذكرتها لكم.

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ، محدِّث العصر، وخاتمة الحفاظ، ومؤرِّخ الإسلام، وفرد الدهر شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز التركماني، ثم الدمشقي، المقرئ، مات سنة (٧٤٨ه). "الوافي بالوفيات" (٢/ ١٦٣)، "نكت الهميان" (ص ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الحافظ جلال الدين أبو الفضل عبد الرحمن بن كمال الدين أبي بكر بن محمد بن سابق المصري الخضيري الأسيوطي الشافعي، مات سنة بكر بن محمد بن سابق المصري الخضيري الأسيوطي الشافعي، مات سنة (٨/ ٨٧). "الضوء اللامع" (٤/ ٦٥)، "شذرات الذهب" (٨/ ٨٨)، "الأعلام" (٣/ ٢٠١).



وكتب الرجال مثل: "تاريخ البخاري"، و"الجرح والتعديل" لابن أبي حاتم (۱)، و"الثقات"، و"المجروحين" لابن حبان، و"تهذيب الكمال" للمزي (۲)، و"تهذيب التهذيب" لابن حجر، و"الكاشف" للذهبي" و"الخلاصة" للخزرجي (۳) وغيرها، وكتب الضعفاء: "الضعفاء" للبخاري، وللعقيلي (٤)، "الضعفاء والمتروكين" للنسائي، وما شاكل ذلك.

- (۱) هو الإمام الحافظ الناقد، شيخ الإسلام أبو محمد عبد الرحمن بن الحافظ الكبير أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي، مات سنة (٣٢٧هـ). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٨١٢)، "الوافي بالوفيات" (٢/ ٢٨٧).
- (٢) هو المزي، الإمام العالم الحبر الحافظ الأوحد محدث الشام جمال الدين أبو الحجاج يوسف بن الزكي عبد الرحمن بن يوسف القضاعي، ثم الكلبي الدمشقي الشافعي، مات سنة (٧٤٢ه)، "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١١٧٦)، "الدرر الكامنة" (٤/ ٢٨٢) برقم (٥٢٤١).
- (٣) هو أحمد بن عبد الله بن أبي الخير بن عبد العليم بن عبد الله بن علي بن حسن الخزرجي الأنصاري الساعدي صفي الدين، مات بعد سنة (٩٢٣هـ). "الأعلام" (١/ ١٥٤)، "معجم المؤلفين" (١/ ٢٨٨).
- (٤) هو الحافظ الإمام أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي، صاحب كتاب "الضعفاء الكبير" مات سنة (٣٢٢ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٨١٤)، "الوافي بالوفيات" (٢/ ٣٧).



لكن لا تذهب إلى علم الرجال، وأنت لا تعرف أصل الحديث، اعرف الحديث وفقهه، والقرآن وفقهه قبل كل شيء، والرجال معهما.

سه ٣٠: أحسن الله إليكم، وجزاكم الله خيرًا، سائل يقول: كيف يستفيد طالب علم الحديث من كتب التراجم، وهل يجب عليه إذا قرأ كتاب "تهذيب التهذيب" مثلًا أنْ يقرأه بالتفصيل، أو يرجع إليه عند الحاجة، وما هي الطريقة المثلى لقراءة كتب التخريج؟ وبأي كتاب يبدأ؟ وبارك الله فيكم.

ج: لا نستطيع أنْ نوجب عليه أنْ يقرأ كتاب "تهذيب التهذيب" وإنما إذا كان يريد أنْ يحكم على الأحاديث بالصحة والضعف وغيرها من الأحكام والأسانيد فعليه ألا يصدر حكمًا إلا بعلم، بأنْ يعرف قواعد المصطلح، ويعرف قواعد الجرح والتعديل، ويعرف كلام العلماء في أبواب الجرح والتعديل، وما يلزم ويتطلبه الحكم على حديث، أو شخص مجروح، أو توثيق من يستحق مرتبة الثقة، فلا يتكلم إلا بعلم، وكل هذا يدخل في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ يِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾. (١)

(١) الإسراء آية: ٣٦.



وإذا قرأ كتب التخريج ويريد الاستفادة منها، فبالممارسة يعرف كيف يستفيد، ثم يقرأ كتب العلل لابن أبي حاتم وللدارقطني وغيرهما، وينظر كيف يعللون، وكيف يحكمون، وكيف يرجحون عند الاختلاف؛ فيعرف منهجهم.

ويقرأ كذلك في كتب التخريج، مثل "نصب الراية" للزيلعي (١)، و"التلخيص الحبير" لابن حجر، و"البدر المنير" لابن الملقن (٢)، وكتب الألباني.

وبقراءة هذه الكتب وممارستها، ومعرفة طرق التصحيح والتضعيف والتعليل والترجيح، وما شاكل ذلك، يعرف بعد ذلك إنْ كان مؤهلًا؛ لأن الناس يتفاوتون، أناس أعطاهم الله ذكاءً ومواهب، وأهلهم لأن يسيروا في ركاب أئمة الحديث، وأئمة الجرح والتعديل.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الفاضل المحدث المفيد جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف ابن محمد الزيلعي الحنفي، مات سنة (٧٦٢ه). "الدرر الكامنة" (٢/ ١٨٨)، "طبقات الحفاظ" (ص٥٦١) ترجمة برقم (١١٦٥).

<sup>(</sup>۲) ابن الملقن هو الإمام الفقيه الحافظ سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد بن محمد الأنصاري الشافعي، مات سنة (٨٠٤ه). "طبقات الحفاظ" (ص٥٦٨ه) ترجمة برقم (١١٧٥).



وهناك أناس ليسوا مؤهلين لهذا، حتى كثير من المحدثين لم يدخلوا في باب: الجرح والتعديل، ولا باب: التصحيح والتضعيف والتعليل، تركوا هذا الشأن لأهله من كبار النقاد، من أمثال: شعبة (۱)، وسفيان الثوري (۲)، ويحيى ابن سعيد القطان (۳)، وعبد الرحمن بن مهدي (۱)، ثم طبقة تلي هؤلاء، مثل: الإمام أحمد (۵)، ويحيى بن معين (۲)، وعلى بن المديني. (۷)

- (٦) هو يحيى بن معين الإمام الفرد سيد الحفاظ، أبو زكريا المري، مولاهم البغدادي، مات سنة (٢٣٣ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٤٣٧).
- (٧) هو علي بن المديني حافظ العصر وقدوة أرباب هذا الشأن، أبو الحسن علي=

<sup>(</sup>۱) هو شعبة بن الحجاج بن الورد الحجة الحافظ شيخ الإسلام أبو بسطام الأزدي العتكي مولاهم، مات سنة (١٦٠ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١٨٧)، "الوافى بالوفيات" (١٦/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) هو سفيان بن سعيد بن مسروق، الإمام شيخ الإسلام سيد الحفاظ أبو عبدالله الثوري الكوفي الفقيه، مات سنة (١٦١ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١٩٨)، "السير" (٧/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) هو يحيى بن سعيد بن فروخ الإمام العلم سيد الحفاظ، أبو سعيد التميمي، مولاهم البصري القطان، مات سنة (١٩٨ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن مهدي بن حسان الحافظ الكبير والإمام العلم الشهير اللؤلؤي أبو سعيد البصري، مات سنة (١٩٨ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٣١٣).

<sup>(</sup>٥) تقدمت ترجمته.



ثم البخاري وأقرانه، كأبي زرعة (١)، وأبي حاتم (٢)، وهكذا إلى يومنا هذا لا يتصدى لهذه الأمور إلا أناس منحهم الله مواهب، وأهلهم بها؛ للنهوض مذا الشأن.

*?* 

ابن عبدالله بن جعفر المديني ثم البصري، مات سنة (٢٣٤ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (٤٣٦).

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>۲) تقدمت ترجمته.



س٣٦: هل يجوز جرح شخص ما بسبب مختَلُف في كونه سببًا جارحًا، أم لا يُجرح إلا بما هو متفق عليه فقط؟

ج: أسباب الجرح معروفة، كالكذب، أو التهمة بالكذب، أو فحش الغلط... إلى آخر أسباب الجرح، وهي عشرة أسباب، ذكرها الحافظ ابن حجر في "نزهة النظر".(١)

كذلك المفسقات، مثل: الزنا، وشرب الخمر، وتعاطي الربا، وأكل مال اليتيم، والكبائر التي تتجاوز السبعين، كما يقول ابن عباس: "بل هي إلى السبعمائة أقرب".

فهذه من الأسباب المتفق على أنها تجرح وتسقط العدالة، ويحكم على من ارتكب كبيرة منها بالفسق، فلا تقبل روايته ولا شهادته.

## والأسباب المختلف فيها:

قد يكون هذا الخلاف لا قيمة له، قد يعارض شخص في جارح، ويقول: هذا غير جارح. ويكون لا قيمة لكلامه، وقد يكون لكلامه وزن.

والجارح ينظر ويجتهد في هذا: هل هو قادح أو لا؟ فإنْ ظهر له من خلال الدراسة أنَّ هذا قادح فيجرح به، وهناك أمور ينبغي ألا نسميها مختلفًا

<sup>(</sup>١) (ص١١٤ – ١١٧) ط/ دار ابن الجوزي.



فيها، بل نقول: متفقٌ على أنها ليست مما يجرح، كقول الجارح في الراوي: "رأيته يركب على برذون (١٠)". أو قوله: "سمعت كذا من بيته..." إلخ، فهذا لا يقال: إنه جرح مختلف فيه. بل متفق على عدم اعتباره، وقد شذَّ من يراه جارحًا.

الشاهد: أنه لا يُجرح الشخص إلا بقادح معتبرٍ عند الأئمة، والأمور التي قد يختلف فيها بعض الناس يرجح هذا العالم ما يراه راجحًا.

س٣٧: ماذا يُقصد بالدليل في الجرح المفسر؟ وهل الدليل يكون من الكتاب والسنة؟

ج: نعم؛ لأن الأمور ترجع إلى الكتاب والسنة، لو جرحه بالزنا، أو بشرب الخمر، أو بتعاطي الربا، أو بأكل مال اليتيم، أو بأي كبيرة من الكبائر المعروفة الثابتة بالكتاب والسنة، هذا هو المراد بالدليل.

وليس المقصود أنْ يقول: قال الله في فلان كذا، وقال رسول الله على في فلان كذا، ليس المراد هذا، المراد أنْ تذكر جرحًا معتبرًا في الشريعة الإسلامية، نص عليه الكتاب والسنة بأنه من المعاصي الكبيرة.



<sup>(</sup>١) والقائل هو شعبة بن الحجاج، كما تقدم تعليقًا على جواب السؤال: التاسع والعشرين.



# س٣٨: هل يكفي نقل كلام الأئمة في الجرح المفسر؟

ج: كيف لا يكفي؟! إذا نقل الأئمة الجرح المفسر، ولو إمام واحد نقل الجرح المفسر يكفينا<sup>(۱)</sup>، وتقدم لكم أنه لو جرح واحد بجارح معتبر وجاء من يعارضه ويزكي هذا المجروح أنه يسقط ويسقط كلامه.



(١) انظر "الرفع والتكميل" (ص٧٩) وما بعدها للكنوي.



س٣٩: رجل من أئمة الحديث عادة ما يجرح، ولكنه يتراجع عن هذا، فهل نقبل تجريحه بدون تفسير؟

ج: قد يتراجع عن التعديل؛ لأنه تبين له أنَّ الجرح فيه حق فيتراجع عن تعديله، ويقول: عدلته بناءً على ظاهر حاله. لكن هذا الذي يجرح شخصًا، ثم يتراجع عن جرحه، لا أعرف لهذا مثالًا، يعني: عالم جرح شخصًا ثم تراجع عن جرحه.

اللهم إلا إذا ظن أنَّ عنده بدعة، ثم تبين له أنَّ هذا الأمر لا يُبَدع به؛ فرجع عنه، أما أنه يجرحه بمفسق، ثم يقول: لا، أنا أتراجع. لا أعرف مثل هذا. (١)

(١) ويوجد التراجع في غير هذا، فمنه ما نقله عباس الدوري من كلام يحيى بن معين في ثواب بن عتبة شيخ صدقٍ، حدث عنه أبو عبيدة الحداد وغيره.

قال الدوري رَحْقُهُ: فإنْ كنت كتبت عن أبي زكريا فيه شيئًا أنه ضعيف فقد رجع أبو زكريا، وهذا هو القول الأخير من قوله.اه

انظر "التاريخ" (٤/ ٢٧٢)، و"الجرح والتعديل" (٢/ ٤٧١)، و"موسوعة أقوال يحيىٰ بن معين في رجال الحديث وعلله" (١/ ٣٤٦) ط/ دار الغرب الإسلامي.

وينبغي أن يُتَفَطَّن لأقوال المزكين ومخارجها؛ فإنه قد يكون الجرح أو



ثم لو فرضنا أنه تراجع وبقي غيره على تجريحه؛ فيعتبر جرح هذا الذي ثبت على جرحه.

#### A A A

التعديل الصادر من إمام واحد نسبيًّا، فيظنه مَنْ لم يتفطن لذلك تراجعًا، وليس هو كذلك، كأن يسأل عن الفاضل المتوسط في حديثه، ويُقْرَنُ بضعيف، فيقال: ما تقول في فلان وفلان وفلان؟ فيقول: فلان ثقة. ويريد بقوله: (ثقة) أنه ليس من نمط من قُرِنَ معه، فإذا سُئل عنه بمفرده بيَّن حاله في التوسط.

ومثال خلك؛ قول عثمان الدارمي: سألت يحيى بن معين عن العلاء بن عبدالرحمن عن أبيه: كيف حديثهما؟ فقال: ليس به بأس.

قلت: هو أحب إليك، أو سعيد المقبري؟ فقال: سعيد أوثق، والعلاء ضعيف.اه

قال السخاوي وَ الله فهذا لم يُرِدْ به ابنُ معينٍ أنَّ العلاء ضعيف مطلقًا؛ بدليل قوله: (إنه لا بأس به)، وإنما أراد أنه ضعيف بالنسبة لسعيد المقبري...اه

وانظر "تاریخ ابن معین" برقم (۲۲۳) و(۲۲۶)، و"لسان المیزان" (۹۲۶)، و"فتح المغیث" (۲/۲۹۷–۲۹۸).



س، إن ما جاء مسندًا في "مقدمة صحيح مسلم": لم ترأهل الخير في شيء أكذب منهم في الحديث (١). قال مسلم رضي البحري على لسانهم الكذب، ولا يتعمدون الكذب "(٢)، نرجو توضيح هذه الكلمة بارك الله فيكم.

ج: بيَّن مسلمٌ أنهم يروون الكذب من غير قصد، هناك إنسان يتعمد الكذب «من كذب عليَّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار». (٣)

لكن إنسان آخر ما تعمد الكذب، وروى كلامًا ظنه من كلام النبي على من غير قصد، مثل: هذا الذي جاء إلى شريك وهو يُحدِّث، وقد قرأ الإسناد ولم يذكر المتن، فرأى ثابت بن موسى فقال: «من كثرت صلاته بالليل حسن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في "مقدمة صحيحه" (١/ ١٨) عن يحيى بن سعيد القطان، وفي (١/ ١٨) بلفظ: لم نر الصالحين في شيءٍ أكذب منهم في الحديث.

<sup>(</sup>٢) "مقدمة صحيح مسلم" (١/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (١١٠)، ومسلم في "المقدمة" (١/ ٦٧) من حديث أبي هريرة ولين ، وانظر "صحيح البخاري" (١/ ٦١) [كتاب العلم – باب إثم من كذب على النبي على النبي الفائدة انظر شرحه للنووي (١/ ٦٩ - ٧٧) من شرح "صحيح مسلم"، و"دليل أرباب الفلاح" (ص١٣٤)، بتعليقي من ط/دار الإمام أحمد.



وجهه بالنهار»(١)، فظنه حديثًا، فراح يرويه عن شريك بذلك الإسناد؛ لعدم معرفته بالحديث جعله يروي هذا حديثًا، فهذا لم يتعمد.

وقد يجري الكذب على لسان بعض الناس من غير قصد، يتوهم، مثلًا يقول: فلان قال: كذا وكذا. فينسب إليه قولًا وهو ما قاله، وإنما نسبه إليه عن طريق الوهم. (٢)

(۱) قال شيخنا حفظه الله في "الفتاوئ" (۲/ ۱٤۸ – ۱٤۹) له: أخرجه ابن ماجه في الصلاة حديث (۱۳۳۳) من طريق ثابت بن موسى أبو زيد، عن شريك، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر مرفوعًا: «من كثرت صلاته بالليل حَسُنَ وجهه بالنهار».

قال ابن عدي رضي في "الكامل" (٢/ ٤٠٣) في ترجمة ثابت بن موسى: روى عن شريك حديثين منكرين بإسناد واحد، ولا يعرف الحديثان إلا به، ثم ذكر له هذا الحديث: «من كثرت صلاته بالليل حَسنَ وجهه بالنهار»، وقال: سرق هذا الحديث عن ثابت من الضعفاء عبد الحميد بن بحر، وعبد الله بن شبرمة الشريكي، وإسحاق بن بشر الكاهلي...

إلى أن قال: وبلغني عن محمد بن عبد الله بن نمير أنه ذكر له هذا الحديث عن ثابت، فقال: هذا باطل، شبه على ثابت...إلخ.اه

(٢) قال الحاكم رَهِ في "المدخل إلى الإكليل" (ص١٥١): الطبقة السادسة من المجروحين: قومٌ الغالب عليهم الصلاح والعبادة، لم يتفرغوا إلى ضبط



الشاهد: أنه ما تعمد الكذب، وإنما وقع منه على سبيل التوهم، ومن باب الخطإ، لماذا؟ لأن هؤلاء الصالحين مشهورون بالعبادة، ما اهتموا بإتقان الحديث، وحفظ الأسانيد، فانشغالهم بالعبادة جعلهم ضعفاء في باب الرواية، فيغلط الرجل، فينقل كلامًا يظنه حديثًا عن النبي على والواقع خلاف ذلك، وقد ينقل عن شخص كلامًا لم يقله ذلك الشخص المنقول عنه، وذلك النقل الخطأ يرجع إلى ضعف ذاكرة هذا الرجل الصالح غير الضابط. (١)

الحديث وحفظه والإتقان فيه، واستَخَفّوا بالرواية؛ فظهرت أحوالهم...هذه الطبقة فيهم كثرة وأكثرهم زهاد وعباد، وهذا ثابت بن موسىٰ الزاهد دخل علىٰ شريك بن عبد الله القاضي والمستملي بين يديه، وشريك يقول: ثنا الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر، قال: قال رسول الله على ولم يذكر المتن، فلما نظر إلىٰ ثابتِ بنِ موسىٰ قال: من كثرت صلاته بالليل حسن وجهه بالنهار.

وإنما أراد بذلك ثابت بن موسى؛ لزهده وورعه، فظن ثابت بنُ موسىٰ أنه روى الحديث مرفوعًا بهذا الإسناد، فكان ثابت بن موسىٰ يحدث به عن شريك عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر، وليس لهذا الحديث أصل إلا من هذا الوجه.اه

(١) قال السيوطي رَحِقُ في "تدريب الراوي" (١/ ٤٨٦): وربما وقع الراوي في الوضع؛ غلطًا منه بغير قصد، فليس بموضوع حقيقةً، بل هو بقسم المدرج=



#### A A A

أولى، كما ذكر شيخ الإسلام في "شرح النخبة"، قال: بأن يسوق الإسناد، فيعرض له عارض، فيقول كلامًا من عند نفسه، فيظن بعض من سمعه أنَّ ذلك متن ذلك الإسناد، فيرويه عنه كذلك.اه

ثم ذكر قصة ثابت بن موسى.



سا؛: نقل الحافظ ابن حجر رضي عن عبد الرحمن بن أبي حاتم، قلت لأبي: ما معنى: (لا يحتج بحديثهم)؟ قال: كانوا قومًا لا يحفظون، يحدثون بما لا يحفظون؛ فيغلطون، ترى في أحاديثهم اضطرابًا ما شئت، نقله في "تهذيب التهذيب" (١).

يقول السائل: هل هذا تفسير قول أهل الحديث: (لا يحتج بحديثهم) فقط، أو قد يشمل غير ما ذكر ابن أبي حاتم عن أبيه؟

ج: قد يتناول أكثر من ذلك (لا يحتج به) يتناول من ذكرهم أبو حاتم، ويتناول الكذاب، ويتناول سيء الحفظ، ويتناول فاحش الغلط، وبعضهم لا يحتج بهم إطلاقًا، ولا يستأنس بهم، وبعضهم لا يحتج به وهو مثل سيء الحفظ والمختلط... هذا لا يحتج به، لكنه يقوي غيره، ويعضد غيره، وهو أيضًا يتقوى بغيره ويعتضد بغيره.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۲۸) في ترجمة إبراهيم بن مهاجر، وقد ذكر ذلك ابن أبي حاتم في "الجرح والتعديل" (۲/ ۱۳۳) قال: سمعت أبي يقول: إبراهيم بن مهاجر ليس بقوي، هو وحصين بن عبد الرحمن، وعطاء بن السائب قريب بعضهم من بعض، محلهم عندنا محل الصدق، يُكتب حديثهم ولا يحتج بحديثهم. قلت لأبي: ما معنى (لا يحتج بحديثهم)؟ قال: كانوا قومًا لا يحفظون؛ فيحدثون بما لا يحفظون فيغلطون، ترى في أحاديثهم اضطرابًا ما شئت.

<sup>(</sup>٢) قال ابن تيمية رَهِ فِي "مجموع الفتاوى" (٢٤/ ٣٥٠): وأما قول أبي حاتم: \_



= يكتب حديثه ولا يحتج به، فأبو حاتم يقول مثل هذا في كثير من رجال "الصحيحين"؛ وذلك أنَّ شرطه في التعديل صعب، والحجة في اصطلاحه ليس هو الحجة في جمهور أهل العلم.اه.

وقال الذهبي رضي في "الميزان" (٤/ ٣٤٥) -من ترجمة الوليد بن كثير-: وقال أبو حاتم: يكتب حديثه. مع أنَّ قول أبي حاتم هذا ليس بصيغة توثيق، ولا هو بصيغة إهدار.اه

وفي (٢/ ٣٨٥) من ترجمة العباس بن الفضل العدني قال: سمع منه أبو حاتم، وقال: شيخ. فقوله: هو شيخ. ليس هو عبارة جرح...، ولكنها أيضًا ما هي عبارة توثيق، وبالاستقراء يلوح لك أنه ليس بحجة، ومن ذلك قوله: (يكتب حديثه)، أي: ليس هو بحجة.اه



# ﴿ رواية المبتدع ﴿

س٢٤: شيخنا، قلتم: إنّ كل أهل البدع كذابون. هل يفهم من كلامك رد رواية المبتدع مطلقًا؟ وكيف يجمع بين هذا وبين رواية الأئمة عن أهل البدع؟

ج: هذه قالها شيخ الإسلام ابن تيمية وَلَّهُ ولا أريد هذا المعنى لا أريد أنه يُرد روايات كل مبتدع، فمن المبتدعة دعاة، وهؤلاء لاشك أنهم كذابون حقًا، يكذبون على الناس بترويج بدعهم؛ ولهذا تَجَنَّبَ سلفُنا الصالح الرواية عنهم؛ لأنهم لا يَسْلَمُون من الكذب تبريرًا لدعواتهم وتزيينًا لها. (١)

وآخرون أهل صدق وتقوى، ولم يكونوا دعاة ولم تكن عندهم تلك الأهواء الجامحة، وربما كانت عندهم شُبه؛ لهذا تراهم لا يدعون إليها، والمؤمنون والمسلمون وأهل العلم وطلاب العلم في مأمن من شرهم.

<sup>(</sup>۱) لأن الهوى والبدعة لا يؤمن معهما الكذب، ولا سيما إذا كانت الرواية مما تعضد هوى الراوى. "شرح علل الترمذي" (١/ ٤٥).



فلما اتصفوا بهذه الصفات ابتعدوا عن دعوة الناس إلى الضلال، وحفظوا أنفسهم من الدعوة إلى الباطل، وهم أهل دين وصدقٍ وأمانة؛ فوثِقَ بهم أهل السنة والحديث، وعذروهم، وربما رُمي بعضهم ببدعة، إما أن يكون قد أقلع عنها، وإما ظلت شبهة في نفسه لا يجزم بأنها حق؛ فقبلوا الرواية عنهم، وأخذوا ما يحتاجون إليه من حديث رسول الله عليه الصلاة والسلام، ومما يجيء عن طريقهم.

(١) هذه المسألة وهي الرواية عن المبتدع الذي لم يكفر ببدعته فيها أقوال، وهي كالتالي:

[لأول: منعت طائفة من الرواية عنهم، وهم: محمد بن سيرين، وحُكي نحوُه عن مالك، وابن عيينة، والحميدي، ويونس بن أبي إسحاق، وعلي بن حرب، وغيرهم.

## وسبب رد هؤلاء لروايته ما يلي:

- انه فاسق ببدعته، وكما يستوي في الكفر المتأوّل وغير المتأول، يستوي في الفسق المتأول وغير المتأول.
  - ٢ أن في قبول روايته ترويجًا لأمره، وتنويهًا بذكره.
- ٣- أنَّ الهوى والبدعة لا يؤمن معهما الكذب، لاسيما إذا كان ظاهر الرواية تعضد مذهب الراوي.
  - ٤- الإهانة لهم، والهجران، والعقوبة بترك الرِّواية عنهم.



الثاناي. رخصت طائفة في الرواية عنهم إذا لم يتهموا باستحلال الكذب لنصرة مذهبهم، منهم: أبو حنيفة، والشافعي، ويحيى بن سعيد، وعلي بن المديني، وقال علي بن المديني: لو تركت أهل البصرة للقدر، وتركت أهل الكوفة للتشيع؛ لخربت الكتب.

## وسبب قبولهم لروايته أمران:

١- أنَّ اعتقاد حرمة الكذب تمنع من الإقدام عليه؛ فيحصل الصدق.

٢- أنَّ قبول روايته من باب الضرورة؛ ولهذا قال ابن المديني -كما تقدم-:
 لو تركت أهل البصرة للقدر، وتركت أهل الكوفة للتشيُّع؛ لخربت
 الكتب.\*

الثالث: التفصيل بين الداعية وغيره، فتقبل روايته إذا لم يكن داعية إلى بدعته، ولا تقبل إذا كان داعية.

قال أبو عمرو بن الصلاح: وهذا مذهب الكثير أو الأكثر من العلماء...، وهذا المذهب الثالث أعدلها، وأو لاها، والأول بعيد مباعد للشائع عن أئمة الحديث؛ فإنَّ كتبهم طافحة بالرواية عن المبتدعة غير الدعاة...اه

انظر "علوم الحديث" (ص١١٤-١١٥)، و"شرح علل الترمذي" (ط/ ١١٥-٥٥).

ومن الأئمة من اكتفى بهذا التفصيل، ومنهم من فصَّل في شأن غير الداعية، وهذه الأقوال تنظر في "شرح علل الترمذي" (١/٥٥-٥٦)، و"ضوابط الجرح والتعديل" (ص١٣٤-١٣٥).

\* يعنى: لذهب الحديث. "الكفاية" (ص١٢٩).



س٤٢: هل يُتصور أنْ يكون هناك صاحب بدعة غير داعية إلى بدعته، بمعنى: أنه لو سئل عن بدعته فإنه سيمدحها؟

ج: علىٰ كل حال وُجِدَ هذا فعلًا، أنَّ هناك رواةً وُصِمُوا بالبدعة، وهم لا يدعون إلىٰ بدعتهم، وهم كثير.

#### A A A

سيع: كيف نوفق بين ما رواه ابن أبي حاتم في "مقدمة الجرح والتعديل" عن شيخ من الخوارج، أنه كان يقول بعدما تاب: "انظرا عمن تأخذون دينكم؛ فإنّ كنا إذا هوينا أمرًا صيرناه حديثًا"، وبين ما عرف من مذهبهم من تكفير مرتكب الكبيرة، ورواية المحدثين عن بعضهم؟

ج: الذي أذكره أنَّ في إسناد هذه الرواية عبد الله بن لهيعة (١)، وقد اختلط

(١) رواه الحاكم في "المدخل" (ص ١٣٠) برقم (٣٦)، والخطيب في "الكفاية" (ص ١٢٣)، من طريق: أبي نعيم الحلبي، أخبرنا المقرئ، عن ابن لهيعة، قال: سمعت شيخًا من الخوارج...، وذكره.

والمقرئ هو عبد الله بن يزيد أحد العبادلة الذين تُمشَّىٰ روايته عنهم، إلا أنَّ السند إليه لا يثبت؛ فإنَّ أبا نعيم الحلبي قال عنه الحافظ في "التقريب": صدوق تغير في آخر عمره فتلقن.اه

بيد أنَّ له متابعة؛ فقد تابعه إسحاق بن بهلول عند الهروي في "ذم الكلام" (م/ ٢٢- ٦٣)، والخطيب في "الكفاية" (ص ١٢٣)، وإسحاق قال عنه



في آخر حياته، بل قد ضعفه عدد من الأئمة، كابن معين، ويحيى بن سعيد القطان، وعبد الرحمن بن مهدي، وغيرهم.

والخوارج مع تحليهم بالصدق؛ فإنهم كغيرهم من أهل البدع، يوجد في بعضهم من يكذب، ومنهم من يستخدم التقية، وهي أقبح أنواع الكذب، فلا يبعد ما روي عن بعضهم من الكذب، بل نرئ بعض أنواع الشيعة من يكذب، وخاصة الروافض، مع أنه يرئ الكبيرة مخرجة عن دائرة الإسلام، أخذوا هذا عن المعتزلة، فهذا ما أقوله إجابةً عن هذا السؤال.

الخطيب في "تاريخ بغداد" (٧/ ٣٩٠): كان ثقة.اه

وهو عندهما بلفظ: "سمع رجلًا من أهل البدع". بدل: "من الخوارج".

<sup>(</sup>١) انظر "تهذيب التهذيب" (٤/ ٤٤٩ – ٤٥٤) برقم (٣٦٥٥).



## المختلف في صحبته 🌞



سه: رواية الصحابي الذي لم يُسمَّ، ألا يمكن أن يكون مختلفًا في صحبته؛ فيقبله قوم ويرده آخرون؟

ج: إذا كان هذا الصحابي غير مختلف في صحبته فلا إشكال(١)، وإذا

(١) يعني: لا إشكال في قبول روايته، وإنْ لم يُسَمَّ؛ لأن الصحابة كلهم عدول، وإبهام الصحابي لا يضر.

قال أبو بكر الأثرم رَحْكُ: قلت لأبي عبد الله -يعني أحمد بن حنبل - إذا قال رجل من التابعين: حدثني رجل من أصحاب النبي على ولم يُسَمِّه فالحديث صحيح؟ قال: نعم. رواه الخطيب في "الكفاية" (ص ٢٥).

وقال البخاري رَهِ الله عن عبد الله بن الزبير الحميدي يقول: إذا صح الإسناد عن الثقات إلى رجل من أصحاب النبي على فهو حجة، وإنْ لم يُسَمَّ ذلك الرجل؛ لأن أصحاب النبي على كلهم عدول.

انظر "بيان الوهم والإيهام" (٢/ ٢١١).

وقال أبو عمر بن عبد البر رهي في "التمهيد" (٢٢/ ٤٧): ...، ولا فرق بين أن يُسمِّي التابع الصاحب الذي حدثه أولًا، يسميه في وجوب العمل بحديثه؛ لأن الصحابة كلَّهم عدول مرضيون ثقات أثبات، وهذا أمر مجتمعٌ عليه عند



كان مختلفًا في صحبته فينظر في الأدلة؛ فإنْ ترجحت لنا صحبته ألحقناه بركب إخوانه (١)، وإذا ترجح لنا العكس وأنه تابعي فله حكم التابعين.

أهل العلم بالحديث.اه

قلت: ويشترط في التابعي الراوي عن الصحابي بالعنعنة ألا يكون مدلسًا، وقد ذكر هذا الحافظ في "النكت" (٢/ ٤٨)، وانظر "تحقيق الكلام في وجوب القراءة خلف الإمام" (ص١٧٨-١٨٧) للمباركفوري، فله هناك كلام جميل جدًّا في المسألة.

(۱) قال ابن الصلاح رَحْقُ في "علوم الحديث" (ص٢٩٤): ثم إنَّ كون الواحد منهم صحابيًّا، تارة يعرف بالتواتر، وتارةً بالاستفاضة القاصرة عن التواتر، وتارة بأنْ يروئ عن آحاد الصحابة أنه صحابي، وتارة بقوله وإخباره عن نفسه بعد ثبوت عدالته بأنه صحابي.اه

قلت: ولابد أنْ يكون هذا المدعي للصحبة معاصرًا للنبي عَلَيْهُ، وقد انتهىٰ معاصروه عَلِيْهُ بمضى مائة وعشرة أعوام من هجرته عَلِيْهُ.

ولذا قال الحافظ رمض في "الإصابة" (١/ ٨-٩): وأما الشرط الثاني، وهو المعاصرة فيعتبر بمضي مائة سنة وعشر سنين من هجرة النبي بي القوله بي أخر عمره لأصحابه: «أرأيتكم ليلتكم هذه؛ فإنَّ على رأس مائة سنة منها لا يبقى على وجه الأرض ممن هو اليوم عليها أحدٌ» رواه البخاري، ومسلم من حديث ابن عمر، زاد مسلم من حديث جابر: أنَّ ذلك كان قبل موته بشهر؛ ولهذه النكتة لم يصدِّق الأئمة أحدًا ادعى الصحبة بعد الغاية المذكورة...اه



## لمجهول

س٢٤: هل مجهول العدالة باطنًا وظاهرًا هو نفسه مجهول العين؟ ومن هو المبهم؟ أم أنَّ بينهما فرقًا؟

ج: نعم، بينهما فرق؛ فمجهول العدالة باطنًا وظاهرًا يكون معروف العين، هو فلا بن فلان، لكن لا تعرف عدالته لسبب من الأسباب. (١)

أما مجهول العين: فهو شخص لا تعرف عينه؛ فلا يدرى من هو. (٢) أما المبهم: فهو الذي لم يُسم، ويُستعان علىٰ تعيينه بورود حديثه من طرق

قال الحافظ رَحِكُ في "النزهة" (ص١٣٤): فإنْ سُمِّي الراوي وانفرد عنه راوٍ واحدُّ بالرواية عنه فمجهول العين.اه

<sup>(</sup>۱) ومن هذه الأسباب: أنَّ الراوي قد تكثر نعوته، فيُذكر بغير ما اشتُهِرَ به لغرض، أو يكون مُقِلَّا فلا يكثر الأخذ عنه. "النخبة" (ص١٣٣-١٣٤) مع "النزهة"، وقد تقدم الكلام على مجهول الحال والمستور في الجواب عن السؤال العاشر.

<sup>(</sup>۲) وهو من لم يرو عنه سوى واحد، ولم يوثقه معتبر. "التوشيح الحثيث" (ص٩٣-٤٠).

أخرى.(١)

وقد ألَّف العلماء فيه كتب المبهمات، كالخطيب البغدادي (۲)، وابن بشكوال (۳)، وابن الملقن (۱)، وولي الدين أبي زرعة

(۱) مُسمّىٰ فيها. "النزهة" (ص١٣٤)، وهذا من أوضح الطرق لمعرفة مبهم الإسناد، أو بتنصيص إمام من أئمة هذا الشأن. انظر "شرح التبصرة والتذكرة" (٢/ ٢٨٧)، والجواب عن السؤال العاشر مع التعليق عليه.

(٢) واسم كتابه: "الأسماء المبهمة في الأنباء المحكمة" مطبوع بتحقيق د/عز الدين علي السيد، وقد اختصره النووي مع نفائس ضمها إليه مهذّبًا مُحَسّنًا لاسيما في ترتيبه على الحروف في راوي الخبر، مما سَهل به الكشف منه بالنسبة لأصله: "فتح المغيث" (٤/ ٣٤٦).

واسم كتابه "الإشارات إلى بيان الأسماء المبهمات" مطبوع بتحقيق د/طه عفان الحمداني.

- (٣) هو الحافظ الإمام المتقن أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال، مات سنة (٥٧٠ه). "تذكرة الحفاظ" ترجمة برقم (١٠٩٧)، واسم كتابه: "غوامض الأسماء المبهمة الواقعة في متون الأحاديث المسندة"، وهو مطبوع بتحقيق د/ عز الدين على السيد، ود/ محمد كمال الدين عز الدين.
- (٤) ابن الملقن هو نور الدين علي بن سراج الدين عمر بن علي بن الملقن، مات سنة (٧٠٧ه).



لعراقي. (۱<sup>)</sup>

#### *A A A*

## س٧٤: كيف ترفع جهالة العين وجهالة الحال عن الراوي؟

ج: جهالة العين تُرفع برواية اثنين من العدول عنه (۲)، وجهال الحال ترفع بالتزكية إنْ حصلت من إمام من أئمة الجرح والتعديل. (۳)

وكتابه هو اختصار لكتاب ابن بشكوال السالف ذكره، قال السخاوي في ترجمته له: وقد رأيته اختصر المبهمات لابن بشكوال مع زيادات له فيها، وكذا قال في "فتح المغيث" (٤/ ٣٤٧-٣٤٧).

- (۱) هو الحافظ الإمام الفقيه الأصولي المتقن ولي الدين أبو زرعة أحمد بن الحافظ الكبير أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي، مات سنة (۸۲٦ه)، "طبقات الحفاظ" (ص٥٧٥) برقم (١١٨٤)، واسم كتابه: "المستفاد من مبهمات المتن والإسناد" مطبوع بتصحيح وتعليق الشيخ حماد الأنصاري.
- (٢) قال الخطيب رضي الكفاية (ص٨٨): وأقل ما ترتفع الجهالة أنْ يروي عن الرجل اثنان فصاعدًا من المشهورين بالعلم.اه
- (٣) معنىٰ هذا أنها لا ترفع بمجرد رواية عدلين، وأما رواية العدلين عنه فإنما ترفعه من جهالة العين إلى الحال، وهذا هو الصحيح؛ ولذا قال الخطيب في "الكفاية" (ص٨٩): إلا أنه لا يثبت له حكم العدالة بروايتهما عنه، وقد زعم قومٌ أنَّ عدالته تثبت بذلك، ونحن نذكر فساد قولهم بمشيئة الله وتوفيقه. اهم فطفق يرد عليهم.



# فهرس الآيات القرآنية

| o A                                                                       | ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْنُ يُوحَىٰ ﴾                               |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 1 • 7                                                                     | ﴿ إِنَّانَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَوَ إِنَّا لَهُۥ لَحَيْفِظُونَ ﴾ |
| ٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَئِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾        | ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَ    |
| 177                                                                       |                                                                    |
| هُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ ـ مَا تَوَلَّى | ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْـ   |
| ٤٢                                                                        | وَنُصَٰ لِهِ عَجَهُ نَبُمُ وَسَآءَتُمُصِيرًا ﴾                     |



# فهرس الأحاديث

| 171  | إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران     |
|------|---------------------------------------------|
| ۱۹۳  | أرأيتكم ليلتكم هذه                          |
| ١٢٢  | البيعان بالخيار                             |
| 149  | إن الله عزوجل كتب الإحسان علىٰ كل شيء       |
| ٩٧   | إنها الأعمال بالنيات                        |
| ١٠٤  | خلق الله البرية يوم السبت                   |
| ١٠٤  | صلاة الكسوف بثلاث ركوعات                    |
| 1 20 | صلاةٌ في مسجدي خيرٌ من ألف صلاة فيها سواهُ  |
| ۱۲۱  | كانوا يفتتحون بـ:الحمد لله رب العالمين      |
| ۰۳   | لا تجتمع أُمتي على ضلالة                    |
| ۱۲۱  | لا يذكرون بسم الله الرحمن الرحيم            |
| ۱۸۱  | من كذب عليَّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار |
| ١٠١  | وإذا قرأ فأنصتوا                            |



# فهرس الأعلام

أ

| v 4   | إبراهيم التيمي               |
|-------|------------------------------|
| 1 • • | إبراهيم بن محمد الدمشقي      |
| ٤٢    |                              |
| ٣٨    | أحمد بن حنبل الشيباني        |
| ٤٩    | أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية |
| 190   | أحمد بن عبد الحليم العراقي   |
| ١٧١   | أحمد بن عبد الله الخزرجي     |
| 0 •   | أحمد بن علي العسقلاني        |
| 107   | أحمد بن علي بن ثابت          |
| ٧٧    | أحمد بن محمد السِّلَفي       |
|       | ڠ                            |
| ٩٨    | ثابت بن أسلم البناني         |



| 1 * *  | الحسين بن محمد الجياني         |
|--------|--------------------------------|
| ٩٨     | حميد بن أبي حميد الطويل        |
| Ċ      | •                              |
| 190    | خلف بن عبد الملك بن بشكوال     |
| ن      | <b>u</b>                       |
| ١٧٤    | سفيان بن سعيد الثوري           |
| ١٦٢    | سليمان بن أحمد الطبراني        |
| ٤٢     | سليمان بن الأشعث السجستاني     |
| ئ      |                                |
| ٧٩     | شعبة بن الحجاج الأزدي          |
| ٤      |                                |
| 171    | عبد الرحمن بن أبي حاتم الحنظلي |
| ١٧٠    | عبد الرحمن بن محمد السيوطي     |
| ١٧٤    | عبد الرحمن بن مهدي             |
| ٠, ١٦٢ | عبد الرزاق بن همام الصنعاني    |



| عبد العزيز بن عبد الله بن باز٧٥   |
|-----------------------------------|
| عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي٩٤ |
| عبد الله بن محمد بن أبي شيبة      |
| عبد الله بن يوسف الزيلعي          |
| عبيد الله بن عبد الكريم الرازي    |
| عثمان بن عبد الرحمن الشهرزوري     |
| علي بن أحمد بن حزم                |
| علي بن عبد الله بن المديني        |
| علي بن عمر الدارقطني              |
| عمر بن رسلان الكناني              |
| عمر بن علي بن الملقن              |
| عمرو بن شعیب                      |
| ق                                 |
| قتادة بن دعامة السدوسي            |
| J                                 |
| لوط بن يحييٰلوط بن يحييٰ          |



#### A

| مالك بن أنس الأصبحي                    |
|----------------------------------------|
| محمد الأمين بن محمد الشنقيطي           |
| محمد بن إدريس الحنظلي                  |
| محمد بن إدريس الشافعي                  |
| محمد بن إسحاق بن يسار                  |
| محمد بن إسماعيل البخاري                |
| محمد بن أيوب الزرعي الدمشقي ٥٥         |
| محمد بن جرير الطبريمحمد بن جرير الطبري |
| محمد بن حبان البستي                    |
| محمد بن خير الإشبيلي                   |
| محمد بن سورة الترمذي                   |
| محمد بن صالح العثيمين                  |
| محمد بن عبد الله الحاكم                |
| محمد بن عثمان الذهبي                   |
| محمد بن عمرو العقيلي                   |

| 97    | محمد بن مسلم الزهري         |
|-------|-----------------------------|
| 99    | محمد بن مسلم بن تدرس        |
| باني  | محمد ناصر الدين بن نوح الأل |
| ٤٢    | مسلم بن الحجاج النيسابوري.  |
| ي     |                             |
| ١٧٤   | يحيي بن سعيد القطان         |
| ٥١    | يحييٰ بن شرف النووي         |
| ١٧٤   | يحييٰ بن معين               |
| ٧٨    | يعقوب بن شيبة               |
| مزي   | يوسف بن الزكي عبد الرحمن ال |
|       |                             |
| الكنى |                             |
|       |                             |
| ٤٢    | أبو إسحاق الجوزجاني         |
| ٤٣    | أبو الحسن الدارقطني         |
| 99    | أبو الزير المكي             |

| أبو الفضل العسقلاني٠٠٠ |
|------------------------|
| أبو بكر بن أبي شيبة    |
| أبو جعفر الطبريم٥      |
| أبو جعفر العقيلي       |
| أبو حاتم البستي        |
| أبو حاتم الرازي        |
| أبو داود السجستاني     |
| أبو زرعة الرازي        |
| أبو زرعة العراقي       |
| أبو زكريا النووي١٥     |
| أبو طاهر السلفي٧٧      |
| أبو مخنف٥٥             |
| أبو مسعود الدمشقي٠٠٠٠  |
| <b>ابن</b>             |
| ابن أبي حاتم           |
| ابن أبي شيبة           |



| 11.7 | ابن الصلاح  |
|------|-------------|
| 00   | ابن القيم   |
| ١٧٤  | ابن المديني |
| ١٧٣  | ابن الملقن  |
| 190  | ابن الملقن  |
| ov   | ابن باز     |
| 190  | ابن بشكوال  |
| ١٣٨  | ابن حبان    |
| ٥٠   | ابن حجــر   |
| ο ξ  | ابن حزم     |
| vv   | ابن خير     |
| ov   | ابن عثيمين  |
| ١٧٤  | ابن معين    |
| ١٧٤  | ابن مهدي    |



## الألقاب والأنساب

| ٥٦    | الألباني  |
|-------|-----------|
| ٤٠    | البخاري   |
| 0 •   | البلقيني  |
| ٤٠    | الترمذي   |
| ١٧٤   | الثوري    |
| ٤٢    | الجوزجاني |
| 1 • • | الجياني   |
| 178   | الحاكم    |
| 171   | الخزرجي   |
| 107   | الخطيب    |
| ٤٣    | الدارقطني |
| ١٧٠   | الذهبي    |
| 94    | الزهري    |
| 177   | الزيلعي   |

# فهرس الأعلام

| ومين الأحال | برب | AD THE PARTY |
|-------------|-----|--------------|
|             |     | J.F.         |
| ۲ 🕽         |     | $\vee$       |
| 1           |     | 7-           |

| ٤٢  | السجستاني |
|-----|-----------|
| ١٧٠ | السيوطيا  |
| ov  | الشنقيطي  |
| ١٦٢ | الطبراني  |
| ١٠٠ | الغساني   |
| ١٧٤ | القطان    |
| ٥١  | النـــووي |



# فهرس الأسئلة

| س١: أحسن الله إليكم، سائلٌ يقول: أحد طلبة العلم في الحديث يقول: الحديث      |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| الصحيح يكفي عن الحديث الحسن والضَّعيف، ولا يجوز للمرء أن يستدلّ             |
| بالأحاديث التي دون الصحيح، فما رأيُّكم في هذا الكلام؟ ٣٥                    |
| س٢: ما حكم من أنكر صحة ثبوت "صحيح البخاري"؟                                 |
| س٣: ما المراد بقولهم في كتب العلم: (تلقّته الأمّة بالقبول)، فما المراد بهذه |
| العبارة ؟                                                                   |
| س٤: يقول السائل: بعض طلبة العلم الذين يحضرون عندك ينقلون عنك أنك            |
| تقول: "خبر الآحاد الذي لم تحفه القرائن لا يفيد العلم"، وينقل هذا أيضا عن    |
| الشيخ الألباني، فهل هذا صحيح؟                                               |
| س٥: نجد هنا بعض المنتمين للعلم ينكر النظر في كتاب: "صحيح البخاري" إلا       |
| للعلماء المتمكنين لأسباب يذكرها، منها: معرفة الناسخ والمنسوخ، فهل لهذا      |
| القول نصيب من الصحة؟ وما الذي توجهون به؟                                    |
| س٦: نرجو بيان وتوضيح شرط مسلم في "الصحيح" جزاكم الله خيرًا ٢٠               |
| س٧: كيف نحمل قول الإمام مسلم في مقدمة "صحيحه"، وقد حكى الإجماع على          |
| قبول السند المعنعن مع المعاصرة، وإمكان اللقاء، وبعضهم يقول: لا يبعد أن      |



| يكون مذهب البخاري هو مذهب مسلم بناء على الإجماع الذي حكاه الإمام مسلم                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -رحمهما الله                                                                                                      |
| س٨: السؤال يقول: إنَّ الإمام أحمد يحتج بالحديث الضعيف، ويقدمه علىٰ                                                |
| القياس، ولكن ما المراد بالحديث الضعيف؟                                                                            |
| س٩: شيخنا يذكر في هذه القضية كما ذكرتم: أنَّ أول من أشهر الاصطلاح هذا                                             |
| هو الإمام الترمذي، ويقال: إنَّ البخاريُّ سبق الترمذيُّ إلى هذا لكنه لم يشهره،                                     |
| فكيف هذا؟                                                                                                         |
| س٠١: هناك من يرد تقسيم الترمذي؛ بحجة أنه اصطلاح حادث ولم يعرفه                                                    |
| المتقدمون؟                                                                                                        |
| س١١: هل تعتضد رواية المستور بالمستور الآخر وترتقي إلىٰ درجة الحسن                                                 |
| لغيره، وهل يكون كذلك مجهول العدالة باطنًا وظاهرًا؟                                                                |
| س١٢: أحسن الله إليكم، القصة إذا اشتهرت عند أهل السنة وتلقوها علىٰ أنها                                            |
| ثابتة، مثل قصة خالد القسري مع عدم ثبوت الإسناد؟                                                                   |
| س١٣: بالنسبة لبعض الأحاديث تجدها ضعيفة، لكن يقول بعض العلماء: تلقتها                                              |
| س ١١. بالسبة لبغض الأحاديث تجدها صغيفة، لكن يقول بغض العلماء. تلقيها                                              |
|                                                                                                                   |
| س ۱۱. بالسبه ببعض الا حاديث تجدها صعيفه، لكن يقول بعض العلماء. للفلها الأمّة بالقبول، ما حكم هذه الأحاديث يا شيخ؟ |



| س١٥: هل عدم اشتراط العدالة والضبط يعم رواة التاريخ، وما حكم رواية          |
|----------------------------------------------------------------------------|
| المستشرقين له، جزاكم الله خيرًا؟                                           |
| س١٦: هل هذا القول صحيح: كلُّ حديث ضعيف هو على ضعفه صحيح                    |
| المعنىٰ؟                                                                   |
| س١٧: هل يكون للحديث الضعيف شواهد من القرآن؟                                |
| س١٨: ما حكم مراسيل صغار الصحابة، مثل محمد بن أبي بكر الصديق والله الم      |
| وبعض صغار الصحابة الذين كانوا يؤتي بهم إلى النبي عَلَيْ فيحنكهم؟ ٩١        |
| س١٩: ما هي صورة التفرد؟ وما هي ضوابط قبوله؟ وما معنى قولهم: "هذا           |
| إسناد بصري"؟ وما هي الفائدة من معرفة هذا؟                                  |
| الشطر الثاني: ما هو الإسناد البصري؟                                        |
| س ٢٠: ما المقصود بالتفرد عند المحدثين المتقدمين؟                           |
| س ٢١: يقول السائل: البخاري رَحَالتُ احتج بحميد الطويل، وأكثر عنه، ولم يحتج |
| بأبي الزبير مع أنه أقل منه تدليسًا؟                                        |
| س٢٢: ما مدى صحة التقسيم الذي ذكره ابن الصلاح في زيادة الثقة، إذا كانت      |
| منافية فلا تقبل، وإذا كانت غير منافية فهي مقبولة، وهل هذا يتعارض مع منهج   |
| الأئمة المتقدمين الذين كانوا يلجؤون إلى القرائن دون هذا التقسيم؟ ١١٣       |
| س ٢٣: ما معنىٰ العلة غير القادحة، مع التمثيل لذلك؟                         |



| س٢٤: ذكر الحافظ ابن حجر في "النكت" مثالًا للعلة التي تكون في السند ولا        |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| تقدح في السند، وكذا العلة التي تكون في المتن ولا تقدح في السند، وإنما تقدح في |
| المتن؛ فنريد توضيحًا لهذا الكلام؟                                             |
| س٥٢: يا شيخ، بالنسبة للمعلقات في "البخاري" و"مسلم"، يذكر أهل العلم أنَّ ما    |
| بين البخاري ومن علق إليه يكون ثابتًا، ثم ينظر في السند من بعد من علق إليه،    |
| طيب بالنسبة للمعلقات التي ما وجدنا من وصلها، كيف يكون التعامل معها؟           |
| 371                                                                           |
| س٢٦: ما حكم الأحاديث المعلقة عند البخاري المصدرة بصيغة التضعيف؟               |
| وهل توثيق ابن حبان يرد مطلقًا، كما يقول بعض العلماء، أم يقبل أحيانًا إذا      |
| توافرت فيه بعض الشروط كما يقول المعلمي اليماني والألباني؟ ١٢٨                 |
| س٧٧: هل يظهر أثر في التفريق بين مصطلح الشاذ والمنكر؟                          |
| س٢٨: كيف يتدرب طالب العلم علىٰ التخريج؟                                       |
| س ٢٩: وضحوا لنا المتابعة التامة والقاصرة؟                                     |
| س٠٣: تسمع هذه الأيام بعض الناس يفرقون بين منهج المتقدمين ومنهج                |
| المتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها، فنرجو منكم أن تبينوا صحة هذا            |
| القول من خطئه، وجزاكم الله خيرًا                                              |
| س٣١: يقول بعض الشباب: كما أننا نقلد الشيخ الألباني في أغلب الأحاديث،          |



| كذلك يجوز تقليد أئمة الجرح والتعديل في عصرنا مطلقًا، هل هذا الكلام             |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| صحيح؟                                                                          |
| س٣٢: من يقف على حديث أعله بعض الأئمة المتقدمين، وصححه بعض                      |
| المتأخرين، ممن له اشتغال ومعرفة بالحديث، صححه من عدة طرق، فما                  |
| الواجب عليه تجاه هذا؟                                                          |
| س٣٣: هل الأخذ بتصحيحات علماء الحديث يعتبر تقليدًا لهم، وهل يقدم في             |
| ذلك قول المعاصر بناء علىٰ أنه اطلع علىٰ ما لم يطلع عليه الأوائل؟ ١٦٥           |
| س٢٤: نقرأ كثيرًا في تراجم العلماء أنَّ فلانًا برع في علم الرجال، ونحوها من     |
| العبارات، فكيف تكون دراسة علم الرجال؟ وهل هناك طريقة معينة، أو كتب             |
| تنصحون بها في هذا الباب، خاصة معرفة طبقات الرواة؟ وجزاكم الله خيرًا. ١٧٠       |
| س ٣٥: أحسن الله إليكم، وجزاكم الله خيرًا، سائل يقول: كيف يستفيد طالب علم       |
| الحديث من كتب التراجم، وهل يجب عليه إذا قرأ كتاب "تهذيب التهذيب" مثلًا         |
| أنْ يقرأه بالتفصيل، أو يرجع إليه عند الحاجة، وما هي الطريقة المثلىٰ لقراءة كتب |
| التخريج؟ وبأي كتاب يبدأ؟ وبارك الله فيكم.                                      |
| س٣٦: هل يجوز جرح شخص ما بسببٍ مختَلَفٍ في كونه سببًا جارحًا، أم لا             |
| يُجرح إلا بما هو متفق عليه فقط؟                                                |
| س٧٧: ماذا يُقصد بالدليل في الجرح المفسر؟ وهل الدليل يكون من الكتاب             |

| والسنة؟                                           |
|---------------------------------------------------|
| س٣٨: هل يكفي نقل كلام الأئمة في الجرح المف        |
| س٣٩: رجل من أئمة الحديث عادة ما يجرح،             |
| تجريحه بدون تفسير؟                                |
| س • ٤: ما جاء مسندًا في "مقدمة صحيح مسلم"         |
| منهم في الحديث. قال مسلم وَهِنُّهُ: "يجري علم     |
| الكذب"، نرجو توضيح هذه الكلمة بارك الله فيك       |
| س ١ ٤: نقل الحافظ ابن حجر رَحْكُ عن عبد الر       |
| معنىٰ: (لا يحتج بحديثهم)؟ قال: كانوا قومً         |
| يحفظون؛ فيغلطون، ترىٰ في أحاديثهم اضط             |
| التهذيب"                                          |
| س٤٢: شيخنا، قلتم: إنَّ كل أهل البدع كذابون        |
| المبتدع مطلقًا؟ وكيف يجمع بين هذا وبين رواين      |
| س٤٣: هل يُتصور أنْ يكون هناك صاحب بدعة            |
| لو سئل عن بدعته فإنه سيمدحها؟                     |
| س٤٤: كيف نوفق بين ما رواه ابن أبي حاتم فم         |
| "<br>شيخ من الخوارج، أنه كان يقول بعدما تاب: "انا |
|                                                   |



| إذا هوينا أمرًا صيرناه حديثًا"، وبين ما عرف من مذهبهم من تكفير مرتكب  |
|-----------------------------------------------------------------------|
| الكبيرة، ورواية المحدثين عن بعضهم؟                                    |
| س٥٤: رواية الصحابي الذي لم يُسمَّ، ألا يمكن أن يكون مختلفًا في صحبته؛ |
| فيقبله قوم ويرده آخرون؟                                               |
| س٤٦: هل مجهول العدالة باطنًا وظاهرًا هو نفسه مجهول العين؟ ومن هو      |
| المبهم؟ أم أنَّ بينهما فرقًا؟                                         |
| س٤٧: كيف ترفع جهالة العين وجهالة الحال عن الراوي؟                     |



# فهرس الموضوعات

| المقدمة                                                     |
|-------------------------------------------------------------|
| ترجمة مختصرة للعلامة ربيع بن هادي المدخلي حفظه الله تعالىٰ٧ |
| الأسئلة                                                     |
| الحديث الصحيح                                               |
| الحديث الحسن                                                |
| الحديث الضعيف                                               |
| الإرسال                                                     |
| التفرد                                                      |
| التدليس                                                     |
| زيادة الثقة                                                 |
| العِلَّة                                                    |
| المعلق                                                      |
| الشاذ والمنكر                                               |
| التخريج                                                     |



| ۱٦٧   |                                                   | علم الرجال            |
|-------|---------------------------------------------------|-----------------------|
| 179   |                                                   | والجرح والتعديل       |
| ۱۸۷   |                                                   | رواية المبتدع         |
| 197   |                                                   | المختلف في صحبته      |
| 198   |                                                   | المجهول               |
| 197   | ·                                                 | فهرس الآيات القرآنية. |
| 191   |                                                   | فهرس الأحاديث         |
| 199   |                                                   | فهرس الأعلام          |
| ۲ • ۸ |                                                   | فهرس الأسئلة          |
| ۲۱٥   |                                                   | فهرس الموضوعات        |
| Y 1 A | قام أبو همام بتأليفها أو تحقيقها أو التعليق عليها | ثَبَت لبعض الكتب التي |

## ثَّبَت لبعض الكتب التي قام أبو همام بتأليفها

## أو تحقيقها أو التعليق عليها

- ١) الآثار المستخرجة من كتاب "مقدمة الجرح والتعديل لابن أبي حاتم".
  - ٢) "إتمام الفرح بالتعليقات البيضانية على شرح منظومة ابن فرح".
    - ٣) "التعليق البليغ على ردِّ العلامة النجمي على مادح التبليغ".
      - ٤) "التوشيح الحثيث على مذكرة علم مصطلح الحديث".
        - ٥) "التبيان مما صح في فضائل سور القرآن".
        - ٦) "تحذير الخلق مما في كتاب صيحة الحق".
      - ٧) "الحوار الوديع مع فضيلة الشيخ عبد الله المنيع" تعليق.
  - ٨) "أجوبة العلامة النجمي عن أسئلة أبي همام الصومعي" تعليق.
    - ٩) "التعليق الوفي على رسالة رد على صوفي".
  - ١٠) "رد الجواب على من طلب مني عدم طبع الكتاب" للعلامة النجمي تعليق.
    - ١١) "تنبيه الأفاضل على تلبيسات أهل الباطل".

## ثَبَت لبعض الكتب التي قام أبو همام بتأليفها...



- ١٢) "النكت الملاح على دليل أرباب الفلاح".
- ١٣) "التعليقات الملاح على مختصر دليل أرباب الفلاح".
- ١٤) "الموقف الصحيح من أهل البدع" للعلامة المدخلي تعليق.
  - ١٥) "الرقية والرقاة..." للعلامة المدخلي تعليق.
- 17) "الإكليل لأجوبة العلامة ربيع المدخلي عن أسئلة المصطلح والجرح والجرح والتعديل" تعليق.
  - ١٧) "حكم المظاهرات" للعلامة المدخلي تعليق.
  - ١٨) "نثر الجواهر المضية على كتاب أمالي في السيرة النبوية".
    - ١٩) "تهذيب وترتيب معرفة علوم الحديث" للحاكم.
  - ٠٢) "نبذة يسيرة من حياة أحد أعلام الجزيرة العلامة الوادعي".
  - ٢١) "زوال الترح بشرح تعريفات العلامة الحكمي في فنِّ علم المصطلح".
    - ٢٢) "مذكرة في علم مصطلح الحديث".
    - ٢٢) "سبب الاختلاف" للعلامة محمد حياة السندي تحقيق.
      - ٢٤) "المنتقى من روضة العقلاء ونزهة الفضلاء" لابن حبان.
      - ٢٥) "المنتقىٰ من كتاب التبيان في آداب حملة القرآن" للنووي.

## ثَبَت لبعض الكتب التي قام أبو همام بتأليفها...



- ٢٦) "تنبيهات مهمة لطالب العلم".
- (۲۷) "مجموع الرسائل والمنظومات العلمية للعلامة حافظ الحكمي" جمع وتحقيق وتعليق، ويحوي ما يلى:
  - النبوية "أمالي في السيرة النبوية".
  - "مجمل تاريخ الأندلس في الإسلام".
  - "لُمَعٌ حافلة بذكر الفقه والتفقُّه والفقهاء في الصحابة والتابعين".
    - Σ- "نصيحة الإخوان عن تعاطى القات والتبغ والدخان".
      - -□ "تعريفات في علم مصطلح الحديث".
        - آ- "منظومة الناسخ والمنسوخ".
          - "منظومة السيرة النبوية".
    - "المنظومة الميمية في الوصايا والآداب العلمية" تحقيق.
      - "اللؤلؤ المكنون في أحوال الأسانيد والمتون".
        - ·/- "الزيادات على المنظومة الشبراوية".
    - ٢٨) "مجموع الرسائل للعلامة النجمي" جمع وتعليق، ويحوي ما يلي:
      - الماذا التوحيد أوَّلا؟"
      - -√ معالم التوحيد في الحج".
      - س- «دور المسجد في الإسلام».

## ثَبَت لبعض الكتب التي قام أبو همام بتأليفها...



- Σ- "التكفير وبيان خطره وأدلة ذلك".
  - -0 "الغلو أسبابه وعلاجه".
- آ- "السلفيون بريئون من الأعمال الإرهابية".
  - ٧- "أحكام المعاهدين والمستأمنين".
  - ٨- "حق النبي عَلَيْق بين الغلو والتفريط".
- -9 "حادثة امتهان الدانمرك لصورة الرسول عليه".
  - ·/- "حكم مقاطعة منتجات أعداء الإسلام".
  - ال- "متىٰ يشرع السّتر علىٰ مرتكب المعصية؟".
  - "حف الحواجب وتشفيرها مخالف للشرع".
- سرا- "ما يحتاجه الفقيه والمتفقه والمفتي والمستفتي من كلام الحافظ الخطيب البغدادي من كتابه الفقيه والمتفقه".
  - ٢٩) "منتخب الفوائد الصحاح العوالي" للخطيب البغدادي تحقيق.
  - ٠٠) "توجيه النظر إلى أصول الأثر" للعلامة طاهر الجزائري تحقيق وتعليق.
    - ٣١) "الأدلة الجلية في تحريم نظر الأجنبية" للصنعاني تحقيق.
      - ٣٢) "مقدمة الجرح والتعديل لابن أبي حاتم" قراءة وتعليق.
        - ٣٢) "مقدمة الكامل لابن عدي" تحقيق وتعليق.
        - ٣٤) "مقدمة المجروحين لابن حبان" تحقيق وتعليق.