من المراق المرا

وإبن عائب ين

الطبعة الأولى

حقوق الطبع معفوظة ١٩٧٨ م ــ ١٣٩٨ هـ

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقسدمة

الحمد شرب العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين محمد وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه الى يوم الدين ٠

#### اما معد ٠٠

ان ظاهرة سب الصحابة رضوان الله عليهم لم تكن وليدة اليوم ولا الأمس القريب وانما تفشت وظهرت على حيز الوجود منذ مؤاذرة ومناصرة أولئك الأخيار الأطهار للمصطفى عليه الصلاة والسلام ·

وان الطعن في الصحابة طعن في النبي صلى الله عليه وسلم حيث انهم لم يستطيعوا الطعن في النبي عليه السلام صراحة لئلا ينكشف أمرهم فعمدوا الى تشويه سيرة أصحابه وتسويد صحائفهم البيضاء النقية ووضع المثالب فيهم ليقال أن النبي صلى الله عليه وسلم رجل سوء ومن أجل ذلك صاحب أولئك

الأشرار على حد زعمهم • وان الذين يقودون حملة سب الصحابة قديما وحديثا ما هم الا أراذل الناس عقلا ودينا •

ومن المكابرة أن يزعم أولئك الطاعنون في الصحابة رضوان الله عليهم أنهم مسلمون مع أنهم يرمون زوجات النبى صلى الله عليه وسلم بكبيرة الزنا وبعض أصحابه المقربين اليه بالشذوذ الجنسى والجشع المادى الدنيوى وان صحبة الصحابة للنبى صلى الله عليه وسلم ما هي الا ستار لتحقيق مآربهم المادية والكيد به وبدعوته صلى الله عليه وسلم ٠

## عدالة الصحابة من القرآن الكريم:

كفى فخرا للصحابة رضوان الله عليهم اجمعين أن الله سبحانه وتعالى اصطفاهم لصحبة نبيه عليه السلام وان نكرهم في القرآن الكريم باق الى أن يرث الله تعالى الأرض وما عليها •

يقول الحق تبارك وشعالى واصفا نبيه عليه الصلاة والسلام وصحابته الأبرار:

مُعُمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَ آءُ عَلَى اللَّهِ وَرِضُوانًا اللَّهِ مَنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا اللَّهُ مَنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا اللَّهُ مَنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا اللَّهُ مَا عُمَّاهُمْ فِي التَّوْرَنَةِ سِمَاهُمْ فِي الْإِنجِيلِ حَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْفَهُ وَفَازَرَهُ فَالسَّغَلَظَ وَمَنْ اللَّهُمْ فِي الْإِنجِيلِ حَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْفَهُ وَفَازَرَهُ وَفَالسَّغَلَظَ وَمَنْ اللَّهُمْ فِي الْإِنجِيلِ حَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْفَهُ وَفَازَرَهُ وَفَاسَتَعْلَظَ وَمَنْ اللَّهُمْ فَي اللَّهُ الْمُعَالَّةُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَ

الى الاسلام من المهاجرين والأنصار ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين واعداده تعالى لهم جنات فيها مالا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر عليه قلب بشد •

وقال جل جلاله مخبرا برضاه عن أولئك السابقين

وَالسَّبِهُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ النَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّنْتِ تَعَرِّى تَحْنَهَا الْأَنْهَارُ خَبْلِاِينَ فِيهَا أَبَدُا ذَالِكَ الْفَوْذُ الْعَظِيمُ فَيْهَ

وقال المولى تبارك وتعالى:

لِلْفُقِّرِآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ

الذينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيدِهِمْ وَأُمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِنَ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَ أُولَنَهِكَ هُمُ الصَّندِقُونَ وَ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَ أُولَنَهِكَ هُمُ الصَّندِقُونَ وَ اللّهِمَ وَاللّهِمَ وَاللّهِمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ وَا اللّهُمُ وَاللّهُمُ واللّهُمُ وَاللّهُمُ واللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ و

رجم ١

وقال جل شائه د

وَالَّذِينَ قَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَلَهَدُواْ فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ عَاوَواْ وْنَصَرُوٓا أَوْلَنَهِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَّهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّىٰ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَّهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّىٰ

ورقمال تعالمه :

الْقَدْ رَضِي اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُسَاللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَنَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيباً ﴿
عَلَيْهِمْ وَأَثَنَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيباً ﴿

وقوله تعالى :

لُقَد تَّابَ اللهُ عَلَى النَّهِ وَالْمُهَنجِرِينَ وَالْمُهَنجِرِينَ وَالْمُهَنجِرِينَ وَالْمُهَنجِرِينَ وَالْمُهَنجِرِينَ وَالْمُنْ اللهِ عَلَيْهِمْ الْمُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِينعُ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ النَّهُمُ مُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ مِهِمْ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّهُ مِهِمْ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّهُ مِهِمْ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وقوله تعالى:

أُكُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ مِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ عَامَنَ أَهْلُ الْكِتَنْ ِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَلِسِقُونَ (اللهِ وقوله تعالى: وَكَذَالِكَ جَعَلَنْكُمْ أُمَّةً وَسَطَّا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنْقِيبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا مَن يَنْقِيبُ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا مَن يَنْقِيبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا مَن يَنْقِيبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا مَن يَنْقُلِبُ عَلَى عَقبيهِ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا مَن يَنْقِبُ عَلَى عَقبيهِ عَلَى عَقبيهِ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا الله عَلَى عَقبيهِ عَلَى عَقبيهُ عَلَى عَقبيهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى عَقبيهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ ال

لَرُ اوف رَحِيمُ

عن أبى سعيد المدرى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يأت على الناس زمان فيغزو فئام (١) من الناس ، فيقولون : فيكم من صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فيقولون لهم : نعم ، فيفتح لهم • ثم يأتى على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال : فيكم من صاحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فيقولون : نعم ، فيفتح لهم • ثم يأتى على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال : هل على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال : هل فيكم من صاحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه فيكم من صاحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فيقولون : نعم ، فيقتح لهم » (٢) •

٠ اي حماعة ٠

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في باب الجهاد ص ۷۱ : « فضائل اصحاب النبي » ، ومسلم : « فضائل الصحابة » ص ۲۰۸ ، واحمد بن حنبل في مسنده : الجزء ۳ ص ۷ ·

وعن عمران بن حصين رضى الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « خير أمتى قرنى ، ثم الذين يلونهم • قال عمران : فلا أدرى أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثا • ثم أن بعدكم قوما يشهدون ولا يستشهدون ويخونون ولا يؤتمنون ، وينذرون ولا يفون ، ويظهر فيهم السمن » (٢) •

عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير الناس قرنى ، ثم الذين يلونهم ، ثم يجىء قوم تسبق شهادته » (٤) •

وعن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «آية الايمان حب الأنصار، وآية المنافق بغض الأنصار» •

عن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تسبوا أصحابي

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى في صحيحه : « فضائل اصحاب النبي » ٠

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى: « فضائل أصحاب النبى » ، ومسلم: « فضائل الصحابة » ، وأبو داود فى سننه ص ٩ ، والترمذى: « فتن ٤٥ ، شهاوت ٤ ، مناقب ٥٦ » ، وابن ماجة: « أحكام ٢٧ » ، واحمد بند حنبل فى مسنده: الجزء الأول ٠

فوالذي تفسى بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه » (٠) :

وعن عبد الله بن مغفل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضا من بعدي من أحبهم فقد أحبني ، ومن أبغضهم فقد أبغضني ومن أذاهم آذاني ومن آذاني فقد آذي الله من آذي الله فيوشك أن يأخذه » (٢) .

## وقال صلى الله عليه وسلم:

« ما من الحد من اصحابى يموت بارض الا بعث قائدا ونورا لهم يوم القيامة » (٧)

وعنه صلى الله عليه وسلم « اذا رأيتم الذين يسبون اصحابى فقولوا لعنة الله على شركم » (٨)

<sup>(</sup>٥) رواه البخارى: « فضائل اصحاب النبى » ص ٥ ، ومسلم: « فضائل الصحابة » ص ٢٢١ – ٢٢٢ ، وأبو داود فى سننه ص ١٠ ، والترمذى: المناقب ص ٥٨ ، واحمد بن حنبل ج ٣ ص ١١

<sup>(</sup>٦) رواه الشرمذي في « المناقب » ص ٥٨ ، واحمد بن حنبل ج ٤ ص ٨٧ ، ج ٥ ص ٥٥ ، ٥٧ .

<sup>(</sup>٧) رواه الترمذي في « المناقب ، ص ٥٨ ٠

<sup>(</sup>A) رواه الترمذي في د المناقب » ص ٥٩ ·

## وقال صلى الله عليه وسلم:

« النجوم أمنة للسماء ، فاذا ذهبت النجوم أتى السماء ما يوعد ، وأنا أمنة لأصحابي فاذا ذهبت أنا ، أتى أصحابي أمنة لأمتى ، فأصحابي أمنة لأمتى ، فاذا ذهب أصحابي أتى أمتى ما يوعدون » (١) •

وعن البراء بن عازب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من أحب الأنصار أحبه الله ، ومن أبغض الأنصار أبغضه الله » (١) •

كذا قال الألباني و

₽

Æ.

# قول أئمة الاسلام في ساب الصحابة:

أجمع علماء الاسلام على أن الصحابة عدول لا يجوز للمسلم أن ينتقصهم بل ذكر محاسنهم والاعراض عما شجر بينهم •

قال الامام أحمد: اذا رأيت أحدا يذكر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بسوء فاتهمه على الاسلام •

<sup>(</sup>٩) رواه مسلم: فضائل الصحابة » ص ٢٠٧ ، ورواه احمد ابن حنبل ج ٤ ص ٢٩٩ ٠

<sup>(</sup>۱۰) رواه ابن ماجة : « مقدمه » ص ۱۱ ، وأحمد بن حنبل ج ۲ ص ۵۰۱ ، ۲۲۰ ، ج ٤ ص ۹٦ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ،

وقال اسحاق بن راهویة : من شتم أصحاب النبی صلی الله علیه وسلم یعاقب ویحبس .

وقال الامام مالك: من شتم النبى صلى الله عليه وسلم قتل ومن سب أصحابه أدب •

وقال القاضى أبو يعلى: الذى عليه الفقهاء فى سبب الصحابة ان كان مستحلا لذلك كفر وان لم يكن مستحلا فسق •

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية : من زعم أن الصحابة ارتدوا بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم الا نفرا قليلا لا يبلغون بضعة عشر نفسا أو انهم فسقوا عامتهم فهذا لا ريب في كفره ٠

وقال أبو زرعة الرازى: اذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم فاعلم انه ذنديق ، وذلك أن الرسول صلى الله عليه وسلم حق والقرآن الكريم حق وما جاء به حق ، وانما أدى الينا ذلك كله الصحابة ، وهؤلاء الزنادة يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة فالجرح بهم أولى .

4

### ثناء أكابر أهل البيت على الشيذين:

قال الامام على رضى الله عنه:

لا يفضلنى أحد على أبى بكر وعمر رضى الله عنهما الا جلدته حد المفترى ·

وسأل رجل عليا رضى الله عنه:

نسمعك تقول فى الخطبة: اللهم أصلحنا بما أصلحت به الخلفاء الراشدين المهديين، فمن هم؟ فاغرورقت عيناه، فقال: هما حبيباى أبو بكر وعمر، اماما الهدى، وشيخا الاسلام ورجلا قريش، والمقتدى بهما بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، من اقتدى بهما عصم ومن اتبع آثارهما هدى الصراط المستقيم، ومن تمسك بهما فهو من حزب الله تعالى .

وسئل عبد الله الملقب بالنفس الزكية:

أتمسح على الخفين ، فقال : أمسح فقد مسح عمر · فقال له السائل : انما أسائك أنت تمسح · قال : ذلك أعجز لك أخبرك عن عمر وتسائلني عن رأيي فعمر خير مني وملء الأرض مثلى · فقيل له : هذا تقية ؟ فقال : نحن بين القبر والمنبر اللهم هذا قولي في السر والعلانية فلا تسمع قول أحد بعدى ثم قال : من هذا الذي يزعم أن عليا كان مقهورا وأن النبي صلى الله عليه وسلم أمره بأمر فلم ينفذه فكفي بهذا ازراء ومنقصة له ·

### وجاء رجل الى زين العابدين وقال له:

أخبرنى عن أبى بكر ، فقال : عن الصديق ، فقال : وتسميه الصديق ؟ فقال : ثكلتك أمك • قد سماه « صديقا » رسول أش صلى أش عليه وسلم والمهاجرون والأنصار ومن لم يسمه « صديقا » فلا صدق أش عز وجل قوله فى الدنيا والآخرة ، اذهب فأحب أبا بكر وعمر رضى أش عنهما •

وقال جعفر بن محمد: اللهم انى أتولى أبا بكر وعمر وأحبهما ، اللهم ان كان فى نفسى غير هذا فلا نالتنى شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم يوم القيامة •

### وجعفر المسادق أنه قال:

ما ارجو من شفاعة «على » شيئا الا وانا ارجو من شفاعة ابى بكر مثله ·

واتى محمد بن عبد الله الحسن قوم من الحل الكوفة والجزيرة فسالوه عن ابى بكر وعمر ، فقال : انهما عندى افضل من على •

وقال جعفر السنادق : من تبرأ من أبى بكر وعمر فأنا برىء منه •

وهذا قليل من كثير وغيض من فيض ولو أردنا استقصاء ما ورد عن أكابر أهل البيت في الثناء على الشيخين رضى الله عنهما لطال بنا المقام ·

واننى أرجو من الله سبحانه وتعالى أن يهدى قوما دان على قلوبهم التعصب الطائفى البغيض •

والله من وراء القصيد وهو يهدى الى سيواء السبيل ·

« المؤلف »

القاهرة في ١٩٧٨/١١/١ م

بخ



حکم سب الصحابت لابن حجرالهیثمی



اعلم أن الذي أجمع عليه أهل السنة والجماعة أنه يجب على كل مسلم تزكية جميع الصحابة باثبات العدالة لهم ، والكف عن الطعن فيهم والثناء عليهم ، فقد أثنى الله سبحانه وتعالى عليهم فى آيات من كتابه منها قوله تعالى : « كنتم خير امة أخرجت للناس » فأثبت الله تعالى لهم الخيرية على سائر الأمم ، ولا شيء يعادل شهادة الله تعالى لهم بذلك لأنه تعالى أعلم بعباده وما انطووا عليه من الخيرات وغيرها ، بل لا يعلم ذلك غيره تعالى ، فاذا شهد تعالى فيهم بأنهم خير الأمم وجب على كل أحد اعتقاد ذلك والايمان به والا كان مكذبا ش تعالى في اخباره ولا شك أن من ارتاب في حقيقة شيء مما اخبر به الله تعالى أو رسوله ( عليه المثلام ) كان كافرا باجماع المثلمين ، ومنها قوله تعالى : د وكذلك جعلناكم امة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ، والصحابة ( رضوان الله عليهم أجمعين ) في هذه الآية والتي قبلها هم المشافهون ٠

.

۳

Į.

بهذا الخطاب على لمبان رسول الله صلى الله عليه وسلم حقيقة ، فانظر الى كونه تعالى خلقهم عدولا وخيارا ليكونوا شهداء على بقية الأمم يوم القيامة ، وحينئذ فكيف يستشهد الله تعالى بغير عدول أو بعن ارتدوا بعد وفاة نبيهم (عليه الصلاة والسلام) الا

نحو سنة انفس منهم كما زعمته الرافضة قبحهم الله تعالى ولعنهم وخذلهم ، ما احمقهم واجهلهم وأشهدهم بالزور والافتراء والبهتان!!

ومنها قوله تعالى :

يَوْمَ لَا يُخْزِى

3

اللهُ النَّهِ النَّهِ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ وَ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيمَنَهِمْ يَهُونُ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٥

فأمنهم الله تعالى من خزيه ولا يأمن خزيه فى ذلك اليوم الا الذين ماتوا والله سبحانه وتعالى ورسوله عليه الصلاة والسلام عنهم راض ، فأمنهم من الخزى الصريح لهو من أعظم الأدلة على كمال وحقائق الاحسان وان الله تعالى لم يزل راضيا عنهم حيث يقول الحق تبارك وتعالى:

الَّقَدُ رَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ

بُبَايِعُونَكَ تَضْقَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَعَاقُرِبِياً ﴿ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَعَاقُرِبِياً ﴿ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَعَاقُرِبِياً ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَعَاقُرِبِياً ﴿ إِنَّ السَّكِينَةَ

فصرح الله تعالى برضاه على أولئك الأصحاب رضوان الله عليهم أجمعين وهم الف ونحو أربعمائة ، ومن رضى عنه تعالى لا يمكن وفاته على الكفر ، لأن العبرة بالوفاة على الاسلام ، وان الرضا من الله تعالى لا يقع الا على من علم موته على الاسلام ، وأما من علم موته على الكفر فلا يمكن أن يخبر الله تعالى بأنه راض عنهم ، فعلم أن كلا من هذه الآية وما قبلها رد صريح فيما زعمه وافتراه أولئك الملحدون الجاحدون حتى للقرآن العزيز ، أذ يلزم من الايمان به الايمان بما فيه ، وقد علمت أن الذى فيه أنهم خير الأمم وأنهم عدول خيار وأن الله تعالى لا يخزيهم وأنه رضى عنهم فمن لم يصدق بذلك فيهم فهو مكذب لما في القرآن ومن كذب بما فيه مما لا يحتمل التأويل كان كافرا جاحدا ملحدا مارقا • ومنها قوله تعالى :

وَالسَّنِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَنِجِرِ بنَ

وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ الْبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِيَ اللهُ عَهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْأَنْصَارِ وَاللهِ مَ اللهُ عَهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاعَدُ لَهُمْ جَنْدِينَ فِيهَا أَبَدُا ذَلِكَ الْعَنْدِينَ فِيهَا أَبَدُا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِمُ فَيَ

رقوله تعالى :

للفَقَرَآء المُهَاجِرِينَ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالْمَوْلِهِ مَ يَبْتَعُونَ فَضَالًا مِنَ اللهِ وَرَسُولُهُ وَاللهِ مَ يَبْتَعُونَ فَضَالًا مِنَ اللهِ وَرَسُولُهُ وَاللهِ مَ يَبْتُعُونَ فَضَالًا مِنَ اللهِ وَرَسُولُهُ وَاللهَ وَرَسُولُهُ وَاللهَ وَرَسُولُهُ وَاللهِ مَا يَبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ وَاللهِ مَنْ مَا جَرَ إِلَيْهِمَ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ مَا عَلَيْهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهُ مَا اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهُ اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا عَلَى اللهِ مَا عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فتأمل ما وصفهم الله تعالى فى هذه الآيات تعلم به ضلال من طعن فيهم من شدود المبتدعة ورميهم بما هم بريئون هند ومنها قوله تعالى :

مُعُمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَأَشَدُّا عَلَى الْكُفَّارِ وَمُولُ اللَّهِ وَرِضُوا اللَّهِ وَرِضُوا اللَّهِ وَرِضُوا اللَّهِ وَرِضُوا اللَّهِ وَرِضُوا اللَّهِ وَرَضُوا اللَّهِ مَنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَيَةِ وَمَثُلُهُمْ فِي التَّوْرَيَةِ وَمَثُلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْع أَثْرَا السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَيَةِ وَمَثُلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْع أَثْرَا السَّجُودِ مَشَطْعَهُ وَعَازَرَهُ وَ فَاسْتَغَلَظ وَمَا الْإِنجِيلِ كَزَرْع أَثْرَاع لِيغِيظ بِهُم الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ عِيعُجُ الزَّرَاع لِيغِيظ بِهُم الْكُفَّارُ وَعَمَلُواْ الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغَفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا (إِنَّ

فانظر الى عظيم ما اشتملت عليه هذه الآية ، فان قوله تعالى « محمد رسول الله » جملة مبينة للمشهود به فى قوله تعالى : « هو الذى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق » ففيها ثناء عظيم على رسوله ثم ثنى بالثناء على أصحابه ( رضوان الله عليهم ) بقوله : « والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم » وقوله تعالى :

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ المَنُواْ مَن يَرْ تَدَّمِنكُرْ عَن دِينِهِ عَنَسُوْفَ يَأْتِي ٱللهُ بِقُومِ يَكُمُ عَن دِينِهِ عَنَ اللهُ بِقُومِ مِن يُجَلِهِدُونَ يُجِبُهُمْ وَلِيُحِبُونَهُ وَأَذِلَةً عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِنَّ إِنَّ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِنَّ إِنَّ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّهُ عَلَى اللهُ يَعْفِرُ مِن يُجَلِهِدُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِنَ إِنَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْدِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَ

فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآ إِلَى خَالُكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ وَلِيعَ عَلِيمٌ فَيْ

فوصفهم الله تعالى بالشدة والغلظة على الكفار ، وبالرحمة والبر والعطف على المؤمنيان والذلة والخضوع لهم ، ثم أثنى عليهم بكثرة الاعمال مع الاخلاص وسعة الرجاء في فضل الله تعالى ورحمته بابتغائهم فضله ورهوانه ، وبأن آثار ذلك الاخلاص وغيره من أعمالهم الصالحة ظهرت في وجوههم حتى ان من نظر اليهم بهره حسن سمتهم وهديهم ، ومن ثم قال الامام مالك رضى الله عنه : بلغنى أن النصارى كانوا اذا رأوا الصحابة (رضوان الله عليهم) الذين فتحوا الشام ، قالوا : والله لهولاء خير من الحواريين فيما بلغنا ،

وقد صدقوا في ذلك فان هذه الأمة المحمدية خصوصا الصحابة (رضوان الله عليهم) لم يزل ذكرهم معظما في الكتب • كما قال الله تعالى:

ذَلِكَ مَنْلُهُمْ فِٱلتَّوْرَاةُ وَمَنْلُهُمْ فِٱلْإِنِجِيلِ كَرَرْعِ أَخْرَجُ شَطْكَةُ فَاذَرَهُ فِأَسْكُ فَلَظُ فَأَسْنُو كُاكُنُ مُوقِهِ عَنْجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظَ بِهِمُ الْصَائِدَ فَي الْمُعَالَى الْمُعَالِدَ الْمِي مَنْهُمُ اللَّهِ مَنْ أَمْنُواْ وَعَكِيلُواْ الصَّالِحَ لَيْتِ مِنْهُمُ اللَّهِ مَنْ أَمْنُواْ وَعَكِيلُواْ الصَّالِحَ لَيْتِ مِنْهُمُ اللَّهِ مَنْ أَمْنُواْ وَعَكِيلُواْ الصَّالِحَ لَيْتِ مِنْهُمُ اللَّهُ مَنْ أَمْنُواْ وَعَكِيلُواْ الصَّالِحَ لَيْتِ مِنْهُمُ اللَّهُ مَنْ مُنْ مُنْ فَي وَالْمُؤَالُونَ المَالِحَ لَيْتِ مِنْهُمُ اللَّهُ مَنْ مُنْ مُنْ وَالْمُؤْوَالُولُ السَّلِحَ لَيْتُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْفِقُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفُلُولُولُولُ فكذلك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم آزروه وأيدوه ونصروه فهم معه كالشطء مع الزرع ليغيظ بهم الكفار · ومن هذه الآية أخذ الامام مالك في رواية عنه بكفر الروافض الذين يبغضون الصحابة رضى الله عنهم أجمعين حيث يقول : لأن الصحابة يغيظونهم ومن غاظه الصحابة فهو كافر ·

وهو مأخذ حسن يشهد له ظاهر الآية ومن ثم وافقه الشافعى رضى الله تعالى عنهما فى قوله بكفرهم ، ووافقه أيضا جماعة من الأئمة أمثال الامام أحمد ابن حنبل والقاضى أبو يعلى وشيخ الاسلام ابن تيمية .

ويكفيهم شرفا أى شرف ثناء الحق تبارك وتعالى عليهم فى الآيات السابقة حيث ذكر تعالى رضاه عنهم ووعده اياهم جميعا بالمغفرة والأجر العظيم ووعد الشصدق وحق لا يتخلف ولا يخلف لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم •

ولو لم يرد من الله تعالى ورسوله عليه الصلاة والسلام فيهمشىء مما سبق لأوجبت الحال التى كانوا عليها من الهجرة والجهاد ونصرة الاسلام وبذل المهج والأموال وقتل الآباء والأولاد ، والمناصحة فى الدين وقوة الايمان واليقين القطع بتعديلهم والاعتقاد

بنزاهتهم وأنهم أفضل من جميع الجائين بعدهم والمعدلين النين يجيئون من بعدهم ، هذا مذهب كافة العلماء ومن يعتمد قوله ، ولم يخالف فيه الاشدوذ من المبتدعة الذين ضلوا وأضلوا فلا يلتفت اليهم ولا يعول عليهم ، وقد قال امام عصره أبو زرعه الرازى من أجل شيوخ البخارى :

.

اذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من اصحاب رسول الشحلى الله عليه وسلم فاعلم انه زنديق ، وذلك أن الرسول صلى الله عليه وسلم حق والقرآن الكريم حق وما جاء به حق وانما ادى الينا ذلك كله الصحابة ، فمن جرحهم انما أراد ابطال الكتاب والسنة ، فيكون الجرح بهم المعنى ، والحكم عليه بالزندقة والضلالة والكذب والفساد هي الأقوم الأحق .

وقال ابن حزم: الصحابة كلهم من أهل الجنة قطعا ، قال تعالى: « لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل ، أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا ، وكلا وعد الله المصنى » وقال تعالى : « أن الذين شبقت لهم عنا المسنى أولئك عنها مبعدون » فثبت أن جميعهم من أهل الجنة وأنه لا يدخل أحد منهم الثار لأنهم المخاطبون بالآية الأولى التي أثبتت لكل منهم المسنى وهي الجنة ، ولا يتوهم أن التقييد بالانفاق أن القتال فيها وبالاحسان في الذين

البعوام بالحسان يحرج من ثم يقصف بدلك منهم لان تلك القيود خرجت مخرج الغالب فلا مفهوم لها على أن المراد من اتصف بذلك ولو بالقوة أو العزم ·

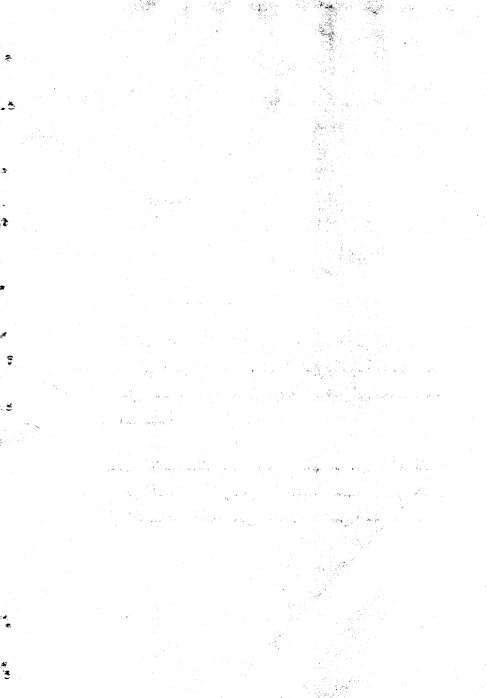
ثم الصحابة اصناف فمنهم المهاجرين والانصار ومن اسلم يوم الفتح او بعده ، فأفضلهم اجمالا المهاجرون فمن بعدهم على الترتيب المذكور وأما تفضيلا فسباق الأنصار أفضل من جماعة من مستأخرى المهاجرين وسباق المهاجرين أفضل من سباق الأنصار ثم هم بعد ذلك يتفاوتون ، قرب متأخر اسلاما أفضل من متقدم كبلال .

### وقال أبو منصور البغدادي :

٤.

أجمع أهل السنة أن أفضل الصحابة أبو بكر فعمر فعثمان فعلى فبقية العشرة المبدرين بالجنة فأهل بدر فباقى أهل بيعة الرضوان بالمديبية فباقى الصحابة •

ويجب الامساك هما وقع بينهم من الاختلاف صفحا عن أخبار المؤرخين لا سيما جهلة الروافض وضلال الشيعة والمبتدعين القادحين في أحد منهم •



حكم سب الصحابت لابن تبمية ¥

## بسم الله الرحين الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والمعلام على خاتم الأنبياء والرسلين وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه الى يوم الدين •

أما بعد ٠٠

من سبب أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل بيته وغيرهم فقد أطلق الامام أحمد أنه يضرب ضربا نكالا وتوقف عن قتله وكفره •

قال أبو طالب: سألت أحمد عمن شعم أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قال: القتل اجبن عنه ولكن اضربه ضربا نكالا وقال عبد الله: سألت أبى عمن شتم أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قال: أرى أن يضرب قلت له حد فلم يقف على المد الا أنه قال يضرب وقال ما أراه على الاسلام وقال سألت أبى من الرافضة فقال الذي يشتمون أو يسبون أبا بكر وعمر رضى الله عنهما وقال في الرسالة التي رواها أبو العباس أحمد بن يعقوب الاصطخرى وغيره: وغير الأمة بعد النبى صلى الله عليه وسلم أبو بكر وهمر بعد أبى بكر وعثمان بعد عمر وعلى بعد عثمان

ووقف قوم وهم خلفاء راشدون مهديون ثم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد هؤلاء الأربعة خير الناس لا يجوز لأحد أن يذكر شيئًا من مساويهم ولا يطعن على أحد منهم بعيب ولا نقص فمن فعلذلك فقد وجب تأديبه وعقوبته ليس له أن يعفو عنه بل يعاقبه ويستتيبه فأن تاب قبل منه وان ثبت أعاد عليه العقوبة وخلده في الحبس حتى يعوت أو يراجع • وحكى الامام أحمد هذا عمن أدركه من أهل العلم وحكاه الكرماني عنه وعن اسحاق والحميدي وسعيد ابن منصور وغيرهم • وقال الميموني : سمعت أحمدا يقول مالهم وما لعاوية نسبال الله العافية وقال لي يا أبا الحسن اذا رأيت أحدا يذكر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بسوء فاتهمه على الاسلام · فقيد نص رضى الله عنه على وجوب تعازيره واستتابته حتى يرجع بالجلد وان لم ينتبه حبس حتى يموت أو يراجع وقال ما أراه على الاسلام وقال واتهمه على الاسلام وقال اجبن عن قتله • وقال اسحاق بن راهویه من شتم أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم يعاقب ويحبس وهذا قول كثير من أصحابنا منهم ابن أبي موسى قال: ومن سبب السلف من الروافض فليس بكفو ولا يزوج ومن رمى عائشة رضى الله عنها بما برأها الله منه فقد مرق من الدين ولم ينعقد للمنكاح مسلمة الاان يتوب ويظهر

۵.

توبته وهذا في الجملة قول عمر بن عبد العزيز وعاصم الأحول وغيرهما من التابعين • قال الحارث بن عتبة : ان عمر بن عبد العزيز أتى برجل سب عثمان فقال ما حملك على أن سببته قال ابغضه قال وان أبغضت رجلا سببته قال فأمر به قجلد ثلاثين سوطا • وقال ابراهيم بن ميسرة : ما رأيت عمر بن عبد العزيز ضرب انسانا قط الارجل شتم معاوية فضربه أسواطا (رواهما اللالكائي) • وقد تقدم عنه انه كتب في رجل سببه لا يقتل الا من سب النبي صلى الله عليه وسلم ولكن اجلده فوق رأسه أسواطا لولا انى رجوت أن ذلك خيرا له لم أفعل • وروى الامام أحمد ثنا أبو معاوية ثنا عاصم الأحول قال : أتيت برجل قد سب عثمان قال فضربته عشرة أسواط قال ثم عاد لما قال فضربته عشرة أخرى قال فلم يزل يسبه حتى ضربته سبعين سوطا ٠ وهو المشهور من مذهب مالك قال مالك من شتم النبي صلى الله عليه وسلم قتل ومن سب أصحابه أدب • وقال عبد الملك بن حبيب : من غلا من الشيعة الى بغض عثمان والبراءة من أدب أدبا شديدا أو من زاد الى بغض أبى بكر وعمر فالعقوبة عليه أشد ويكرر ضربه ويطال سجنه حتى يموت ولا يبلغ به القتل الا في سب النبي صلى الله عليه وسلم • وقال ابن المنذر: لا أعلم أحدا يوجب قتل من سب من بعد النبي صلى الله عليه وسلم • وقال

القاضي أبو يجلى الذي عليه المفقهاء في سب الصحابة: الشكان مستحلا لذلك كفر وأن أم يكن مستحلا فسنق ولم يكفر سواء كفرهم أو طعن في دينهم مع اسلامهم وقد قطع طائفة من الفقهاء من أهل الكوفة وغيرهم بقتل من سب الصحابة وكفر الرافضة • قال محمد بن يوسف الفريابي : وسئل عمن شقم أبا بكر قال كافر قيل فيصلى عليه قال لا وساله كيف يصنع به وهو يقول لا اله الا الله قال لا تمسوه بأيديكم ادفعوم الخشب حتى تواروه عي حفرته وقال احمد بن یونس : أو ان یهودیا ذبح شاه وذبح رافضی لأكلت ذبيحة اليهودي ولم آكل ذبيحة الرافضي لأنه مرتد عن الاسلام • وكذلك قال أبو بكر بن هانيء : لا تؤكل نبيعة الروافض والقدرية كما لا تؤكل ذبيحة المرتد مع انه تؤكل ذبيحة الكتابي لأن هؤلاء يقامون مقام المرتد وإهل الذمة يقرون على دينهم وتوخذ منهم الجزية • وكذلك قال عبد الله بن ادريس من أعيان ائمة الكوفة : ليس لرافضي شفعة الالسلم • وقال فضيل بن مرزوق: سمعت المسن بن المسن يقول ارجل من الرافضة: والله ان قتلك لقربة الى الله وما امتنع من ذلك الا بالجواز وفي رواية قال رحمك الله قذفت انما تقول هذا تمزح قال لا والله ما هو بالمزاح ولكنه البجد قال وسمعته يقول لئن امكننا الله منكم لنقطعن ايديكم وارجلكم : وصدرح جماعات من

أأصحابنا بكفر الخوارج المعتقدين البراءة من على وعثمان وبكفس الرافضة المعتقدين لسب جميع الصحابة الذين كفروا الصحابة وفسوقهم وسبوهم . بوقال أبو بكر عبد العزيز في المقنع فاما الرافضي فان كان يسب فقد كفر فلا يزوج • ولفظ بعضهم وهو الذي نصره القاضى أبو يعلى : انه أن سبهم منبأ يقدح في دينهم وعدالتهم كفر بذلك وان سبهم سبا لا يقدح مثل أن يسب أبا احدهم أو يسبه منبا يقصد به غيظه ونمو خلك لم يكفر ٠ قال احمد في رواية ابي طالب في الرجل يشتم عثمان هذا زندقة • وقال في رواية المروزى من شتم أبا بكر وعمر وعائشة ما أراه على الاسلام • قال القاضى أبو يعلى : فقد أطلق القول فيه انه يكفر بسبه لأحد من الصنصابة وتوقف في رواية عبد الله وأبى طالب عن قتله وكمال المد وايجاب «التعزير يقتضى انه لم يحكم بكفره · قال فيمتمل ان يحمل قوله ما اراه على الاسلام اذا استحل سبهم بائه يكفر بلا خلاف ويحمل اسقاط القتل على من لم يستحل ذلك فعله مع اعتقاده لتمريمه كمن يأتى المعاصى قال ويحتمل قوله ما أراه على الاسلام على سب يطعن في عدالتهم نحو قوله ظلموا وفسقوا بعد النبي صلى الله عليه وسلم وأخذوا الأمر بغير حق ويحمل قوله في اسقاط القتل على سب لا يطعن في دينهم نض قوله كان فيهم قلة علم وقلة معرفة بالسياسة والشماعة

وكان فيهم شح ومحبة للدنيا ونحو ذلك قال: ويحتمل أن يحمل كلامه على ظاهره فتكون في سابهم روايتان : احداهما يكفر، والثانية يفسق • وعلى هذا استقر قول القاضى وغيره حكما في تكفيرهم روايتين • قال القاضى : ومن قذف عائشة رضى الله عنها بما براها الله منه كفر بلا خلاف ونحن نرتب الكلام في فصلين : احدهما في سبهم مطلقا ، والثاني في تفصيل احكام الساب • أما الأول: فسب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حرام بالكتاب والسنة • أما الأول : فلأن الله سبحانه يقول: « ولا يغتب بعضكم بعضا » -وأدنى أحوال الساب لهم ان يكون مغتابا • وقال تعالى : « ويل لكل همزة لمزة » ، وقال تعالى : « والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتأنا واثما مبينا » · وهم صدور المؤمنين فانهم همم المواجهون بالخطاب في قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا » حيث ذكرت ولم يكتسبوا ما يوجب أذاهم ، لأن الله سبحانه رضى عنهم رضى مطلقا بقوله تعالى : « والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم باحسان رضى الله عنهم ويضوا عنه « · فرضى عن السابقين من غير اشتراط احسان ولم يرض عن التابعين الا أن يتبعوهم باحسان وقال تعالى : « لقد رضى الله عن المؤمنين اذ يبايعونك تحت الشجرة » • والرضى من

ŝ

الله صفة قديمة فلا يرضى الا عن عبد علم انه يوافيه على موجبات الرضى ومن رضى الله عنه لم يسخط عليه أبدا وقوله تعالى : « اذ يبايعونك » • سواء كانت خلرفا محضا أو كانت ظرفا فيها معنى التعليل فان قلك لتعلق الرضى بهم فانه يسمى رضى أيضا كما في تعلق العلم والمشية والقدرة وغير ذلك من صفات الله سبحانه وقيل بل الظرف يتعلق بجنس الرضى وانه يرضى عن المؤمن بعد أن يطيعه ويسخط عن الكافر بعد أن يعصيه ويحب من اتبع الرسول بعد اتباعه له وكذلك أمثال هذا ، وهذا قول جمهور السلف وأهل الحديث وكثير من أهل الكلام وهو الاظهر • وعلى هذا فقد بين في موضع أخر ان هؤلاء الذين رضى الله عنهم هم من أهل الثواب في الآخرة يموتون على الأيمان الذي به يستحقون ذلك كما في قوله تعالى: « والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم باحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه وأعد الهم جنات تجرى تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم » • وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال: ( لا يدخل النار واحد بايع تحت الشجرة ) • وأيضا فكل من اخبر الله عنه انه رضى عنه فانه من أهل الجنة وان كان رضاه عنه بعد ايمانه وعمله الصالح فانه يذكر ذلك في معرض الثناء عليه والمدح له فلو علم أنه يتعقب ذلك بما 44

يسخط الرب لم يكن من أهل ذلك وهذا كما في قوله تعالى : ويا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية فالتخلى في عبادي والمخلى جنتى » -ولأنه سبحانه وتعالى قال: « لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ثم تاب عليهم انه بهم رؤوف رحيم » · وقال سبحانه وتعالى : « وأصبر نفسك مع الذينيدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه » و وقال تعالى : « محمد رسول الله والذين معه اشدام على الكفار رحماء بينهم ، ( الآية ). وقال تعالى : «كانتم خير أمة أخرجت للناس » · « وكذلك جعلناكم أمة وسيطا » • وهم أول من وجه بهذا الخطاب فهم مرادون بلاريب • وقال سبمانه وتعالى :: والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنه ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنه غلا للذين آمنوا ربنا انك رؤوف رحيم ، فجعل، سبمانه ما افاء الله على رسيوله من أهيل القيرى. للمهاجرين والأنصار والذين جاءوا من بعدهم مستغفرين للسابقين وداعين الله أن لا يجعل في قلوبهم غلالهم فعلم أن الاستغفار لهم وطهارة القلب من الغل لهم أمر يحبه الله ويرضاه ويثنى على فاعله كما انه قد امر بذلك رسوله في قوله تعالى « فاعلم انه لا اله الا الله واستغفر لدويك وللمؤمنين والمؤمنات » • وقال

تعالى «فاعف عنهم استغفر لهم» ومحبة الشيء كراشته لضده فيكون الله سبحانه يكره السب لهم الذي هو ضد الاستغفال والبغض لهم الذي هو ضد الطهارة وهذا معنىقول عائشة رضى الله عنها أمروا بالاستغفار لأصحاب محمد فسبوهم (رواه مسلم) • وعن مجاهد عن ابن عباس قال: الانتسبوا أصنعاب محمد فان الله قد أمر بالاستغفار لهم • وقد علم انهم سيقتتلون (رواه الامام أحمد) وعن سعد بن أبى وقاص قال: الناس على ثلاث منازل فمضبت منزلتان وبقيت واحدة فاحسن ما أنتم كائنون عليه أن تكونوا بهذه المنزلة التى بقيت قال ثم قرأ « للفقراء المهاجرين » الى قوله « رضوانا » فهؤلاء المهاجرون وهذه منزلة قد مضت • « والذين تبوءوا الدار والايمان من قبلهم » الى قوله «ولو كان بهم خصاصة» قال هؤلاء الأنصار وهذه منزلة قد مضت • ثم قرأ والذين جاءوا من بعدهم الى قوله « رحيم » • قد مضت هاتان وبقيت هذه المنزلة فاحسن ما انتم كائنون عليه أن تكونوا بهذه المنزلة التي بقيت يقول « أن تستغفروا لهم » ولأن من جاز سبه بعينه أو بغيره لم يجز الاستغفار له كما لا يجوز الاستغفار للمشركين لقوله تعالى : « ما كان للنبى والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربى من بعد ما تبين لهم انهم أصحاب الجميم » • وكما لا يجوز أن يستغفر لجنس العاصين مسمين باسم المصية لأن

9

ذلك لا سبيل اليه • ولأنه شرع لنا أن نسال الله أن لا يجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا والسب باللسان اعظم من الغل الذي لا سب معه ولو كان الغل عليهم والسب لهم جائز الم يشرع لنا أن نساله ترك مالا يضر فعله ولأنه وصف مستحقى الفيء بهده الصفة كما وصف السابقين بالهجرة والنصر فعلم أن ذلك صفة للمؤثر فيهم ولو كان السب جائزا لم يشترط في استحقاق الفيء ترك أمس جائز كما لا يشترط ترك سائر المباحات بل لو لم يكن الاستغفار لهم واجبا لم يكن شرطاً في استحقاق الفيء لا يشترط فيه ما ليس بواجب بل هذا دليل على أن الاستغفار لهم داخل في عقد الدين وأصله • وأما السنة ففي الصحيحين عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي سعيد رضي الله عنه قال • قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( لا تسبوا اصحابی فوالذی نفسی بیده لو أن أحدكم انفق مثل احد ذهبا ما ادرك مد احدهم ولا نصيفه ) • وفي رواية لمسلم واستشهد بها البخارى قال: كان بين خالد ابن الوليد وبين عبد الرحمن بن عوف شيء فسبه خالد • فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( لا تسبوا أصحابي فان أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه ) • وفي رواية للبرقاني في صحيحة : لا تسبوا أصحابي • دعوا لي أصحابي فان أحدكم لو أنفق كل يوم مثل أحد ذهبا ما أدرك مد

أحدهم ولا نصيفه • والأصحاب جمع صاحب ، والصاحب اسم فاعل من صحبه يصحبه وذلك يقع على قليل الصحابة وكثيرها لأنه يقال صحبته ساعة وصعبته شهرا وصعبته سنة ٠ قال الله تعالى : « والصاحب بالجنب » • قد قيل هو الرفيق في السفر وقيل هو الزوجة ومعلوم أن صحبة الرفيق وصحبة الزوجة قد تكون ساعة فما فوقها وقد أوصى الله به احسانا مادام صاحبا • وفي الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم خير الأصحاب عند الله خيرهم لصاحبه وخير الجيران عند الله خيرهم لجاره ٠ وقد دخل في ذلك قليل الصحبة وكثيرها وقليل الجوار وكثيره ٠ وكذلك قال الامام احمد وغيره : كل من صحب النبي صلى الله عليه وسلم سنة أو شهر أو يوما أو رآه مؤمنا به فهو من أصحابه له من الصحبة بقدر ذلك • فان قيل : فلم نهى خالدا عن أن يسب أصحابه اذا كان من أصحابه أيضا وقال لو ان أحدكم انفق مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه • قلنا : لأن عبد الرحمن ابن عوف ونظراؤه هم من السابقين الأولين الذين صحبوه في وقت كان خالد أو أمثاله يعادونه فيه وأنفقوا أموالهم قبل الفتح وقاتلوا وهم أعظم درجة من الذين انفقوا من بعد الفتح وقاتلوا وكلا وعد الله الحسنى فقد انفردوا من الصحبة بما لم يشركهم فيه ، خالد ونظراؤه ممن أسلم بعد القتح الذي هو صلح

المديبية وقاتل فنهى أن يسب أولئك الذين صحبوه قبله ومن لم يصحبه قط نسبته الى من صحبه كسبة خالد الى السابقين وأبعد وقوله لاتسبوا اصحابى خطاب لكل أحد أن يسب من انفرد عنه بصحبته صلى الله عليه وسلم: وهذا كقوله صلى الله عليه وسلم في حديث آخر أيها الناس انى أثيتكم فقلت انى رسول الله اليكم فقلتم كذبت وقال أبو بكر صدقت فهل أنتم تاركوا لى صاحبي فهل انتم تاركوا لى صاحبي • وكما قال بأبى هو وأمى صلى الله عليه وسلم قال ذلك لما عاير بعض الصحابة أبا بكر وذاك الرجل من فضلاء اصحابه ولكن امتاز ابو بكر عنه بصحبته وانفرد بها عنه • وعن محمد بن طلحة المديني عن عبد الرحمن ابن سالم بن عتبة بن عويم بن ساعايدة عن أبيه عن جده قال • قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (ان الله اختارني واختار لي أصحابا جعل لي منهم وزراء وانصارا واصهارا فمن سبهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لايقبل الله منه يوم القيامة مسرفا والاعدلا) · وهذا محفوظ بهذا الاستناد · وقد روى من حاجة بهذا الاسناد حديثا ، وقال أبو حاتم في تحديثه هذا معله الصدق يكتب حديثه ولا يحتج به على انفراده و ومعنى هذا الكلام انه يصلح للاعتبار تحديثه والاستشهاد به فاذا عضده آخر مثله جاز ان يحتج به ولا يحتج به على انفراده . وعن عبد الله

¥

ابن مغفل قال ٠٠ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الله الله في أصحابي تتخذوهم غرضا من بعدي ، من أحبهم فقد أحبنى ومن أبغضهم أبغضنى ومن آذاهم فقد آذانی ومن آذانی فقد آذی الله ومن آذی الله **فيوشك أن يأخذه) · رواه الترمذي وغيره من حديث** عبيدة ابن أبى رائطة عن عبد الرحمن بن زياد عنه ٠ وقال الترمذي غريب لا نعرفه الامن هذا الوجه وروى هذا المعنى من حديث أنس أيضا ولفظه من سب أصحابي فقد سبني ومن سبني فقد سب الله ( رواه ابن البناء ) وعن عطاء بن أبى رباح عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (لعن الله من سب أصحابي) . رواه أبو احمد الزبيري ثنا محمد بن خالد عنه وقد روى عنه عن ابن عمر مرفوعا من وجه آخر ، رواهما اللالكائي ، وقال على بن عاصم : أنبأنا أبو قحذم ٠٠ حدثنى أبو قلابة عن ابن مسعود قال ٠٠ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( اذا ذكر القدر فامسكوا واذا ذكر أصحابي فامسكوا) ، رواه الملالكائي ، ولما جاء فيه من الوعيد قال ابراهيم النخمى : كان يقال. شتم أبى بكر وعمر من الكبائر وكذلك قال أبو اسحاق السبيعى : شتم أبى بكر وعمر من الكبائر التي قال الله تعالى : « أن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه » • واذا كان شيتمهم بهذه المشابة فأقل ما فيه التعزير لأنه مشروع في كل معصية ليس فيها حد ولا كفارة • وقد

قال صلى الله عليه وسلم: (انصر اخاك ظالما أو مظلوما ) • وهذا مما لا نعلم فيه خلافا بين أهل الفقه والعلم من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم والتابعين لهم باحسان وسائر اهل السنة والجماعة فانهم مجمعيون على أن الواجب الثنياء عليهم والاستغفار لهم والترحم عليهم والترضى عنهم واعتقاد محبتهم وموالاتهم وعقوبة من أسساء فيهم القول ثم من قال: لا أقتل بشتم غير النبي صلى الله عليه وسلم فانه يستدل بقصة أبى بكر المتقدمة وهو أن رجلا أغلظ له • وفي رواية شتمه فقال له أبو برزة اقتله فانتهره وقال ليس هذا لا حد بعد النبى صلى الله عليه وسلم وبانه كتب الى المهاجر بن أبى أمية أن حد الأنبياء ليس يشبه الحدود كما تقدم ولأن الله تعالى ميز بين مؤذى الله ورسوله ومؤذى المؤمنين فجعل الأول ملعونا في الدنيا والآخرة وقال في الثاني فقد احتمل بهتانا واثما مبينا ومطلق البهتان والاشم ليس بموجب للقتال وانما هو موجب للعقوبة في الجملة فتكون عليه عقوبة مطلقة ولا يلزم من العقوبة جواز القتل ولأن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( لا يحل دم امرىء مسلم يشهد ان لا اله الا الله الا باحدى ثلاث كنو بعد ايمان أو زنا بعد احصان أو رجل قتل نفسنًا فيقتل بها ) • ومطلق السب لغير الأنبياء لا يستلزم الكفر لأن بعض من كان على عهد

النبى صلى الله عليه وسلم كان ربما سبب بعضهم بعضا ولم يكفر احد بذلك ولأن أشخاص الصحابة لا يجب الايمان بهم باعيانهم فسب الواحد لا يقدح فى الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ٠ وأما من قال يقتل الساب أو قال يكفر فلهم دلالات احتجوا بها · منها قوله تعالى : « محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم الى قوله تعالى ليغيظ بهم الكفار » · فلابد أن يغيظ بهم الكفار واذا كان الكفار يغاظون بهم فمن غيظ بهم فقد شارك الكفار فيما أذلهم الله بهم وأخزاهم وكبتهم على كفرهم ولا يشارك الكفار في غيظهم الذي كبتوا به جزاء لكفرهم الاكافر لأن المؤمن لا يكبت جزاء للكفر ٠ يوضح ذلك أن قوله تعالى ليغيظ بهم الكفار تعليق للحكم بوصف مشتق مناسب لأن الكفر مناسب لأن يغاظ صاحبه فاذا كان هو الموجب لأن يغيظ الله صاحبه بأصحاب محمد فمن غاظه الله بأصحاب محمد فقد وجد في حقه موجب ذاك وهو الكفر • قال عبد الله ابن ادريس الاودى الامام: ما آمن أن يكونوا قد ضارعوا الكفار يعنى الرافضة لأن الله تعالى يقول ليغيظ بهم الكفار وهذا معنى قول الامام احمد ما أراه على الاسلام • ومن ذلك ما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : ( من أبغضهم فقد ابغضنى ومن آذاهم فقد آذانى ومن آذانى فقد آذى

اش ) : وقال : (فمن سبهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس اجمعين لا يقبل الله منه صرفا ولا عدلا ) -واذى المدور سوله كفر موجب للقتل كما تقدم وبهدا يظهن الفرق ببين اذاهم قبل استقرار الصمبة وأذى سائن السلمين وبين اذاهم بعد صحبتهم له فانه على عهد قد كان الرجل ممن يظهر الاسلام يمكن أن يكون منافقا ويمكن أن يكون مرتدا فاما اذا مأت مقيما على صحبة النبى حبلي الله عليه وسلم وهو غير مزنون بنفاق فانا و أذى مصموبة • قال عبد الله بن مسعود : اعتبرول المناس باخرانهم • وقالوا عن المرء لا تسئل وسل عن قرينه : فكل قرين بالمقارن يقتدى • وقال مالك رضى إلله عنه: انما هؤلاء القوام ارادوا القدح فى النبى حملى الم عليه وسلم فلم يمكنهم ذلك فقد حوا في أصمابه هني يقال رجل سوء ولو كان رعلا مالما لكان اسماية مالمين او كما قال وذلك انه ما منهم رجلا الاكان ينصر الله ورسوله وينب عن رسول الله بنفسه وماله ويعينه على أخلها دين الله واعلاء كلمة الله وتبليغ رسالات الله وقت المحاجة وهو حينئذ لم يستقر امره ولم تنتشر دعوته ولم تطمئن قلوب اكثر الناس بدينه ومعلوم أن رجلا لو عمل به بعض الناس نعق هذا ثم أذاه أحد لغضب له صاحبه وعد ذاله النبي له ؛ والى هذا اشار ابن عمر قال : نسیر بن ذعارق سمعت ابن عمر رضی الله عنه یقول

لا تسبوا أصحاب محمد فان مقام أحدهم خير من عملكم كله ، رواه الملالكائي ، وكأنه أخذه من قول النبي حلى الله عليه وسلم : ( لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم أو نصيفه ) وهذا تفاوت عظیم جدا ومن ذلك ما روی عن علی رضنی الله عنه قال : والذي فلق الحبة وبرأ النسمة انه لعهد النبي الامى الى انه لا يحبك الامؤمن ولا يبغضك الامنافق، رواه مسلم ، ومن ذلك ما خرجا في الصحيحين عن انس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (آية الأيمان حب الأنصار وآية النفاق بغض الأنصار) • وفي لفظة قال في الأنصار: ( لا يعبهم الا مؤمن ولا يبغضهم الا منسافق ) • وفي الصحيحين أيضا عن عن البراء بن عازب عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال في الأنصار: (لا يعبهم الامؤمن ولا يبغضهم الا منافق من أحبهم أحبه الله ومن ابغضهم ابغضه الله ) • ولمسلم عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يبغض الأنصار رجل أمن بالله واليوم الآخر) • وروى مسلم في صحيحة أيضا عن أبى مسعيد رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يبغض الأنصار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر ، فمن سبهم فقد زاد على بغضهم فيجب أن يكون منافقا لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر ) • وانما خص الأنصار ، والله أعلم ، لأنهم هم الذين

تبوءوا الدار والايمان من قبل المهاجرين واووا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونصروه ومنعوه وبذلوا في اقامة الدين النفوس والأموال وعادوا الأحمر والأستود من أجله وأووا المهاجرين وواسوهم في الأموال وكان المهاجرون اذ ذاك قيلا غرباء فقراء مستضيعفين ومن عرف السيرة وأيام رسول الله صلى الله عليه وسلم وما قاموا به من الأمر ثم كان مؤمنا يحب الله ورسوله لم يملك أن لا يحبهم كما أن المنافق لا يُملك أن لا يبغضهم وأراد بذلك ، والله أعلم ، أن يعسرف الناس قدر الأنصار لعلمه بأن الناس يكثرون والأنصار يقلون وان الأمر سيكون من المهاجرين فمن شارك الأنصار في نصر الله ورسوله بما أمكنه فهي شريكهم في الحقيقة كما قال الله تعالى : « يا أيها الذين أمنوا كونوا أنصارا لله » فبغض من نصر الله ورسوله من أصحابه نفاق ومن هذا رواه طلحة بن مصرف قال : كان يقال بغض بنى هاشهم نفاق وبغض أبي بكر وعمر نفاق والشاك في أبي بكر كالشاك في السنة • ومن ذلك ما وراه كثير النواء عن ابراهيم بن المسن بن على بن ابي طالب عن ابيه عن جده قال • قال على بن أبي طالب رضي الله عنه • • قال رسول الشحملي الله عليه وسلم: (يظهر في أمتى في أخسر الزمان قوم يسمون الرافضة يرفضون الاسلام مكنيا ) ، رواه عبد الرحمن بن أحمد في مسند

ŝ

÷

أبيه وفي السنة من وجوه صحيحة عن يحيى بن عقيل ثنا كثير ورواه أيضا من حديث أبي شهاب عبد ربه ابن نافع الخياط عن كثير النواء عن ابراهيم بن الحسن عن أبيه عن جده يرفعه قال : يجيء قوم قبل الساعة يسمون الرافضة براء من الاسلام • وكثير النواء يضعفونه • وروى أبو يحيى الحماني عن أبي جناب الكلبي عن أبي سليمان الهمداني أو النخعي عن عمه عن على قال ن قال النبي صلى الله عليه وسلم: (يا على أنت وشيعتك في الجنة وان قوما لهم نبز يقال لهم الرافضة ان أدركتهم فاقتلهم فانهم مشركون ) • قال على : ينتحلون حبنا أهل البيت وليسوا كذلك وآية ذلك انهم يشتمون أبا بكر وعمر رضى الله عنهما ، ورواه عبد الله بن احمد حدثنى محمد بن اسمعيل الاحمسى ثنا أبو يحيى ورواه أبو بكر الأثرم في سننه ثنا معاوية بن عمر وثنا فضيل بن مرزوق عن أبي جناب عن أبي سليمان الهمداني عن رجل من قومه قال ٠٠ قال على ٠٠ قال رسول الشصيلي الله عليه وسلم: ( الا أدلك على عمل لن عملته كنت من أهل الجنة وانك من أهل الجنة انه سيكون بعدنا قوم لهم نبز يقال لهم الرافضة فان أسكتموهم فاقتلوهم فانهيم مشركون ) وقال در وقال على رضى الله عنه: سيكون بعدنا قوم ينتحلون مودتنا يكذبون علينا مارقة آية ذلك أنهم يسبون

\$

Ĵ

أبا بكر وعمر رضي الله عنهما • ورواه أبو القاسم البغوى ثنا سويد بن سعيد ثنا محمد بن حازم عن أبى جناب الكلبي عن أبي سليمان الهمداني عن على رضى الله عنه قال: يخرج في آخر الزمان قوم لهم نبن يقال لهم الرافضة يعرفون به وينتحلون شيعتنا وليسوا من شيعتنا وآية ذلك انهم يشتمون أبا بكر وعمر أينما أدركتموهم فاقتلوهم فانهم مشركون وقال سويد ثنآ مروان بن معاوية عن حماد بن كيسان عن أبيه وكانت أخته سرية لعلى رضى الله عنه قال: سمعت عليا يقول يكون في أخر الزمان قوم لهم نبز يسمون الرافضة يرفضون الأسلام فاقتلوهم فانهم مشركون • فهذا الموقوف على على رضى الله عنه شاهد في المعنى لذلك المرفوع وروى هذا المعنى مرفوعا من حديث أم سلمة وفي استاده سوار بن مصعب وهو متروك : وروى ابن بطة باسناده عن أنس قال • قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الختارني واختار لي (١) اصحابى فجعلهم انصارى وجعلهم اصهارى وأنه سيجيء في آخر الزمان قوم يبغضونهم الا فلا تواكلوه عمولا تشاربوهم الافلا تناكموهم الافلا تصلوا معهم ولا تصلوا عليهم عليهم حلت اللعنة ) . وفي هـذا المنعث نظر ورى ما هو اغرب من هـذا

<sup>(</sup>١) مكذاً ولعله أن الله اختارني ٠

وأضعف ، رواه ابن البناء عن أبي هريرة ، قال ٠٠ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ولا تسبوا اصحابي فان كفارتهم القتل) • وأيضا فان هذا مأثور عن أحسماب النبي صلى الله عليه وسلم فروى أبو الأحوص عن مغيرة عن شباك عن ابراهيم قال : بلغ على بن أبى طالب أن عبد الله بن السوداء يبغض أبا بكر وعمر فهم بقتله فقيل له تقتل رجلا يدعو الى حبكم أهل البيت فقال لا يساكنني في دار أبدا ٠ وفي رواية عن شباك قال بلغ عليا أن ابن السوداء يبغض أبا بكر وعمر قال: فدعاه ودعا بالسيف أو قال فهم بقتله فكلمفيه فقال لا يساكنني ببلد أنا فيه فنفاه الى المدائن • وهذا محفوظ عن أبى الأحوص وقد رواه النجاد (١) وابن بطة واللالكائي وغيرهم ومراسيل أبراهيم جياد ولا يظهر عن على رضى الله عنه انه يريد قتل رجلا الا وقتله حلال عنده ويشبه ، والله أعلم ، أن يكون انما تركه خوف الفتنة بقتله كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يمسك عن قتل بعض المنافقين فان الناس تشتتت قلوبهم عقب فتنة عثمان رضى الله عنه وصبار في عسكره من أهل المنتنة أقوام لهم عشائل لو الله الانتصار منهم لغضبت لهم عشائرهم وبسبب هذا وشبهه كانت فتنة الجمل • وعن سلمة بن

<sup>(</sup>١) كذا في المنقول عنه ولعله ابن النجار ٠

كهيل عنسعيد بن عبد الرحمن بن ابزى قال : قلت لأبى يا ابت إن كنت سمعت رجلا يسب عمر بن الخطاب رضى عنه بالكفر أكنت تضرب عنقه ، قال نعم ، رواهما الامام احمد وغيره ورواه ابن عيينة عن خلف ابن حوشب عن سعيد بن عبد الرحمن بن ابزى قال : قلت لأبي لمن أتيت برجل يسب أبا بكر ما كنت صانعا قال اضرب عنقيه قلت فعمس قال اضرب عنقيه ٠ وعبد الرحمن ابن أبزى من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أيركه وصلى خلفه وأقره عمر رضى الله عنه عاملا على مكة وقال هو ممن رفعه الله بالقرآن بعد أن قيل له انه عالم بالفرائض قارىء لكتاب الله واستعمله على رضى الله عنه على خراسان • وروى قيس بن الربيع عن وائل عن البهى قال: وقع بين عبيد الله بن عمر وبين القداد كلام فشتم عبيد الله المقداد فقال عمر عيلى بالحداد أقطع لسانه لا يجترىء أحد بعده بشتم أحدا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وفي رواية فهم عمر بقطع لسسانه فكلمه فيه أصبحاب محميد صلى الله عليه وسلم فقال م نروني اقطع اسان ابني لا يجتريء أحد بعده يسب الصدايمن اصبحاب محمد حلى الله عليه وسلم و والم جنب ل وابن بطة والملالكائي وغيرهم ، ولعل عمر انما كف عنه لما شفع فيه أصحاب الحق وهم أصحاب النبئ صلى الله عليه وسلم ولعل المقداد

÷

كان فيهم • وعن عمر بن الخطاب انه أتى باعرابي يهجو الأنصار فقال: لولا ان له صحبة لكفيتكموه، رواه أبو ذر الهروى ، ويؤيد ذلك ما روى الحكم بن حجل قال : سمعت عليا يقول لا يفضلني أحد على أبى بكر وعمر رضى الله عنهما الاجلدته حد المفترى ٠ وعن علقمة بن قيس قال : خطبنا على رضى الله عنه فقال: انه بلغنى ان قوما يفضلوني على أبي بكر وعمر ولو كنت تقدمت في هذا لعاقبت فيه ولكني أكره العقوبة قبل التقدم ومن قال شيئا من ذلك فهو مفتر عليه ما على المفترى خير الناس كان بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر ثم عمر • رواهما عبد الله ابن احمد وروى ذلك ابن بطة واللالكائي من حديث سويد بن غفلة عن على في خطبة طويلة خطبها ٠ وروى الأمام احمد باسناد صحيح عن ابن أبي ليلي قال: تداروا في أبى بكر وعمر فقال رجل من عطارد عمر أفضل من أبى بكر فقال الجارود بل أبو بكر أفضل منه قال فبلغ ذلك عمر قال فجعل يضربه ضربا حتى شغر برجله ثم أقبل الى الجارود فقال اليك عنى ثم قال عمر : أبو بكر كان خير الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم في كذا وكذا ، ثم قال عمر : من قال غير هذا أقمنا عليه ما نقيم على المفترى • فاذا كان الخليفتان الراشدان عمر وعلى رضى الله عنهما يجلدان حد المفترى من يفضل عليا على أبي بكر

وعمر أو من يفضل حمل على أبنى بكر مع أن مجرد التفضيل ليس فيه سب ولا عيب علم أن عقوبة السب عندهما فوق هذا بكثير .

# (فصل)

في تفصيل القول فيهم اما من أقترن بسبه دعوى ان عليا الله أو انه كان هو النبي وانما غلط جبريل في الرسالة فهذا لا شبك في كفره بل لا شبك في كفر من توقف في تكفيره • وكذلك من زعم منهم أن القرآن نقص منه آیات و کتمت او زعم آن له تأویلات باطنت تسقط الأعمال المشروعة ونحو ذلك وهؤلاء يسمون القرامطة والباطنية ، ومنهم التناسخية ، وهؤلاء لا خلاف في كفرهم واما من سبهم سبا لا يقدح في عدالتهم ولا في دينهم مثل وصف بعضهم بالبخل أو الجبن أو قلة العلم أو عدم الزهد ونحو ذلك فهذا هو الذى يستحق التأديب والتعزير ولا نحكم بكفره بمجرد ذلك وعلى هذا يحمل كلام من لم يكفرهم من العالم ، واما من لعن وقبح مطلقا فهذا محل الخلاف فيهج لتردد الأمر بين لعن الغيظ ولعن الاعتقاد وأما من جاوز ذلك الى أن زعم أنهم ارتدوا بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم الا نفرا قليلا لا يبلغون بضعة عشر نفسا أو أنهم فسقوا عامتهم فهذا لا ريب أيضا في

كفره لأنه مكذب لما نصبه القرآن في غير موضع من الرضى عنهم والثناء عليهم بل من يشك في كفر مثل هذا فان كفره متعين فان مضمون هذه المقالة أن نقلة الكتاب والسنة كفارا وفساق وان هذه الآية التي هي « كنتم خير أمة أخرجت للناس » ، وخيرها هو القرن الاول كان عامتهم كفارا أو فساقا ومضمونها ان هذه الأمة شر الأمم وان سابقى هذه الأمة هم شرارها وكفر هذا مما يعلم بالاضرار من دين الاسلام ولهذا تجد عامة من ظهر عليه شيء من هذه الأقوال فانه يتبين انه زنديق وعامة الزنادقة انما يستترون بمذهبهم وقد ظهرت لله فيهم مثلات وتواتر النقل بأن وجوههم تمسخ خنازير فى المحيا والممات وجمع العلماء ما بلغهم في ذلك • وممن صنف فيه الحافظ الصالح أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي ( كتابه في النهي عن سب الأصحاب وما جاء فيه من الاثم والعقاب ) وبالجملة فمن أصناف السابة من لا ريب في كفره ومنهم من لا يحكم بكفره ومنهم من تردد فيه ، وليس هذا موضع الاستقصاء في ذلك وانما ذكرنا هذه المسائل لأنها من تمام الكلام في المسألة التي قصدنا لها فهذا ما تيسر من الكلام في هذا الباب ذكرنا ما يسر الله واقتضاه الوقت والله سبحانه يجعله لوجهه خالصا وينفع به ويستعملنا فيما يرضاه من القول والعمل •

ŝ

والحمد شرب العالمين وصلى الشعلى سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيرا

مراد الصحابة حامسات لابن عابدين



# بسم الله الرحمن الرحيم

ص ۲۳۱ : ۲۳۱ من الجزء الرابع من حاشية ابن عابدين ٠

و ( الكافر بسب نبى ) من الأنبياء فانه يقتل حدا ولا تقبل توبته مطلقا ، ولو سبب الله تعالى قبلت لأنه حق الله تعالى ، والأول حق عبد لا يزول بالتوبة ، ومن شك فى عذابه وكفره كفر ، وتمامه فى الدرر فى فصل الجزية معزيا للبزازية ، وكذا لو أبغضه بالقلب فتح وأشباه .

وفى فتاوى المصنف: ويجب الحاق الاستهزاء والاستخفاف به لتعلق حقه أيضا وفيها: سئل عمن قال لشريف لعن الله والديك ووالدى الذين خلفوك وفأجاب: الجمع المضاف يعم مالم يتحقق عهد ، خلافا لأبى هاشم وامام الحرمين كما في جمع الجوامع ، وحينئذ فيعم حضرة الرسالة فينبغى القول بكفره ، واذا كفر بسبه لا توبة له على ما ذكره البزازى وتوارده الشارحون ، نعم لو لوحظ قول أبى هاشم وامام الحرمين باحتمال العهد فلا كفر ، وهو اللائق بمذهبنا لتصريحهم بالميل الى مالا يكفر وفيها: من نقص مقام الرسالة بقوله بأن سبه صلى الله عليه المناه عليه المناه ال

وسلم أو بفعله بأن بغضه بقلبه قتل حدا كما مر التصريح به ، لكن صرح في آخر الشفاء بأن حكمه مي كالمرتد ، ومفاده قبول التوبة كما لا يخفى ، زاد المصنف في شرحه : وقد سمعت من مفتى الحنفية بمصر شيخ الاسلام ابن عبد العال أن الكمال وغيره تبعوا المبزازى .

والبزازي تبع صاحب (السيف المسلول) عزاه اليه ولم يعزه لأحد من علماء الحنفية وقد صرح في النتف ومعين الحكام وشرح الطحاوي وحاوي الزاهدي وغيرها بأن حكمه كالمرتد ولفظ النتف من سب الرسول صلى الله عليه وسلم فانه مرتد ، وحكمه حكم المرتد ويفعل به ما يفعل بالمرتد انتهى ، وهو ظاهر في قبول توبته كما مر عن الشفاء اله فليحفظ:

قلتان وظاهر الشفاء أن قوله يا ابن الف خنزير أو يا ابن مائة كلب ، وأن قوله لهاشمى لعن الله بنى ماشم كذلك وأن شتم الملائكة كالأنبياء فليحرر

ومن حوادث الفتوى ما لو حكم حنفى بكفره بسب نبى هل للشافعى أن يحكم بقبول توبته ، الظاهر نعم لأنها حادثة أخرى وأن حكم بموجبه نهر •

قلت : ثم رایت فی معروضات المفتی ابی السعود سؤالا ملخصه : أن طالب علم ذكر عنده حدیث نبوی

فقال أكل أحاديث النبى صلى الله عليه وسلم صدق ﴿ يعمل بها • فأجاب بأنه يكفر أولا بسبب استفهامه الانكارى ، وثانيا بالحاقه الشين للنبى صلى الله عليه وسلم ، ففي كفره الأول عن اعتقاده يؤمر بتجديد الايمان فلا يقتل ، والثاني يفيد الزندقة ، فبعد أخذه لا تقبل توبته اتفاقا فيقتل ، وقبله اختلف في قبول توبته ، فعند أبى حنيفة تقبل فلا يقتل وعند بقية الأئمة لا تقبل ويقتل حدا فلذلك ورد أمر سلطاني في سنة ٩٤٤ لقضاة الممالك المحمية برعاية رأى الجانبين , جأنه ان ظهر صلاحه وحسن توبته واسلامه لا يقتل ، ويكتفى بتعزيره وحبسه عملا بقول الامام الأعظم وان ولم يكن من أناس يفهم خيرهم يقتل عملا بقول الأئمة ، والم عن الله عند المراد الأمر باخر ، فينظر القائل من رأى الفريقين هو فيعمل بمقتضاه ا ه فليحفظ ، وليكن التوفيق (أو) الكافر بسبب (الشيخين أو) يسبب (أحدهما) (١) في البحر عن الجوهرة معزيا

(١) أقول: نعم نقل في البزازية عن الخلاصة أن الرافض إذا كان

يسب الشيخين ويلعنهما فهو كافر ، وان كان يفضل عليا عليهما فهو مبتدع ا ه وهذا لا يستلزم عدم قبول التوبة ، على أن الحكم عليه بالكفر مشكل ، وفى الاختبار اتفق الأئمة على تضليل أهل البدع وتخطئتهم ، وسب أحد من الصحابة وبغضه لا يكون كفرا ، لكن يضلل ٠٠ النخ ٠

وذكر في فتح القدير أن الخوارج الذين يستحلون دماء السلمين الموالهم ويكفرون الصحابة حكمهم عند جمهور الفقهاء وأهل الحديث المائهم مرتدون • المحكم البغاة • وذهب بعض أهل الحديث الى أنهم مرتدون •

الشهيد من سب الشيخين أو طعن فيهما كفر ولا تقبل و توبته ، وبه أخذ الدبومسى وأبو الليث ، وهو المختار ألفتوى انتهى ، وجزم به فى الأشباه وأقره المصنف قائلا : وهذا يقوى القول بعدم قبول توبته ساب الرسول صلى الله عليه وسلم ، وهو الذى ينبغى التعويل عليه فى الافتاء والقضاء رعاية لجانب حضرة المصطفى صلى الله عليه وسلم الهلكن فى النهر وهذا لا وجود له فى أصل الجوهرة ، وانما وجد على هامش بعض النسخ ، فألحق بالأصل مع أنه لا ارتباط له بما قبله انتهى .

## القسيهره

صفعة

٣

1 7

49

٥٧

مقــــدمة

مكم مسب المسمابة لابن حجر الهيثمي

حكم سبب المسحابة لابن تيميه

حكم سبب الصحابة لابن عابدين

#### رم الايداع ۷۷۶ه / ۸۸ الداد الماد الماد الماد

## الطبعة الفنية

۲۲ ش الشقفانية امام جامع الساحة عابدين \_ القاهرة \_ ت : ٩١١٨٦٢