



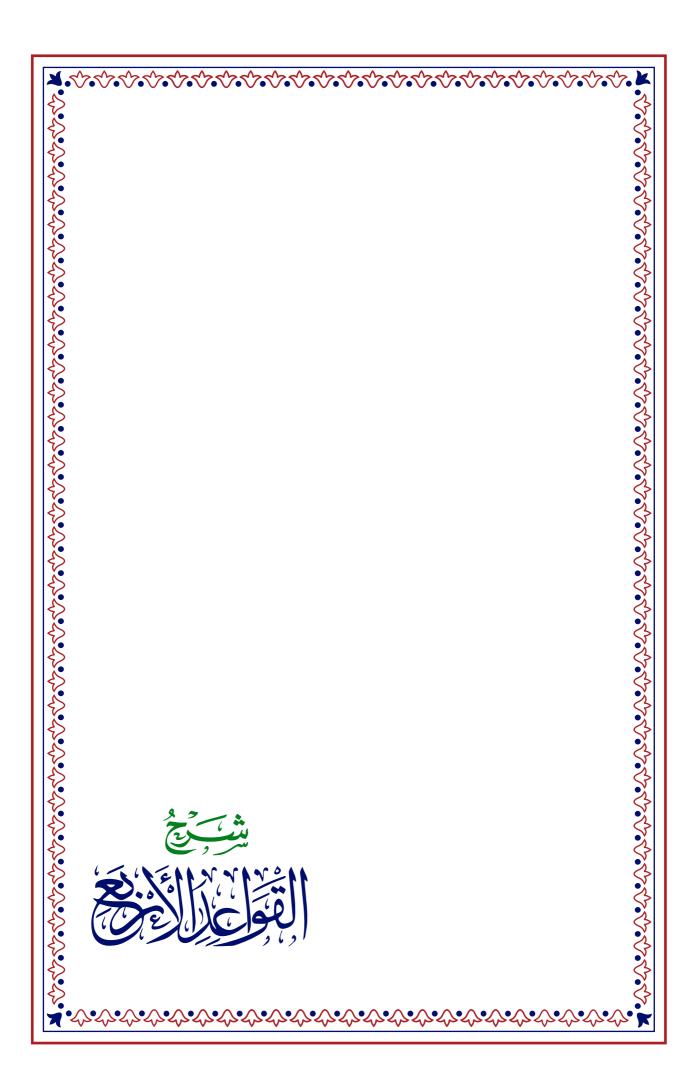
تَصنيفُ الإِمَامِ محكم لِبْرَعَبُدِ الْوَهَابِ بُرِسُ لَيْمَا نَالتَّمِيرُمِيّ المتوفى سَنة (١٢٠٦) عِمَةُ الدِّمَالِ

مَنْقُولُ مِنَ السَّجْمِيلُ الصَّوْقِي لِلثَّخْ النُّكُورِ صَالِحَ بَرْعَ اللَّكُ لِبَرْحَمُ لِللَّهِ الْمُحْكِيمِينَ صَالِحَ بَرْعَ اللَّهُ لَهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمُا يَخِهُ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَعْهِ وَلِمَا يَخْهُ وَلِمَا يَعْهُ وَلِمَا لِمُعْلِمِينَ اللَّهُ لَهُ وَلِوَا لِمَرْبُوهُ وَلِمَا يَعْهُ وَلِمَا يَعْهُ وَلِمَا لِمُعْلِمِينَ اللّهُ لَهُ وَلِمَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لِمَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَهُ وَلِمَا لِمَا يَعْهُ وَلِمَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَهُ وَلِمَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَهُ وَلِمَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَهُ وَلِمَا لِمُلْفَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَا يَعْلِمُ اللّهُ لَهُ وَلِمَا لِمُنْ اللّهُ لَا عَلَيْكُ اللّهُ لَا لَهُ عُلِمَ اللّهُ لَا يَعْلِمُ اللّهُ لَا اللّهُ لَهُ وَلِوا لِمَنْ فِي وَلِمُ اللّهُ لَا لِمُعْلِمُ الللّهُ لَهُ وَلِمُ اللّهُ لَالْمُ لَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَا عُلْمُ اللّهُ لَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَا عُلْمُ لِلْمُ لَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَلْمُ اللّهُ لَلْمُ لَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَا لِمُعْلِمُ اللّهُ لَا لِمُعْلِمُ لَا لِمُ لَا لِمُعْلِمُ لِلْمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعِلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعِلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُلْمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعُلِمُ لِمُلْمُ لِمُعْلِمُ لِمُ لِمُعْلِمُ لِمُ

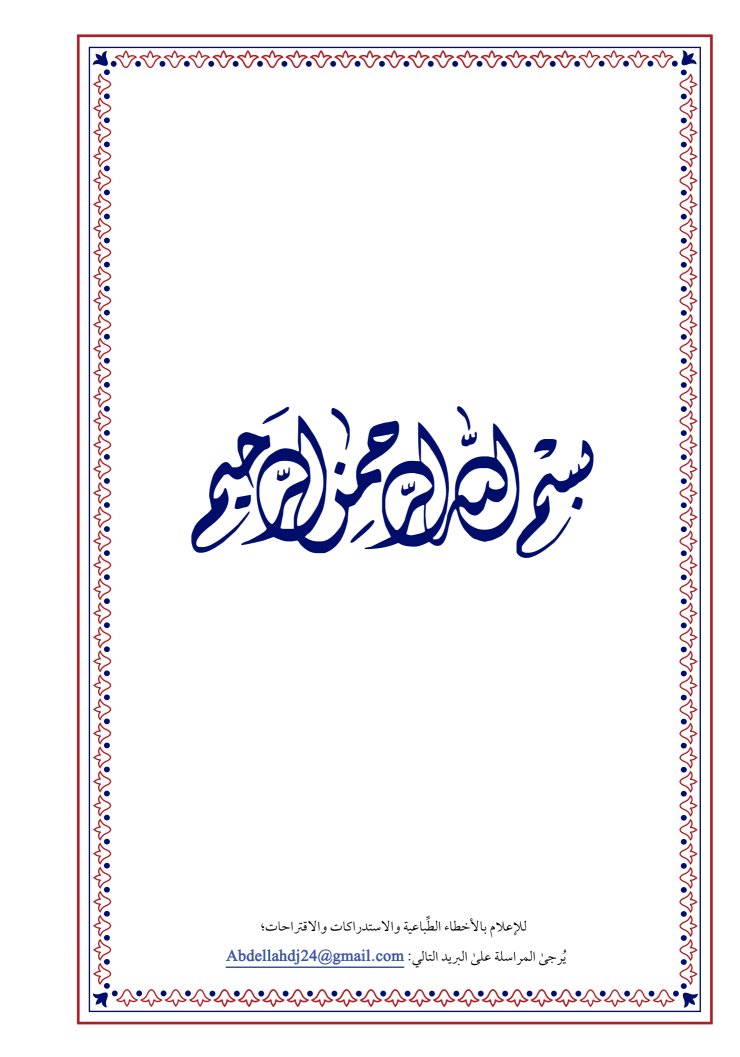
الشخة الثانية











الحمد لله الله يَعَل الدِّين مراتب ودرجات، وصَيَّر للعلم به أصولًا ومُهمَّات، وأشهد أَلَّا إله إِلَّا الله حقًّا، وأشهد أَنَّ محمَّدًا عبده ورسولُه صِدْقًا.

اللَّهمَّ صَلِّ على محمَّدٍ وعلى آل محمَّدٍ كما صَلَّيت على إبراهيمَ وعلى آل إبراهيمَ إبراهيمَ وعلى آل إبراهيمَ إِنَّك حميدٌ مجيدٌ، اللَّهمَّ بارك على محمَّدٍ وعلى آل محمَّدٍ كما باركت على إبراهيمَ وعلى آل إبراهيمَ إِنَّك حميدٌ مجيدٌ.

أُمَّا بعد:

فَحَدَّثني جماعةٌ مِن الشُّيوخ - وهو أَوَّل حديثٍ سمعتُه منهم - بإسنادِ كُلِّ إلى سفيانَ ابن عُيينة، عن عمرِ و بن دينارٍ، عن أبي قابوس - مولى عبد الله بن عمرٍ و -، عن عبد الله ابن عمرو بن العاصي رَضِيَالِلهُ عَنْهُمَا أَنَّه قال: قال رسول الله صَلَّالللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ؛ ارْحَمُوا مَنْ فِي الأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ».

ومِن آكد الرَّحمة: رحمةُ المُعلِّمين بالمتعلِّمين، في تلقينهم أحكام الدِّين، وتَرقيَتِهم في منازل اليَقين.

ومن طرائق رحمتِهم: إيقافهم على مُهمَّات العلم، بإقراء أصول المُتون، وتَبْيِين مقاصدها الكُلِّيَّة، ومعانيها الإجمالِيَّة؛ ليستفتحَ بذلك المبتدئون تَلَقِيَّهم، ويجدَ فيه المتوسِّطون ما يُذَكِّرهم، ويَطَّلِع منه المُنتهون إلى تحقيق مسائل العلم.

وهذا شَرْح (الكتاب السَّابع) من برنامج (مهمَّات العلم) في (سنته التَّاسعة)، تسع وثلاثين بعد الأربعمائة والألف، وهو كتاب «القواعد الأربع»، لإمام الدَّعوة الإصلاحيَّة في جزيرة العرب في القرن الثَّانِي عشر الشَّيخ محمَّد بن عبد الوهَّاب بن سليمانَ التَّميميِّ رَحِمَهُ اللَّهُ، المُتَوفَّى سنة ستِّ ومائتينِ وألفٍ.



# قَال<sub>َ</sub>المُصَنَّفُ *رَحمرَ التَّهُ*

# इन्छोई छोटे हुं

#### وبه نستعینُ

أَسْأَلُ اللهَ الكَرِيمَ رَبَّ العَرْشِ العَظِيمِ أَنْ يَتَوَلَّاكَ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتَ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمَّنْ إِذَا أُعْطِيَ شَكَر، وَإِذَا ابْتُلِي صَبَرَ، وَإِذَا أَذُنبَ مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتَ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمَّنْ إِذَا أُعْطِي شَكَر، وَإِذَا ابْتُلِي صَبَرَ، وَإِذَا أَذُنبَ اسْتَغْفَر؛ فَإِنَّ هَؤُلَاءِ الثَّلَاثَ عُنْوَانُ السَّعَادَةِ.

### 

# قَالَ الشَّارِحُ وفَقَرَ اللَّهُ.

ابتدأ المصنِّف رَحِمَهُ ٱللَّهُ رسالتَه بالبسملة مُقْتَصِرًا عليها؛ اتِّباعًا للوارد في السُّنَّة النَّبُوِيَّة في مُكاتباته ومُراسلاته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى الملوك، والتَّصانيفُ تَجْري مَجراها.

### ثُمَّ دَعَا لِمَنْ يقرأها بثلاثِ دعواتٍ جامعةٍ:

أَوَّلُها: أَنْ يَتَوَلَّاه الله (فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ)؛ فيكون وَلِيَّه اللهُ.

و (الوَلِيُّ) مِن أسماء الله الحُسنى، ومعناه: المُتَصَرِّف في خَلْقِه عامَّةً بتدبيرِهم، وفي المُتَصَرِّف في خَلْقِه عامَّةً بتدبيرِهم، وفي المؤمنين خاصَّةً بما ينفعهم في الدُّنيا والآخرة.

وثانيها: أَنْ يجعلَه (مُبَارَكًا أَيْنَمَا) كان؛ أي سببًا لكثرةِ الخيرِ ودَوامِه.

وثالثها: أَنْ يجعله (مِمَّنْ إِذَا أُعْطِي شَكَرَ، وَإِذَا ابْتُلِي صَبَرَ، وَإِذَا أَذَنبَ اسْتَغْفَرَ).

وعَدَّهُنَّ المُصنِّف (عُنْوَانَ السَّعَادَةِ).

وعُنوان الشَّيء: ما يَدُلُّ عليه، ومنه: عنوان الكتاب والسَّكَنِ، عَلَمًا على ما يَدُلُّ عليهما؛ فعنوان الكتاب: اسْمُه، وعنوان السَّكن: موضع السُّكْنَى.

والسَّعادة هي الحَالُ المُلائمة للعَبد.

### والعبدُ مُقَلَّبٌ بين ثلاث أحوالي:

- نعمةٍ واصلةٍ.
- ومُصيبةٍ فاصلةٍ.
- وسَيِّئةٍ حاصلةٍ.

# وكُلُّ حالٍ من هذه الأحوال عُلِّقت بحالٍ بمأمورٍ شرعِيِّ:

- فَمَنْ أَنْعِم الله عليه وأعطاه؛ وَجَبَ عليه الشُّكْر.
  - وَ مَنِ ابتلاه الله عَرَّوَجَلَّ؛ وَجَبَ عليه الصَّبر.
- ومَنْ أَذْنَبَ وأَجْرَمَ في حَقِّ رَبِّه؛ وَجَبَ عليه أَنْ يستغفرَ الله ويتوبَ إليه.

فَمَن امتثَلَ المأمور به في هذه الأحوال أصاب السَّعادة، وهذا معنى كَوْنِهِنَّ عُنوانًا للسَّعادة دَالًا عليها. فمُلاحظةُ المأمور به فيهنَّ وامتثالُه يصيرُ به العبدُ سعيدًا.



# قَالِ النُصَنِّفُ وَحَمَرَ اللَّهُ عِن

اعْلَمْ - أَرْشَدَكَ اللهُ لِطَاعَتِهِ -: أَنَّ الحَنِيفِيَّةَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ: أَنْ تَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ، وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللهُ جَمِيعَ النَّاسِ وَخَلَقَهُمْ لَهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجُنَّ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَمْدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجُنَّ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُو

### 

# قَالَ الشَّارِحُ وفَقَرَ اللَّهُ.

ذَكر المصنّف رَحمَهُ ٱللّهُ (أَنَّ الحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ) عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ؛ مُبَيِّنًا حقيقتَها بقولٍ جامعٍ يندرج فيه ما يُراد بِها شرعًا.

### ف (الحَنِيفيَّة) في الشَّرع لها معنيان:

- أحدهما: عامٌّ؛ وهو دين الإسلام، الَّذي بَعَثَ الله به مُحمدًا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.
- والآخر: خَاصُّ؛ وهو الإقبال على الله بالتَّوحيد، وَلازِمُه: المَيْل عمَّا سواه بالبَراءة من الشِّرْك.

والمذكور في قول المصنّف: (أَنْ تَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ) هو مقصود الحنيفِيَّة ولُبُّها المُحَقِّق وَصْفَها الجامِعَ للمَعنييْن معًا.

وهي دين الأنبياء؛ فلا تَخْتَصُّ بإبراهيمَ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ.

وَوَقَع فِي كلام المصنّف - وغيرِه - إضافتُها إلى إبراهيم؛ اتّباعًا للوارد في القرآن الكريم؛ فإنّ الحنيفِيّة منسوبةٌ في مواضعَ منه إلى إبراهيم عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ.

### واتَّفَق كَوْنها كذلك في القرآن لأمورٍ ثلاثةٍ:

- \* أَوَّلُها: أَنَّ الَّذين نَزَلَ فيهم القرآن كانوا ينتسبون إلى إبراهيم؟ فيذكرُون أَنَّهم من ذُرِّيَّته وأَنَّهم على دينه؛ فأَجْدَرُ بِهم أَنْ يكونوا حُنفاء مُخلِصين لله كأبِيهم.
- \* وثانيها: أَنَّ الله عَزَّهَ جَعَلَ إبراهيمَ عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ إمامًا لِمَنْ بعدَه من الأنبياء؛ فأَمَرهم باتِّباعِه والاقتداء به؛ فَنُسِبَت الحنيفِيَّةُ إليه؛ ذَكَره أبو جعفر الطَّبَريُّ في «تفسيره».
- \* وثالثها: أَنَّ إبراهيمَ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ بَلَغَ الغاية في تحقيق الحنيفِيَّة؛ فكان خليلَ الله عَنَّوَجَلَّ، ولم يُشَارِكُهُ هذه المرتبة سوى نَبِيِّنا عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ؛ فَهُما الخَليلان البالغان الغاية في تحقيق الحنيفِيَّة. وإبراهيمُ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ مُتَقَدِّمٌ على نَبِيِّنا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ فهو جَدُّ له. والنِّسبة إلى الأب أَوْلَى من النِّسبة إلى الابن؛ فنُسِبَتِ الحنيفِيَّة إلى إبراهيمَ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ.

والنَّاس جميعًا مأمورون بعبادة الله الَّتي هي مقصودُ الحنِيفِيَّة، ومخلوقُون لأجلها؛ والدَّليل: قوله تعالى: (﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ اللَّالِياتِ]).

#### ودلالة الآية على المسألتين من جهتين:

- إحداهما: صريح نَصِّهَا؛ أَنَّ الجِنَّ والإنسَ مخلوقون للعبادة.
- والأخرى: لازِمُ لَفْظِها؛ لأنَّهم إذا كانوا مخلوقين للعبادة فَهُم بِها مأمورون.

وكَوْن النَّاس مخلوقين للعبادة ومأمورين بِها شيءٌ مُجمَعٌ عليه، لا يُنكِره أحدٌ يَدِين لله بدين الإسلام؛ فالمسلِمُون كَافَّةً مُتَّفقون على أَنَّ حِكمة خَلْق الجِنِّ والإنس هي عبادة الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى.

# قَالِ المُصَنَّفُ رَحْمَ التَّهُ.

فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ اللهَ خَلَقَكَ لِعِبَادَتِهِ فَاعْلَمْ أَنَّ العِبَادَةَ لا تُسَمَّى عِبَادَةً إِلَّا مَعَ التَّوْحِيدِ، كَمَا أَنَّ الصَّلَاةَ لَا تُسَمَّى صَلَاةً إِلَّا مَعَ الطَّهَارَةِ؛ فَإِذَا دَخَلَ الشِّرْكُ فِي العِبَادَةِ فَسَدَتْ؛ كَالْحَدَثِ إِذَا دَخَلَ فِي الطَّهَارَةِ.

فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ الشَّرْكَ إِذَا خَالَطَ العِبَادَةَ أَفْسَدَهَا، وَأَحْبَطَ العَمَلَ، وَصَارَ صَاحِبُهُ مِنَ الخَوالِدِينَ فِي النَّارِ = عَرَفْتَ أَنَّ أَهَمَّ مَا عَلَيْكَ: مَعْرِفَةُ ذَلِكَ؛ لَعَلَّ اللهَ أَنْ يُخَلِّصَكَ مِنْ هَذِهِ الخَوالِدِينَ فِي النَّارِ = عَرَفْتَ أَنَّ أَهَمَّ مَا عَلَيْكَ: مَعْرِفَةُ ذَلِكَ؛ لَعَلَّ اللهَ أَنْ يُخَلِّصَكَ مِنْ هَذِهِ الشَّبَكَةِ، وَهِي الشَّرْكُ بِاللهِ، الَّذِي قَالَ الله تَعَالَى فِيهِ: ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثَرَفَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا اللهُ تَعَالَى فِي وَلَا اللهُ تَعَالَى فِي وَلَا اللهُ تَعَالَى فِي وَلَا اللهُ تَعَالَى فِي وَلَاكَ بِمَعْرِفَةِ أَرْبَعِ قَوَاعِدَ ذَكَرَهَا اللهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ.

### 

# قَالَ الشَّارِحُ وفَقَرَ اللَّهُ.

لَمَّا قَرَّر المصنِّف رَحِمَهُ ٱللَّهُ أَنَّ حِكمة خَلْقِنا هي عبادةُ الله عَرَّفَجَلَّ، شَرَعَ يُبَيِّن أَنَّ عِبادته (لَا تُسَمَّى عِبَادَةً إِلَّا مَعَ التَّوْحِيدِ)؛ فمَنْ زَعَمَ أَنَّه يعبدُ الله وهو غير مُوَحِّدٍ له فلا اعتداد بدعواه، وهو كاذبٌ فيها.

### و (عبادة الله) لها معنيان في الشَّرع:

- أحدهما: عامٌّ؛ وهو اتِّباع خطاب الشَّرع المُقتَرن بالحُبِّ والخضوع.
  - والآخر: خَاصُّ؛ وهو التَّوحيد.

والمعنى الخَاصُّ هو المعهود شرعًا؛ فإذا أُطْلِق اسْم (العِبادة) في القرآن والسُّنَّة

فالمراد به: توحيد الله عَزَّوَجَلَّ.

قال ابن عبَّاسٍ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ: «كُلُّ ما ورد في القرآن من العِبادة فمعناها التَّوحيد»؛ ذَكره البَغَويُّ في «تفسيره».

و(التَّوحيد) شرعًا له معنيان:

• أحدهما: عامٌّ؛ وهو إفراد الله بِحَقِّه.

### و(حَقُّ الله) نوعان:

- حَتُّ في المعرفة والإثبات.
- وحَقُّ في الإرادة والطَّلَب.

وينشأ من هَذَيْن الحَقَّيْن أَنَّ الواجب لله في توحيده أنواعٌ ثلاثةٌ:

- ✓ توحيد الرُّبوبِيَّة.
- ✓ وتوحيد الألوهِيَّة.
- ٧ وتوحيدُ الأسماء والصَّفات.
- والآخر: خَاصُّ؛ وهو إفراد الله بالعِبادة.

وهذا المعنى الخاصُّ هو المعهود شرعًا في اسْم التَّوحيد؛ فإذا أُطلِق اسْم (التَّوحيد) في الخطاب الشَّرعيِّ فالمراد به: توحيد العِبادة.

ثُمَّ نَبَّه المصنِّف إلى مُفسِد العِبادة الأعظم، وهو الشِّرك.

و(الشِّرك) شرعًا له معنيان:

• أحدهما: عاممٌ؛ وهو جَعْل شيءٍ من حَقّ الله لغيره.

- والآخر: خَاصٌّ؛ وهو جَعْل شيءٍ من العِبادة لغير الله.
- وَأَثَرُ الشِّركَ إذا دَخَلَ في العِبادة يختلف باختلاف قَدْره؛ فإنَّه نوعان:
- أحدهما: الشّرْك الأكبر؛ وهو جَعْل شيءٍ من حَقّ الله لغيره يزول معه أصل الإيمان.
- والآخر: الشَّرْكُ الأصغر؛ وهو جَعْل شيءٍ من حَقِّ الله لغيره يزول معه كمال الإيمان.

والفَرْق بينهما يرجع إلى مُتَعَلَّق الحَقِّ ومنزلته فيما يُزيل من الإيمان:

- فما أَزَال أصل الإيمان فهو شِرْكٌ أكبَرُ.
- وما أَزَال كمال الإيمان مِمَّا يتعلَّق بحقيقة الشِّرْك المُتَقَدِّمة فهو شِرْكُ أَصغرُ.

والدَّليل على هذا التَّقسيم: ما صَحَّ عند شَدَّادٍ بن أَوْسٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّه قال: «كُنَّا نَعُدُّ الشِّرْكَ الأصغرَ على عَهْد الرَّسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرِّياءَ». رواه البَزَّار وغيره، وإسناده حَسَنُّ.

فالأثر المذكور فيه أنَّ مِن الشِّرك ما هو أصغرُ؛ فيكون مُقابِلُه: الشِّرْك الأكبَر.

وما أُضِيف إلى زَمَن النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فإنَّه يكون مرفوعًا في أَصَحِّ القولين.

والمقصود منه في قول المصنّف: (فَإِذَا دَخَلَ الشّرْكُ فِي العِبَادَةِ فَسَدَتْ): هو الشّرْكُ الشّرْكُ المُصنّف: (فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ الشّرْكَ إِذَا خَالَطَ العِبَادَةَ أَفْسَدَهَا، وَأَحْبَطَ العَمَلَ، وَصَار صَاحِبُهُ مِنَ الخَالِدِينَ فِي النّارِ)؛ فحُصول الخلود في النّار مُرَتَّبٌ على الشّرْك

الأكبَر دون الأصغر.

ونجاسة الشِّرْك أعظمُ النَّجاسات.

وكما يُؤمَر العبد بِدَفْع النَّجاسة الظَّاهرةِ عنه عند إرادة الصَّلاة في بَدَنه، وتَوْبِه، والبُقعة النَّي يُصَلِّي فيها؛ فإِنَّه يُؤمَر بتطهير أعمالِه كُلِّها: بإفراغ قلبِه، ولسانه، وجوارحه من الشِّرْك؛ مَخافة أَنْ يُفسِد عَمَله.

وسُوءُ أَثَر الشِّرْك ووَخيمُ عاقبتِه في إفسادِ العبادة، وإحباطِ العمل، وأَنَّ صاحبَه يصير به من الخالدين في النَّار = يُوجِب على العبد معرفته والخَوْف منه؛ عَسَى أن ينجو من جبالتِه الَّتي ينصبها الشَّيطان للخَلْق؛ الَّتي أشار إليها المصنِّف بقوله: (هَذِهِ الشَّبَكَةِ).

فإِنَّ مِن حَبائل الشَّيطان الَّتي ينصبها للخَلْق ليُضِلَّهم: حِبالة الشِّرك؛ فيُزيِّن لهم الشِّركَ، حَتَّى إذا دَخَلوا في شَبَكته اختطَفَهم إلى مآلهم الوَخيم في نار جَهَنَّم الَّتي أَعَدَّها الله للكافرين.

والأمر بمعرفة الشَّرْك أَمْرٌ بمعرفة ضِدِّه، وهو التَّوحيد؛ فلا تَكمُل معرفة العبد بالشِّرْك إِلَّا بمعرفته بالتَّوحيد، وهو المُقَدَّم في الطَّلب.

والآية الَّتي ذَكرها المُصنِّف في التَّحذير من الشِّرْك والتَّخويف منه وهي قوله تعالى: (﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثُرُكَ بِهِ عَ ﴾ [النِّساء:١١٦]): عامَّةٌ في الشِّرْك كُلِّه في أَصَحِّ القَوْلَيْن.

وبيان ذلك: أَنَّ الفِعْل المضارعَ مع (أَنْ) يُسْبَكان مصدرًا مُؤَوَّلًا تقديرُه: (شِرْكًا)؛ فيصيرُ الكلام مُقَدَّرًا بقولنا: (إِنَّ الله لا يغفرُ شِرْكًا به).

ويكون قوله: (شِرْكًا) نَكِرَةً في سياق النَّفي، والنَّكرة في سياق النَّفي تفيد العمومَ؛ فالله

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يغفر الشِّرْكَ الأكبَر والأصغر معًا.

وامتناع مغفرةِ الشَّرْك الأصغر لا يُوجِب الخلودَ في النَّار؛ فيكون مِمَّا لا يُغفَر ويُوزَن مع عَمَلِه؛ فيُجعَل في سَيِّئاته، ويكون جزاؤُه بحسب وَزْن عَمَله.

ومِمَّا يُعين العبدَ على معرفة الشِّرك لِيَحْذَرَه: معرفةُ (أَرْبَعِ قَوَاعِدَ ذَكَرَهَا اللهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ)؛ تُبيِّن حالَ المشركين الَّذين بُعِثَ فيهم النَّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ومَا كان يدعوهم إلنَّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ومَا كان يدعوهم إليه، وحقيقةَ الشِّرْك الَّذي كانوا عليه، ويَتَمَيَّزُ بِها دين المسلمين عن دين المشركين.

فمنفعة معرفة هذه القواعد: تَميِيز دين المسلمين عن دين المشركين، ومَرَدُّها إلى أمرين:

- أحدهما: معرفة الدِّين الَّذي جاء به النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.
  - والآخر: معرفة حال المُشركين الَّذين بُعِثَ فيهم.

واستمداد هذه القواعد عند المُصَنِّف من القرآن الكريم، وما ذَكَره من أحاديث السُّنَّة جَرَى تابعًا لها.

وعَمَدَ إلى ذلك لأَنَّ الاستدلال بالقرآن مُتَّفَقٌ على حُجِّيَّته؛ لقبوله، وأَمَّا السُّنَّة: فمنها المقبول، ومنها المَرْ دُود.

والمراد بـ (القاعدة) في هذا الموضع أَعَمُّ مِمَّا يُريده الفقهاءُ؛ فهي أَشْبَهُ بالمعنى اللَّغويِّ، الَّذي هو (الأساس)؛ فهذه القواعد كُلُّ واحدٍ منها هو أَسَاسٌ من أُسُسِ الدِّين، وأَصْلُ من أصوله، ووعاؤها الجامع: قواعدُ الشَّريعة والدِّين.

وتجوز إرادة المعنى الاصطلاحيّ؛ فتكون قواعدَ مِن قواعد التَّوحيد.

 $\hat{m{m}}$ رُّحُ «القواعد الأربع»

و(القاعدة): الأمرُ الكُلِّيُّ المُنطبِق على جزئِيَّاتٍ كثيرةٍ.



# قَالِ المُصَنِّفُ رَحْمَ اللَّهُ.

# القَاعِدَةُ الأُولَى:

أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الكُفَّارَ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُقِرُّونَ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَى هُوَ الخَالِقُ المُدَبِّرُ، وَأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يُدْخِلْهُمْ فِي الإِسْلَام.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُرَ وَمَن يُحْرِجُ ٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُرَ وَمَن يُحْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِكَ الْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ فَعَلَ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ فَعَلَ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا فَقُلْ أَفَلَا فَعَلَم اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُغِرِّجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّةِ مِنَ اللَّهُ مَا يَعْمِلُوا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللللْمُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ الللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللللللَّةُ اللللللللِمُ اللللللللِمُ اللللللْمُ اللللللللللللللللللللللللل

### 

# قَالَ الشَّارِحُ وَفَقَرَ اللَّهُ :

مقصود هذه القاعدة: بيان شيئين:

\* أحدهما: أَنَّ الكُفَّارَ الَّـذين قَـاتَلَهم رسولُ الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُقِـرُّ ون بتوحيد الرُّبوبِيَّة؛ وهو إفراد الله في ذاته وأفعاله.

وأشار إليه المُصَنِّف بقوله: (مُقِرُّونَ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَى هُوَ الخَالِقُ المُدَبِّرُ)؛ لأَنَّ الخَلْق والتَّدبير من أعظم أفعال الرُّبوبِيَّة.

\* والآخر: أَنَّ إقرارَهم بتوحيد الرُّبوبِيَّة فقط لم يُدخِلْهم في الإسلام، ولم يَعْصِم دماءهم؛ لأَنَّ النَّبيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَثْبَتَ لهم وَصْفَ (الكُفْر) وقَاتَلهم، ولو كانوا

بإقرارهم بالرُّبوبِيَّة مسلمِينَ لَمَا أَكْفَرَهم وَقَاتَلَهم سيِّد المُرسلين صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

واستدَلَّ المُصنِّف على ما ذَكره بقولِه تعالى: (﴿ قُلْ مَن يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس: ٣١]).

وَوَجْه دلالته على الأَمْرِ الأَوَّل: فِي إِقرارِهم بِأَنَّ الرَّزْقَ وِالمُلْكَ وِالتَّدبيرَ كُلَّه لله؛ إِذْ يُقِرُّون فيقولون: (لله)؛ كما قال: (﴿فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾).

وأَمَّا دلالتها على الأَمْرِ الثَّاني: فهو في إنكارِ الله عليهم عبادة غيره؛ إذ قال: ( فَقُلُ أَفَلا نَتَّقُونَ ﴾)؛ أي فَقُلْ لهم إقامة للحُجَّة عليهم: (أَفَلا تَتَّقون رَبَّكُم؛ فتُخلِصون له العِبادة). فمطالبتُهم بتوحيد الإلهِيَّة بُرهانُ على عَدم انتفاعِهم بما آمنوا به مِن توحيد الرُّبوبِيَّة. وسيأتِي في (القاعدة الثَّالثة) مَزيدُ تقرير للأمر الثَّانِي.



# قَالِ المُصَنِّفُ رَحْمَ اللَّهُ.

### القَاعِدَةُ الثَّانِيَةُ:

أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: مَا دَعَوْنَاهُمْ وَتَوَجَّهْنَا إِلَيْهِمْ إِلَّا لِطَلَبِ القُرْبَةِ وَالشَّفَاعَةِ.

فَدَلِيلُ القُرْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ آَوَلِيكَ ۚ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقُرِّبُونَا إِلَى القُرْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اتَّخَذُهُمْ إِلَّا اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلِفَى إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلِفَى إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَانِهُ وَلِيهُ عَلَيْهُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَذَا لِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُولَ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

وَدَلِيلُ الشَّفَاعَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعَبُدُونَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس:١٨].

وَالشَّفَاعَةُ شَفَاعَتَانِ: شَفَاعَةٌ مَنْفِيَّةٌ، وَشَفَاعَةٌ مُثْبَتَةٌ.

فَالشَّفَاعَةُ المَنْفِيَّةُ: مَا كَانَتْ تُطْلَبُ مِنْ غَيْرِ اللهِ فِيمَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَّا اللهُ.

وَالشَّفَاعَةُ المُثْبَتَةُ هِيَ الَّتِي تُطْلَبُ مِنَ اللهِ، وَالشَّافِعُ مُكْرَمٌ بِالشَّفَاعَةِ، وَالمَشْفُوعُ لَهُ مَنْ رَضِيَ اللهُ قَوْلَهُ وَعَمَلَهُ بَعْدَ الإِذْنِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ رضي اللهُ قَوْلَهُ وَعَمَلَهُ بَعْدَ الإِذْنِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].



# قَالِ الشَّارِحُ وفَقَرَ النَّهُ:

مقصود هذه القاعدة: بيان أنَّ الحامِلَ للمشركين على دَعوةِ غير الله والتَّوَجُّه إليه هو أمران:

- أحدهما: طَلَبُ القُرْبة؛ والدَّليل قول الله تعالى: (﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَ أَوْلِيكَ آءَمَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيۡ ﴾ [الزُّمر: ٣]).
- والآخر: طَلَبُ الشَّفَاعة؛ والدَّليل قوله تعالى: (﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلَآءِ شُفَعَتُونَاعِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس:١٨]).

فلم يَكُنِ المُشركون يعتقدون أَنَّ معبوداتهم تُدَبِّر الأمرَ وتَسْتَقِلُّ بما تشاء، ولكنَّهم يَتُوجَّهون إليها لتحصيل الأمرين المذكورَيْن.

والفَرْق بين طَلَبهم (القُرْبةَ) وطَلَبهم (الشَّفاعةَ):

- أَنَّهم يبتغون بالقُرْبة إحراز الرِّفعة والكَمَالات.
  - ويبتغون بالشَّفاعة دَفْعَ النَّقائص والآفات.

وقد أَبْطَل الله ما ابتغوه من القُرْبة والشَّفاعة:

فَأُمَّا طَلَبُ القُربة بِاتِّخاذ الأولياء: فأبطله الله بِنَفْي وجودِهم. فإنَّ الله لَمَّا قال: (﴿ وَاللَّهِ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ ءَ مَا نَعَ بُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللّهِ زُلْفَى ﴾) قـــال في آخرها: (﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوكَذِبُ كَفَارُ ﴾ [الزُّمر: ٣])؛ فنسَبَهم إلى الكَذِب في دعواهم أنَّ لله أولياء.

وذلك يَتَضَمَّن نَفْي وُجودِ وَلِيِّ له مِن هذه المعبودات؛ وهو المُصَرَّح به في قوله:

﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ ٱلذُّلِّ ﴾ [الإسراء:١١١].

والوَلِيُّ المَنْفيُّ عن الله هو ما كان يعتقده المُشركونَ؛ أَنَّ لله مُعِينًا يَتَصَرَّف معه بما ينفعُه.

#### ف (وَلِيُّ الله) له معنيان:

- أحدهما: الوَلِيُّ النَّاصر؛ وهو المَنْفِيُّ عنه.
- والآخر: الوَلِيُّ المنصور؛ وهو المُثبَت له؛ كما قال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيآ ءَ اللَّهِ لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آلَ ﴾ [يونس].

فهؤلاء أولياء الله الَّذين ينصرُهم الله، لَّا الَّذين ينصُرُونه.

وأَمَّا الشَّفاعة الَّتي يَرْجُون من معبوداتهم: فأبطلها الله بأربعة مسالك:

- \* أَوَّلُها: نَفْيُ وقوعِ الشَّفاعةِ مِن آلهتهم؛ قال تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُم مِّن شُرَكا يَهِمُ مِن شُرَكا يِهِمُ شُرَكا يَهِمُ مِن شُرَكا يِهِمُ شُفَعَتَوُّا ﴾ [الرُّوم: ١٣].
- \* وثالثها: امتناع شفاعة الشُّفعاء إِلَّا بعد إِذْن الله ورِضاه؛ قال الله تعالى: ﴿ وَكُم وَكُم مِن مَلَكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغَنِى شَفَاعَنُهُمْ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴿ آ ﴾ مِن مَلكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغْنِى شَفَاعَنُهُمْ شَيًّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴿ آ ﴾ وَالنَّجم].

\* ورابعها: إبطال انتفاع الكافرين بشفاعة الشَّافعين؛ قال الله تعالى: ﴿فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَهُمُ مُ الشَّيْفِعِينَ ﴿ اللهُ تَعَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

فالشَّفاعة الَّتي كان يرجوها المُشركون من آلهتهم أَبْطَلها الله عَنَّوَجَلَّ في القرآن بِهذه المسالك الأربعةِ في مواضع منه.

و(الشَّفاعة) الَّتي يذكُرُها المُتكلِّمون في الاعتقاد يُراد بها: سؤال الشَّافع اللهَ حُصولَ نَفْعٍ للمشفوع له. و(النَّفع): يَتَضَمَّن جَلْب خَيْرٍ، أو دَفْعَ شَرِّ.

#### وهي نوعان:

أحدهما: شفاعة مَنْفِيَّةٌ؛ وهي الَّتي نَفَاها الله في كتابه.

وحقيقتها شرعًا: الشَّفاعة الخَالية من إذْن الله ورِضاه؛ وهي أيضًا نوعان:

- الأُوَّل: الشَّفاعة المَنفيَّة عن الشَّافع؛ كالشَّفاعة المَنفِيَّة عن آلهة المُشركين.
  - والثَّاني: الشَّفاعة المَنفيَّة عن المشفوع له؛ كالشَّفاعة للكافرين.
- والثَّاني من نَوْعي الشَّفاعة: الشَّفاعة المُثبتة؛ وهي الشَّفاعة التي أَثْبتها الله في كتابه.

وحقيقتها شرعًا: الشَّفاعة المُشتملة على إِذْن الله ورِضَاه؛ وهي كذلك نوعان:

- الأَوَّل: الشَّفاعة المُثْبَتَة للشَّافع؛ كَشفاعته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.
- والثَّاني: الشَّفاعة المُثْبَتَة للمشفوع له؛ كالشَّفاعةِ لأهل الكبائر من هذه الأُمَّة.

والفَرْق بين الشَّفاعة المَنفيَّة والمُثْبَتة: هو المذكور في قول المصنِّف: (فَالشَّفَاعَةُ المُثْبَتَةُ المَنْفِيَّةُ: مَا كَانَتْ تُطْلَبُ مِنْ غَيْرِ اللهِ فِيمَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَّا اللهُ)، وقوله: (وَالشَّفَاعَةُ المُثْبَتَةُ هِي الَّتِي تُطْلَبُ مِنَ اللهِ).

# فمَدَارُ (النَّفي والإثبات في الشَّفاعة) على أمرين:

- إِذْن الله.
- ورضاه.

وهُما مع الإثبات: شَرْطًا الشَّفاعة.

وهُما مع النَّفي: مَانِعا الشَّفاعة.

(وَالشَّافِعُ مُكْرَمٌ بِالشَّفَاعَةِ) كما قال المُصنِّف؛ أي أَنَّ اللهَ يَتَفَضَّل عليه بِها إكرامًا له، كما أَكْرَمَ نَبِيَّنا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بما جَعَلَ له مِن أنواع الشَّفاعة الَّتي ليست لغيره.



# قَالَ المُصَنِّفُ رَحْمَ اللَّهُ.

### القَاعِدَةُ الثَّالِثَةُ:

أَنَّ النَّبِيَ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ظَهَرَ عَلَى أَنَّ السِ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِم، مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ النَّبِيَ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَهَرَ عَلَى أَنَاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِم، مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الأَشْجَارَ وَالأَحْجَارَ، المَلائِكَة، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الأَشْجَارَ وَالأَحْجَارَ، وَقَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَمْ يُفَرِّقُ بَيْنَهُمْ.

وَاللَّالِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَاتَكُونَ فِتَنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ، لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

وَدَلِيلُ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ٱلنَّهَ ارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَعْبُدُونَ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُ تَ إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ اللَّهُ مَسُ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُ تَ إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَرِ وَٱسْجُدُواْ لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُ تَ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَرِ وَٱسْجُدُواْ لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُ تَ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلِ وَاللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلِ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي الللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي الللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَلِي اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ مِنْ اللْمُ اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِنْ الللللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلِي الللللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ مِن اللللْمُ اللللللَّهُ مِنْ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ ال

وَدَلِيلُ الْمَلائِكَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَّخِذُوا الْلَكَيِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا ﴾ [آل عمران: ٨٠].

وَدَلِيلُ الأَنْبِيَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنِعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِ وَدَلِيلُ الأَنْبِيَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنِعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْغَذُونِ وَأُمِّى إِلَىٰ هَنْ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِى آنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمَ اللَّهُ مَا فِي نَفْسِى وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنّكَ أَنتَ عَلَّهُ الْغُيُوبِ ﴿ اللهَائِدة].

وَ دَلِيلُ الصَّالِحِينَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ

أَقُرُبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ﴾ [الإسراء:٥٧].

وَدَلِيلُ الأَشْجَارِ وَالأَحْجَارِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ أَنْ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ الثَّالِثَةَ الثَّالِثَةَ الثَّالِثَةَ النَّالِثَةَ اللَّهُ اللَّ

وَحَدِيثُ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْثِيِّ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ أَنَّه قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى حُنَيْنٍ وَنَحْنُ حُدَثًاءُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ، وَلِلْمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا وَيَنُوطُونَ بِهَا حُنَيْنٍ وَنَحْنُ حُدَثًاءُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ، وَلِلْمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ؛ اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَسْلِحَتَهُمْ، يُقَالَ لَهَا (ذَاتُ أَنْوَاطٍ)، فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ؛ اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَسُولَ اللهِ الْحَدِيثَ.

### 

# قَالَ الشَّارِحُ وَفَقَرَ اللَّهُ.

مقصود هذه القاعدة: بيان أنَّ مَناط الكُفْرِ: عبادةُ غير الله، دون نَظَرٍ إلى منزلة المعبودِ.

فَمَنْ عَبَدَ النَّبِي والوَلِيَّ والمَلَك؛ كَمَنْ عَبَدَ الشَّجَرَ والحَجَر وأجرام الفَلَك.

ف (النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ظَهَرَ عَلَى أُنَاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِمْ) كما ذَكَر المصنَّف؟ أي مُتَفَرِّقين فيها من جهة مألوهاتِهم الَّتي يعبدون.

وأُقيم المصدرُ (عِبَادَاتِهِمْ) مُقامَ اسْم المفعول (مَعبوداتِهم)؛ للدَّلالة على ثبوت معنى (العِبادة) المُرادِ واستقرارِه.

فيكون المقصود في كلامه: المعبودات، لا العِبادات.

ويُبَيِّنه قولُه بعده: (مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ المَلائِكَة، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ).

وقد (قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وأَكْفَرَهم (وَلَمْ يُفَرِّقْ بَيْنَهُمْ)، فإنَّهم وإنْ اختلفوا في معبوداتِهم فقد اجتمعوا في جَعْل شيءٍ من العبادة لغير الله؛ الَّذي هو مُوجِب كُفْرهم، فَأَكْفَرَهم النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وقَاتَلَهم.

وقد ذَكر المصنِّف أَدِلَّة ما قَرَّره مِن تَفَرُّقهم في مألوهاتِهم؛ فقوله: (وَدَلِيلُ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ) وما بعدَه: يُراد به دليل وقوع عِبادتِهم مِن دون الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ؛ فتقدير الكلام: (ودليل عبادتِهم الشَّمسَ والقمرَ)، ثُمَّ (ودليل عبادتِهم الشَّجرَ والحَجَرَ)، إلى آخر ما ذكر.

وكُلُّ الأَدِلَّة الَّتِي ذَكَرِها لهذه الأنواع من المعبودات هي من القرآن الكريم، سوى أحد دليلي الأشجار والأحجار فهو من السُّنَّة؛ وهو (حَدِيثُ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْتِيِّ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ)؛ (قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى حُنَيْنٍ...») الحديث. أخرجه الترمذيُّ، وإسنادُه صحيحٌ.

وللمصنِّف رَحِمَهُ اللَّهُ تعالى كلامٌ حَسَنٌ في تقرير هذا المعنى من إكفارهم وقتالهم في كتاب «كَشْف الشُّبهات»؛ فإنَّه ذَكَرَ فيه ثمانية وجوهٍ من الأَدِلَّة.



# قَالِ المُصَنِّفُ رَحْمَ اللَّهُ.

### القَاعِدَةُ الرَّابِعَةُ:

أَنَّ مُشْرِكِي زَمَانِنَا أَغْلَظُ شِرْكًا مِنَ الأَوَّلِينَ؛ لأَنَّ الأَوَّلِينَ يُشْرِكُونَ فِي الرَّخَاءِ، وَيُخْلِصُونَ فِي الشِّدَّة. وَيُخْلِصُونَ فِي الشِّدَّة.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلِّكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَّمَهُمْ إِلَى الْمُرْ لِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَمَهُمْ إِلَى الْمُرْ لِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا مُحْمَ لِللَّهُ مَا لَكُ لَا اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّكُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا ا

### 

# قَالِ الشَّارِحُ وَفَقَرَ اللَّهُ.

مقصود هذه القاعدة: بيانُ غِلَظِ شِرْكِ أهلِ زمانِ المصنّف فمَنْ بعدَهم مِن المُتَأَخِّرين، وأَنَّهم (أَغْلَظُ شِرْكًا مِنَ الأَوَّلِينَ).

ومَنْفعةُ تقرير غِلَظه: الإعلامُ بأنَّهم أَوْلَى بالتَّكفير والقِتال مِن المشركين الأَوَّلين؛ وهو المُصَرَّح به في كتاب المصنِّف الآخر «كَشْف الشُّبهات».

وذِكْرُ (المشركين) تَعيِينٌ للكُفْرِ الَّذي وُصِفُوا به قَبْلُ فِي قول المصنِّف رَحِمَهُ اللَّهُ: (أَنَّ الكُفَّارَ اللَّذينَ كَفروا بالشِّرْك. الكُفَّارَ الَّذينَ كَفروا بالشِّرْك.

ومجموع الأدِلَّة الشَّرعِيَّة والوقائع القَدَرِيَّة يَدُلُّ أَنَّ شِرْكَ المُتأخِّرين أعظمُ من شِرْك الأُوَّلين مِن اثنيْ عَشَر وَجْهًا:

#### فالوَجْه الأَوَّل:

- أَنَّ (الأَوَّلِينَ يُشْرِكُونَ فِي الرَّخَاءِ، وَيُخْلِصُونَ فِي الشِّدَّةِ).
  - وأَمَّا المُتَأخِّرون: فيُشْرِكونَ في الرَّخاء والشِّدَة.

ذَكر هذا الوَجْه المُصَنِّف في «القواعد الأربع»، وفي «كَشْف الشُّبُهات» أيضًا. وذَكره بعده جماعةُ؛ منهم: سليمانُ بنُ عبد الله، وعبد الرَّحمن بنُ حسنٍ، وعبد الله أبا بُطَيْن، وسليمانُ بن سِحمانَ رَحِمَهُم ٱللَّهُ.

# ﴿ والوَجه الثَّاني:

- أَنَّ الأَوَّلِين كانوا يَدعُون مع الله خَلْقًا مُقَرَّبين من الأنبياء والملائكة والأولياء، أو يَدعُون أشجارًا وأحجارًا ليستْ عاصيةً.
  - وهؤلاء المتأخّرون يدعون مع الله الفُسَّاقَ والفُجَّارَ.

ذَكر هذا الوَجه المُصَنِّفُ في «كَشْف الشُّبهات»، وعَصْرِيُّه محمَّدُ بنُ إسماعيلَ الصَّنعانِيُّ في «تطهير الاعتقاد».

ومنشأ دعوتِهم أولئك الفُسَّاق مع مُشاهدتِهم فجورَهم وفِسقَهم: أَنَّهم كانوا يخافون شَرَّهم وضُرَّهم؛ فيَتوجَّهون إليهم بما يَتَوجَّهونَ مِن أعمالهم.

### والوَجْه الثَّالث:

- أَنَّ الأُوَّلِين يعتقدون أَنَّ ما هُم عليه مُخالِفٌ دعوة الأنبياء والرُّسُل؛ فإنَّهم قالوا: ﴿ أَجَعَلَ الْأَوْلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًا إِنَّهُ هَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُعَالًا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَعْلِيه.

- أَمَّا المُتَأَخِّرون: فإِنَّهم يَدَّعون أَنَّ فِعْلهم مُوافِقٌ دعوة الأنبياء والمرسلين.

ذَكَر معنى هذا الوَجه عبدُ اللَّطيف بنُ عبد الرَّحمن في «رَدِّه على داود بن جَرْجِيس».

#### 🥏 والوَجه الرَّابع:

- أَنَّ المشركين الأَوَّلين كانوا لا يُشركون بالله في شيءٍ من الملك والتَّصَرُّف الكُلِّيِّ العام؛ بل كانوا يقولون في تلبيتهم: (لَبَيك لا شريك لك، إِلَّا شريكًا تملكه وما مَلك)؛ فَهُم يَرَوْن أَنَّ التَّصَرُّف والملك الكُلِّيَ هو لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَحْده.
- أَمَّا المُتَأْخِّرُون: فقد جعلوا لِمَنْ يُعَظِّمونه مِلْكًا وتَصَرُّفًا في الكون، وقصدُوهم على أَنَّ لهم تدبيرًا في العالَم؛ وهذا شِرْكٌ لم تعرفه الجاهلِيَّة الأُولى.

ذَكَر معنى هذا الوجه عبدُ الله بنُ فيصل بن سُعودٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

واعْتَبِرْ هذا فيما ينقُلُونَه عن بعض ما يُعتقد في مُعَظَّمِ مصر أَنَّه لا تدخل نملةٌ واحدةٌ مصر حَتَّى يأذن لها، فكيف بِبَقِيَّة المخلوقات؟! وهذا التَّصرُّف والملك الكُلِّيُّ لم يكن عليه أهل الجاهِلِيَّة الأُولى.

#### 🥏 والوجه الخامس:

- أَنَّ كثيرًا من المُتَأخِّرين قصدوا معبوداتِهم من دون الله على جهة الاستقلال.
- أَمَّا الأَوَّلون: فَقَصدوا معبوداتِهم لِتُقَرِّبَهم إلى الله؛ فهي عندهم شُفعاءُ ووسائطُ.

#### والوجه السَّادس:

- أَنَّ عامَّة شِرْك الأوّلين في الألوهِيَّة، وهو في غيرها قليلٌ.

- أَمَّا المتأخّرون: فشِرْكُهم كثيرٌ في الألوهِيَّة، والرُّبوبِيَّة، والأسماء والصّفات.

فأنتَ تجدُ مِن المتأخِّرين مَنْ أَنْشَدَ فقال لِمُعَظَّمِه:

مَا شِئتَ لَا مَا شَاءَتِ الأَقْدَارُ فَاحْكُم فَأَنْتَ الوَاحِدُ القَهَّارُ

هذا يُخاطِبُ به مخلوقًا من المخلوقين!

#### والوَجْه السَّابع:

- أَنَّ المتأخِّرين يزعمون أَنَّ قَصْد الصَّالحين ودعاءهم والتَّوجُّه إليهم مِن حَقِّهم، وأَنَّ تَرْكه جَفَاءٌ لهم وإزراءٌ بِهم.

- ولم يكن الأوَّلون يذكُرون هذا.

### والوجه الثَّامن:

- أَنَّ المشركين الأَوَّلين كانوا مُقِرِِّين بِشِرْكِهم، كما تَقَدَّم في تلبيتِهم ويقولون: ﴿ لَوُ اللهُ المَشركين الأَوَّلين كانوا مُقِرِِّين بِشِرْكِهم، كما تَقَدَّم في تلبيتِهم ويقولون: ﴿ لَوُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُو
- وأَمَّا المُتأخِّرون: فإِنَّهم لا يُقِرُّون بشِرْكهم، ويُسَمُّون رغبتَهم إلى مُعَظَّميهِم: (مَحَبَّةً)؛ فيزعُمون أَنَّهم يُحِبُّون الأولياءَ، وهُم يدعونَهم ويقصدونَهم ويَتَوجَّهون إليهم.

### والوجه التّاسع:

- أَنَّ المشركين الأَوَّلين كانوا يرجون آلهتَهم في قضاء حوائج الدُّنيا؛ كَرَدِّ غائبٍ، وشفاء مريضٍ، ولا يجعلونَهم عُدَّةً ليوم الدِّين؛ لإنكارهم البَعْث، أو اعتقادهم أَنَّ لهم مقامًا ينالون به ما يُرِيدون.

- أَمَّا المُتَأخّرون: فإِنَّهم يُرِيدون من مُعَظَّميهم قضاءَ حوائج الدُّنيا والآخرة.

ذَكَر معنى هذا الوَجه حَمدُ بنُ ناصرِ بنِ مُعَمَّرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

#### 🥏 والوجه العاشر:

- أَنَّ المشركين الأوَّلين كانوا يُعَظِّمون الله ويُعَظِّمون شعائره.
- بخلاف المُتأخِّرين؛ فلا يُعَظِّمون الله، ولا يُعَظِّمون شعائره.

فكان الأوَّلون يُعَظِّمون اليَمينَ بالله، ويُعِيذُون مَنْ عاذَ ببيتِ الله، ويعتقدون أَنَّ البيت الله ويعتقدون أَنَّ البيت الله ويعتقدون أَنَّ البيت الحرامَ أعظمُ مِن بيوت أصنامهم.

أُمَّا المتأخِّرون: فإِنَّهم بضِدِّ هذا:

يُقسِم أحدهم بالله كاذِبًا ولا يُقدِم على الإقسام بِمُعَظَّمه، ولا يُعِيذُون مَنْ عاذ بالله وبيعيذون مَنْ عاذ بُمعَظَّميهم، ويعتقدون أَنَّ العكوف عند القبور والمَشاهَد أعظم من الاعتكاف في المساجد.

وأكثرُهم يرى أَنَّ الاستغاثة بِمُعَظَّمه أَنْجعُ وأسرعُ جوابًا مِن الاستغاثة بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى !

ولذلك مِن غرائب الحكاياتِ الَّتِي تُبيِّن مثل هذا: ما حَكاه لي أحدهم أنَّه رأى عجوزَيْن تمشيان بين يديه، تقدُمان إلى حافلةٍ ليرْكَبا، فتَعَلَّقت إحداهُما بمقبض دَرَجِه لأجل الصُّعود ثُمَّ اعتمدت عليه وقالت: (يا عليُّ!) فَعَابت عليها الأُخرى وقالت لها: (اتركي عَلِيًّا للشَّدَّات)! يعني اتركي عليًّا للأمور العظيمة، فهذا أَمْر هَيِّنٌ وعَلِيُّ يُطلَب للأمور العظيمة!

ولذلك لا يعرِف قُبحَ هذا وفُشُوّه في النَّاس إِلَّا مَنْ خَالَطَ بلادًا فيها مثلُ هؤلاء المشركينَ - نسأل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنْ يُطَهِّر بلاد المسلمين من الشِّرك وأهله.

#### والو جه الحادي عشر:

- أَنَّ المشركين الأوَّلين لم يكونوا يطلبُون مِن آلهتهم كُلَّ ما يُطلَب مِن الرَّحمن؛ فلَهم مَطالَب لا يطلبونَها إِلَّا من الله.
- أُمَّا المشركون المُتَأخِّرون: فَعَكسوا الأمرَ؛ فَلهُم مَطالب لا يطلبونَها من الله ويطلبونَها من الله ويطلبونَها من مُعَظَّميهم!

ذَكره ابن تيميَّةَ الحفيدُ.

## والوجه الثَّاني عشر:

- أَنَّ المتأخِّرين من المشركين فيهم مَنْ يزعم أَنَّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يتَجَلَّى فِي صُورٍ من المخلوقات! فيرَوْن في أحدٍ من مُعَظَّميهم صورة الله! - تعالى الله عَمَّا يقولونَ - كما قال أحد مُقَدَّميهم:

السرَّبُّ عَبْدُ والعَبْدُ رَبُّ يَالَيْتَ شِعْرِي مَنْ المُكَلَّف تعالى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن هذه المقالات الرَّديئة.

- ولم يكن أحدٌ من المشركين الأوّلين يعتقدُ أنَّ الله يتجلَّى في صورةِ غيرِه من المخلوقات.

ذَكر هذا الوَجهَ ابن تيميَّةَ الحفيدُ رَحِمَهُ ٱللَّهُ تعالى.

فهذه الوجوهُ الاثنا عشرَ تُبَيِّنُ شِدَّةَ شِرْك المتأخِّرين، وغِلَظَه، وقُبْحَه، وشُؤَم أَثَره على

النَّاس، وأَنَّ ما فاتَهم من سِعةِ الدُّنيا وأَمْنِها وحُسْنِ حالِهم هو بِفُشُوِّ الشِّرْك في بلاد المسلمين.

فالواجب على طالب العِلم: أَنْ يجعل عُظْمَ دعوتِه وأكثرَ نِياطَ قلبِه هو إصلاح النَّاس في دعوتِهم إلى توحيد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والتَّحذير من الشِّرك؛ لئلَّا يُخلَف هو في بيته بِمَنْ يكون من ذُرِّيَّته من المشركين إذا أهمَلَ دعوةَ النَّاس إلى توحيد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وضَعُفَ فيها.

وقد رأينا هذا في أُناسٍ كان أجدادُهم مِن أهل التَّوحيدِ السَّاعِين في طباعِة كُتبِه، ثُمَّ صار من الأحفاد مَنْ هو مِن دُعاة الشِّرْك! والإنسان يُحفَظ في نفسه وذُرِّيَّته بقَدْر ما يحفَظ مِن أَمْر رَبِّه.

نسأل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أن يحفظنا وإيَّاكم بتوحيده وأنْ يحفظ بـلاد المسلمين بالتَّوحيد والسُّنَّة.

وهذا آخر البيان على هذا الكتاب بما يُناسب المقام.

تَمَّ الشَّرْحُ فِي مَجْلِسٍ وَاحِدٍ بعد العشاء ليلة الثُّلاثاء التَّاسع والعشرين من ربيع الاَخر سنةَ تسعٍ وثلاثينَ وأربعمائةٍ وألفٍ فِي المسجدِ النَّبويِّ بمدينة النَّبيِّ صَلَّسَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ















